
PARAPSYCHOLOGIE





JACOB JOLIJ

PARAPSYCHOLOGIE

Een zoektocht naar het onverklaarbare

Nieuw Amsterdam



© 2026 Jacob Jolij / Nieuw Amsterdam

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden verveelvou-
digd, opgeslagen in een geautomatiseerd bestand, of openbaar gemaakt in 

enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch of enige andere 
manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever. 
Tekst- en datamining van (delen van) deze uitgave is uitdrukkelijk niet 

toegestaan.

All rights are reserved, including those for text and data mining,  
AI training and similar technologies.

Omslagontwerp Rouwhorst + Van Roon
Foto auteur © Marit Hazebroek

nur 727
isbn 9789046829073

www.nieuwamsterdam.nl
Nieuw Amsterdam maakt deel uit van Park Uitgevers



INHOUD

Proloog� 7

Vroeger en nu� 14
Het spookt hier� 65
Dat wist ik al� 109
Gluren bij de buren� 141
Valsspelen� 173
Chaosgoden� 227
Hogere sferen� 251
Maar waarom eigenlijk?� 277
Coda� 289

Dankwoord� 293
Verantwoording� 297





7

PROLOOG
Luuk is dood

Op een zekere zondagochtend, voorjaar 2023, stuurde Inge, mijn 
vrouw, mij een sms’je. Zij was beneden het ontbijt aan het klaar-
maken, ik was nog even aan het dommelen in bed. ‘Wist jij dit?’, 
met daarbij een link naar een nieuwsbericht over het onver-
wachte overlijden van de Amsterdamse (maar geboren en geto-
gen Achterhoeker) filmjournalist Luuk van Huët. Ik was in één 
keer wakker.

Luuk was een oude school- en studievriend van me. Ik had 
hem al jaren niet meer gezien of gesproken, maar meteen was ik 
weer even terug in de nineties, toen we samen nieuwe muziek 
ontdekten en maakten, met de nodige geestverruimende mid-
delen experimenteerden en lief en leed deelden over onbeant-
woorde liefde en mislukte relaties. Sex, drugs and rock ’n’ roll, zeg 
maar. Maar ook deelden we een interesse voor het paranormale. 
Naast verschillende pogingen die we als zestienjarigen deden om 
onze geest uit ons lichaam te laten treden, hebben we ooit mijn 
ouderlijk huis bijna in brand gezet bij het maken van voodoo-
amuletten volgens een handleiding die we ergens hadden opge-
doken. Toen het zelfgeknutselde altaartje waarop de amuletten 
van magische krachten voorzien moesten worden in de fik vloog 
door wat al te heftig vlammende kaarsen hebben we de hele boel 
in lichte paniek uit mijn slaapkamerraam gegooid, een spoor van 
rook nalatend. ‘Wat doen jullie daar?’ riep mijn moeder naar 
boven. ‘Eh, niks… we zijn gewoon voodoo-amuletten aan het 



8

maken,’ stamelde ik. ‘O, dan is het goed,’ klonk het terug. Het 
hoogtepunt was misschien wel ons bezoek aan een heuse para-
normale beurs, waar we onze ogen uitkeken bij alle mediums, 
waarzeggers, tarotleggers en kristallen bollen. Later keken we er 
vaak geamuseerd op terug en memoreerde Luuk het amuletten-
incident (tot grote hilariteit van de zaal en minstens zo grote 
schaamte bij mij) bij mijn bruiloft.

Maar Luuk was dood. Onverwacht en veel te jong. Juist deze 
zondagochtend had Inge haar LinkedIn voor het eerst sinds jaren 
aangezwengeld om Luuks contactgegevens te achterhalen, omdat 
we graag weer eens bij wilden praten. Onze zoon had net een 
open dag van een kunstopleiding bezocht en was daar zo enthou-
siast over dat wij hem graag aan Luuk, als gelijkgestemde met de 
nodige contacten, hadden willen voorstellen. Maar te laat dus. 
Luuk was net een paar dagen ervoor overleden. Gelukkig kwa-
men we snel het contactadres van de familie op het spoor. En wat 
bleek? Nog net op tijd om het afscheid van mijn oude vriend bij 
te kunnen wonen. Een mooi, indringend afscheid dat hard bin-
nenkwam. Luuks kist werd binnengedragen onder de epische 
openingsmuziek van Star Wars en op dat moment drong het pas 
echt tot me door dat er niet zomaar iemand in die kist lag, zoals 
je weleens hebt bij een wat meer generieke uitvaartplechtigheid 
begeleid door ‘Waarheen leidt de weg?’ of ‘Mag ik dan bij jou?’. 
Nee, mijn oude schoolvriend was dood en door een godsonmo-
gelijk toeval waren we net op tijd om toch nog afscheid van hem 
te mogen nemen.

Het heeft me aan het denken gezet. Ik ben geen onbekende 
met de dood, maar zo onverwacht iemand verliezen uit je eigen 
vriendenkring is confronterend. De eerste helft van mijn leven 
zit er ruim op en het Grote Sterven is begonnen, zo spookte het 
door mijn hoofd. Maar niet alleen dat. Ook het bijzondere toeval 
dat Inge precies op die bewuste zondag aan het googelen was 



9

geslagen bleef me achtervolgen. Luuk had het fantastisch gevon-
den, gezien onze gedeelde fascinatie voor het paranormale.

Na de middelbare school zijn Luuk en ik ieder onze eigen weg 
gegaan – waar Luuk de kant van kunst en cultuur opging, ben ik 
de wetenschap in gegaan. Een pad dat ik lang geleden al voor me 
zag. Mijn fascinatie met het paranormale komt namelijk voort 
uit een bijzondere ervaring die ik als klein jongetje van een jaar 
of zes gehad heb. Het was tijd om naar bed te gaan en tanden te 
poetsen. Eenmaal in de badkamer keek ik in de spiegel, maar 
anders dan op andere dagen bleef ik kijken. En na een tijdje 
bekroop me een gek gevoel. Kijk ik nou naar mijn spiegelbeeld 
of ben ik eigenlijk de reflectie en is het jongetje in de spiegel de 
echte ik? Vanaf het moment van die gekke ervaring wilde ik we-
ten hoe het zit. Wat is er nou echt? Waar zit mijn geest of ziel? In 
mijzelf? In mijn spiegelbeeld? Ergens anders? En wat is die geest 
dan? Kan die geest rondspoken, zoals ik las in de boeken over 
paranormale verschijnselen die ik in grote stapels bij de biblio-
theek leende, of in de heuse leergang parapsychologie die ik als 
vijftienjarige bij het Parapsychologisch Instituut in Utrecht had 
gekocht? Kortom, het pad naar een carrière als wetenschapper 
was ingeslagen. Het was nog even zoeken naar de juiste tak van 
sport. Want onderzoeken hoe de wereld in elkaar zit doe je in 
een heleboel verschillende vakgebieden. Moest ik natuurkun-
dige worden als ik precies wilde weten hoe de wereld in elkaar 
zit? Of toch filosoof?

Ik ben na wat academische omzwervingen tot verrassing van 
de meeste mensen in mijn omgeving in een heel ander vakgebied 
beland dan de natuurkunde: de psychologie. Maar met reden. 
Uiteindelijk wilde ik weten hoe het zit met bewustzijn. Wat is dat 
eigenlijk? Het leek me logisch dat het antwoord te vinden was in 
het vakgebied dat de geest bestudeert: de psychologie. De studie 
naar paranormale verschijnselen leek mij als jonge student een 



10

logisch onderwerp voor psychologen. Immers, ‘het paranor-
male’ gaat bij uitstek over bijzondere vermogens van de mense-
lijke geest. Nu bleek in mijn studie al snel, eigenlijk al na een 
week, dat ik de psychologie wat verkeerd had ingeschat. Psycho-
logie gaat namelijk over meetbaar gedrag – dingen die je kunt 
zien en meten met een vragenlijst of hersenscan. Met parapsy-
chologie hoef je al helemaal niet aan te komen. Paranormale 
verschijnselen, zo leer je al snel binnen de psychologie, zijn on-
zin. Zinsbegoochelingen, fantasieën of bedrog, of alles tegelijk. 
Even los van wat ik daarvan vond of vind, zorgde deze heer-
sende opvatting ervoor dat ik die fascinatie voor vreemde ver-
schijnselen maar snel voor me hield. Er mocht dan wel een 
heuse hoogleraar in de parapsychologie werkzaam zijn aan de 
Universiteit van Amsterdam, maar zelfs hij waarschuwde me dat 
een carrière in de parapsychologie ’m niet ging worden.

Binnen mijn studie kon ik gelukkig na wat speurwerk wel mijn 
ei kwijt: ik stortte me vol overgave op de vraag ‘Wat is bewustzijn 
nou eigenlijk?’. Hoe kan het dat de elektrochemische processen 
in een klont grijsroze blubber in je schedel resulteren in ‘ervarin-
gen’, terwijl soortgelijke elektrochemische processen in bijvoor-
beeld een banaan dat niet doen? Ik had het geluk dat ik mij op 
precies het goede moment had aangemeld als eerstejaarsstudent 
aan de Universiteit van Amsterdam, want het onderwerp be-
wustzijn begon toen net écht hip te worden in de tak van de 
psychologie die de relatie tussen hersenprocessen en gedrag 
bestudeert, de cognitieve neurowetenschap. Ik ben dan ook af-
gestudeerd en gepromoveerd op hersenonderzoek naar het be-
wust en onbewust waarnemen van prikkels en heb veel geleerd, 
ontdekt en gepubliceerd over de hersenprocessen die ten grond-
slag liggen aan dat mysterieuze bewustzijn.

Desondanks bleef mijn fascinatie voor het onverklaarbare 
knagen. Gedurende mijn loopbaan van student tot wetenschap-



11

per heb ik altijd contact gehouden met een van mijn mentoren: 
professor Dick Bierman – de eerdergenoemde hoogleraar para-
psychologie, en iemand die we nog vaak tegen gaan komen in 
dit boek. Dick deed onderzoek naar al die gekke verschijnselen 
die ik zo interessant vond. Hij had af en toe hulp nodig, want 
parapsychologisch onderzoek is wat lastig te organiseren binnen 
de sceptische muren van de universiteit. Om gegevens te kunnen 
verzamelen vermom je je parapsychologische experimenten vaak 
als ‘normale’ proefjes, of als ‘leeropdracht’ voor studenten. Of je 
vraagt om hulp bij collega’s. Zo kwam Dick regelmatig bij mij op 
de lijn toen ik eenmaal een vaste baan als universitair docent in 
Groningen had. Meerdere malen heb ik Dick geholpen door 
bijvoorbeeld een experiment uit te voeren of te herhalen wan-
neer hij in Amsterdam daar niet de mogelijkheid toe had. Maar 
toen gebeurde er iets bijzonders. Vreemde verschijnselen – onzin 
die je eigenlijk niet kan of mag geloven, zoals deelnemers die 
onbewust informatie uit de toekomst leken te ontvangen, of 
kwantumdobbelstenen (apparaten die willekeurige getallen zou-
den moeten produceren, maar die van slag raakten) – begonnen 
zich voor te doen in mijn eigen laboratorium, onder mijn eigen 
ogen.

Mijn oude fascinatie was weer aangewakkerd. Maar niet alleen 
omdat paranormale verschijnselen intrinsiek interessant zijn. 
Mijn vakgebied is eigenlijk gebaseerd op een elegante maar ook 
wat wankele veronderstelling, namelijk: bewustzijn is te reduce-
ren tot een hersenproces. En die hersenprocessen zijn op hun 
beurt weer keurig te verklaren met de wetten van de natuur-
kunde. Als bewustzijn géén hersenproces is, heeft het weinig zin 
om proefpersonen in een hersenscanner te leggen om te ontdek-
ken hoe bewustzijn werkt. Het idee dat je bewustzijn kunt redu-
ceren tot hersenactiviteit heb ik nooit echt omarmd – ik heb het 
vooral getolereerd. Maar eigenlijk zou je toch wel iets meer ze-



12

kerheid willen over zo’n stellige filosofische aanname waar je hele 
vakgebied op gebouwd is. En laat daar die paranormale fenome-
nen om de hoek komen kijken. Het idee dat bewustzijn ‘gewoon’ 
te verklaren is door biologische processen is wetenschappelijk 
gezien een goede theorie. Het is immers een filosofische stelling 
die je kunt ontkrachten en dat maakt het een sterke wetenschap-
pelijke stelling. Als bewustzijn een hersenproces is, dan moet het 
zich houden aan de wetten van de natuurkunde. Wat nou als je 
overtuigend kunt laten zien dat bewustzijn zich níét aan de wet-
ten van de natuurkunde houdt? Of dat een ‘geest’ ook buiten een 
lichaam kan bestaan? Paranormale fenomenen zijn potentiële 
tegenvoorbeelden tegen het idee dat je geest is wat je brein doet. 
Alleen daarom al zijn ze wetenschappelijk gezien enorm interes-
sant voor onderzoekers die het naadje van de kous willen weten 
over de verhouding tussen lichaam en geest.

Sinds 2011 houd ik me daarom ook weer actief bezig met de 
parapsychologie. Niet zozeer omdat ik overtuigd ben van het 
bestaan van wonderen, of omdat ik vind dat de natuurweten-
schap een te beperkte blik heeft op de werkelijkheid en radicaal 
overhoop moet, zoals je weleens leest. Nee, ik wil gewoon graag 
weten hoe de geest zich verhoudt tot de wereld. De resultaten uit 
mijn eigen onderzoek waren en zijn voor mij voldoende reden 
om verder te kijken dan alleen de hersenscanner en de magne-
tische hersenstimulator om mijn ideeën over bewustzijn te ver-
breden. En, eerlijk is eerlijk, ook mijn persoonlijke ervaringen 
spelen een rol. Gekke verschijnselen achtervolgen mij al mijn 
hele leven. Natuurlijk kan ik die als volleerd psycholoog netjes 
verklaren of wegredeneren, maar voorspellende dromen, voor-
gevoelens die uitkomen en bijzonder toeval, zoals het verhaal 
van mijn oude schoolvriend Luuk laat zien – het is mij allemaal 
niet vreemd. Ik ga niet ontkennen dat die ervaringen een belang-
rijke rol spelen in mijn interesse voor het controversiële, interes-



13

sante en knotsgekke vakgebied waar we volop in gaan duiken: 
de parapsychologie.

In dit boek neem ik je mee in mijn zoektocht naar het onver-
klaarbare, met daarbij de nadrukkelijke aantekening dat dit boek 
géén naslagwerk over de parapsychologie is. Als je al het een en 
ander gelezen hebt over het veld ga je ongetwijfeld een aantal 
grote namen en spectaculaire verhalen missen. Dat heeft een re-
den: ik ben geen parapsycholoog in de klassieke zin van het 
woord. Ik bestudeer paranormale fenomenen in de context van 
mijn onderzoek naar bewustzijn, als psycholoog. Ik geloof name-
lijk sterk dat paranormale fenomenen ons meer kunnen vertellen 
over het grote mysterie dat bewustzijn heet. Ik zal je in dit boek 
niet proberen te overtuigen van het bestaan van paranormale 
verschijnselen, of van het grote ongelijk van de natuurweten-
schap. Sterker nog, die hele welles-nietesdiscussie tussen para-
psychologen en sceptici over het wel of niet bestaan van para-
normale verschijnselen is misschien helemaal niet zo interessant. 
Na bijna een kwarteeuw in het bewustzijnsonderzoek denk ik 
dat het niet zo simpel ligt als de vraag of paranormale fenomenen 
wel of niet bestaan. In onze zoektocht proberen we antwoord te 
vinden op een veel interessantere vraag: wat betekent het patroon 
van resultaten uit parapsychologisch onderzoek, dat zelfs nog 
verder teruggaat dan de vroege parapsychologen uit de negen-
tiende eeuw, namelijk tot de tovenaars-alchemisten uit de late 
middeleeuwen? Een patroon dat ons laat zien dat het vrijwel 
onmogelijk is om grip te krijgen op het paranormale, maar ons 
tegelijkertijd ook wijst richting een heel nieuwe manier van den-
ken over bewustzijn en bijzondere ervaringen. Misschien zijn 
paranormale verschijnselen wel helemaal niet zo paranormaal, 
maar een heel logisch onderdeel van een universum waarin be-
wustzijn een heel fundamentele rol heeft en tóch keurig voldoet 
aan de natuurwetten.



14

VROEGER EN NU

We beginnen onze zoektocht naar het onverklaarbare 
door de parapsychologie zelf onder de loep te nemen. 
Wat is dat vakgebied eigenlijk? Hoe is het ontstaan? 
Hoe moet je het plaatsen binnen de wetenschap? En 
waarom zijn er eigenlijk bijna geen parapsychologen 
meer over? In dit hoofdstuk verkennen we de wortels 
van de parapsychologie – een tocht waar we niet 
alleen de psychologische, maar ook de filosofische en 
natuurkundige basis van de parapsychologie tegen­
komen.

Een wetenschap aan gene zijde?

Een paar jaar geleden verscheen een mooi proefschrift, geschre-
ven door historica Ingrid Kloosterman: Wetenschap van gene 
zijde, over de geschiedenis van de parapsychologie in Nederland. 
De titel is een stevige knipoog naar het kunnen communiceren 
met overledenen, aan gene zijde. Maar de titel heeft ook een wat 
meer onheilspellende lading. De academische parapsychologie 
in Nederland is namelijk niet meer. Of beter, niet echt meer. In 
2011 is de laatste Nederlandse leerstoel in de parapsychologie 
formeel opgeheven. En sinds ik mijn baan als universitair docent 
met als informele leeropdracht ‘fundamenten van het bewust-
zijnsonderzoek’ in Groningen heb ingeruild voor de functie van 



15

directeur Onderzoek voor de koepelorganisatie van Nederland-
se universiteiten, zijn er bij mijn weten geen wetenschappers 
meer werkzaam aan Nederlandse universiteiten die ‘in de tijd 
van de baas’ paranormale fenomenen onderzoeken in de rijke 
traditie van figuren als William James, J.B. Rhine, Wilhelm Ten-
haeff, Dean Radin en Dick Bierman, namen waar je misschien 
weleens van gehoord hebt als je geïnteresseerd bent in paranor-
maal onderzoek.

Internationaal gezien ziet het er maar marginaal beter uit. Er 
zijn nog onderzoeksgroepen parapsychologie in Northampton 
en Edinburgh in het Verenigd Koninkrijk; daarnaast zijn er een 
aantal hoogleraren versnipperd over Europa en de VS die zich 
systematisch bezighouden met paranormale fenomenen. Ook in 
China en India zijn er een aantal parapsychologie-afdelingen, 
maar de wetenschappelijke kwaliteit van het onderzoek aan die 
afdelingen is wisselend. Wereldwijd vormen academische para-
psychologen een uitstervende beroepsgroep. De internationale 
wetenschappelijke parapsychologische gemeenschap is al sinds 
de jaren 1950 verenigd in de Parapsychological Association – een 
organisatie waar ik ook lid van ben. De PA kent een lange ge-
schiedenis en is geaffilieerd lid van de American Association for 
the Advancement of Science, het genootschap dat het zeer pres-
tigieuze en serieuze tijdschrift Science uitgeeft. Kortom, de PA is 
een serieuze wetenschappelijke vereniging. Maar als je goed kijkt 
naar de ledenlijst, valt op dat die niet zo lang is – 250 personen, 
dan ben je er wel. Congressen van de PA zijn vaak een plezierig 
weerzien met oude bekenden, maar nieuwe aanwas is vrij zeld-
zaam. In deze tijd van rappe social media is een nieuw PA-lid-
maatschap zelfs een nieuwsberichtje én een post op X waard. 
Kom daar maar eens aan als je lid wordt van de anwb. Kortom, 
het is een kleine club waar veertigers zoals ik de gemiddelde 
leeftijd aardig drukken. Je ziet dat ook direct terug in de bijeen-



16

komsten: waar een congres van bijvoorbeeld de Nederlandse 
Vereniging voor Brein en Cognitie een driedaags evenement is, 
barstend van jonge onderzoekers van allerlei pluimage en een 
tjokvol programma met meerdere parallelle sessies in een groot 
congrescentrum om iedereen zijn verhaal te kunnen laten doen, 
zijn de meetings van de PA vooral meetings van oude witte man-
netjes met een rustige agenda die zich afspelen in één zaaltje. 
Binnen de parapsychologische gemeenschap zijn dan ook de 
nodige zorgen over het voortbestaan van het veld als academi-
sche discipline.

Hoewel dit boek geen geschiedenisboek of encyclopedie is, is 
het goed om eerst eens van een afstandje naar de parapsycholo-
gie te kijken voor we diep de inhoud in duiken. Waar hebben we 
het eigenlijk over als we het hebben over parapsychologie? Wat 
komt er allemaal bij kijken? En waarom stuit het bestuderen van 
de bijzondere verschijnselen die zoveel mensen weleens meege-
maakt hebben op zoveel weerstand vanuit de academie, met 
name vanuit de psychologie? De geschiedenis van de parapsy-
chologie en vooral de rol van bewustzijn en paranormale ver-
schijnselen – collectief aangeduid met de Griekse letter psi in het 
vakgebied – in de wetenschap, is een stuk complexer, rijker en 
interessanter dan je zou denken. Om goed te begrijpen hoe het 
veld tegenwoordig in elkaar steekt, en hoe het zich verhoudt tot 
andere vakgebieden – met name de psychologie, filosofie en na-
tuurkunde – beginnen we onze zoektocht naar het onverklaar-
bare met een behoorlijk diepe duik in de geschiedenis, om het 
eerste ogenschijnlijk onverklaarbare mysterie op te lossen: 
waarom is de parapsychologie vandaag de dag niet een brui-
sende wetenschap?



17

Van filosofie naar parapsychologie

De parapsychologie is de tak van de wetenschap die mentale 
verschijnselen onderzoekt die zich af lijken te spelen buiten het 
bekende biologische of natuurkundige domein. De term ‘para-
psychologie’ is relatief modern; in 1889 werd het begrip voor het 
eerst gebruikt om het vakgebied dat toen nog bekendstond als 
psychical research te omschrijven en pas vanaf 1930 kwam het in 
zwang. De geschiedenis van de moderne parapsychologie als 
academische discipline begint dus vrij laat, maar de belangstel-
ling voor paranormale fenomenen gaat al vele eeuwen terug. Het 
‘bovennatuurlijke’ is al sinds mensenheugenis onderdeel van 
religieuze en spirituele tradities. Inscripties over orakels en 
droomuitleg kennen we bijvoorbeeld uit archeologische vond-
sten uit China, Mesopotamië en het oude Egypte en gaan tot wel 
bijna vierduizend jaar terug. Maar zelfs tot in de verlichting wa-
ren occulte studies zoals alchemie, de zoektocht naar de ‘Steen 
der Wijzen’, al dan niet heimelijk onderdeel van de vroege na-
tuurwetenschappen, waarbij het vinden van spirituele kennis net 
zo belangrijk was als de resultaten die verkregen werden in het 
lab. Toch was de vroege ‘magie’ vaak een vrij praktische aange-
legenheid: priesters en sjamanen waren vooral geïnteresseerd in 
het toepassen van waarzeggerij, communiceren met geesten. 
Mystici zoals de bekende middeleeuwse Duitse Dominicaanse 
monnik Johannes Eckhart (die je misschien beter kent als Meis-
ter Eckhart) richtten zich daarentegen juist op de mystieke erva-
ring an sich: in de traditie van Eckhart en zijn volgelingen is 
kennis over het goddelijke of het bovennatuurlijke de ervaring 
zelf en niet iets wat je in een model of theorie kunt vatten.

Pas in de achttiende eeuw zien we daar wat in verschuiven. De 
Zweedse wetenschapper-mysticus Emanuel Swedenborg wordt 
vaak aangewezen als een scharnierfiguur tussen de subjectieve 



18

mystiek in de traditie van Eckhart en de meer rationaliserende 
filosofie en natuurwetenschap zoals we die vandaag kennen. 
Swedenborg werkte als toezichthouder voor het Zweedse Col-
lege voor Toezicht op de Mijnbouw en stond goed bekend als 
natuurwetenschapper. Hij publiceerde over uiteenlopende on-
derwerpen, van metallurgie tot hersenwetenschap. Op middel-
bare leeftijd kreeg hij verschillende visioenen en mystieke erva-
ringen. In die visioenen sprak hij met overledenen en engelen. 
Zijn ervaringen legde hij vast in verschillende boeken. Wat zijn 
aanpak bijzonder maakte ten opzichte van andere eerdere en 
latere auteurs die zogeheten grenservaringen hebben meege-
maakt, is dat Swedenborg zijn ervaringen probeerde te integre-
ren in een breder filosofisch kader, waarin hij ook nadrukkelijk 
een rol zag voor de natuurwetenschappen.

Swedenborgs werk trok de aandacht. De bekende Duitse filo-
soof Immanuel Kant wijdde er zelfs een essay aan: Träume eines 
Geistensehers, een van de vroegste reflecties op paranormale 
verschijnselen in de moderne westerse filosofie. Kant had de 
nodige kritiek op Swedenborg; hij vond het enerzijds totale on-
zin, al die beweringen over geesten en engelen. Tegelijkertijd was 
hij onder de indruk van Swedenborgs systematische aanpak. Het 
zette Kant aan het denken over de metafysica, de tak van de fi-
losofie die zich bezighoudt met het nadenken over de aspecten 
van de wereld die letterlijk voorbij de natuurkunde liggen. Wat 
onderscheidt metafysica van het werk van Swedenborg? Niet 
veel, zo concludeerde Kant. Wil de metafysica serieus genomen 
worden, dan zullen filosofen echt met betere argumenten en 
analyses moeten komen. Anders is de metafysica net zo waarde-
vol als de ‘onzin’ die Swedenborg uitkraamde, volgens Kant. Kant 
heeft daar later uitvoerig over geschreven. Zijn ‘kritische filoso-
fie’ is tot op de dag van vandaag enorm invloedrijk en komen we 
ook later in dit boek weer tegen.



19

Het was echter een andere Duitse filosoof die, mede geïnspi-
reerd door Swedenborg, paranormale verschijnselen pas écht 
serieus nam als verschijnselen die de moeite waard zijn om ver-
der te verkennen: Arthur Schopenhauer. Schopenhauer ontwik-
kelde een filosofie waarin de wereld zoals wij die waarnemen 
een manifestatie is van een diepere realiteit die hij ‘de wil’ noemt 
– de drang om te bestaan, geïnspireerd op de oude Vedische 
filosofie, die spreekt over één ‘oerbewustzijn’. Deze ‘wil’ bestaat 
buiten ruimte en tijd en hoeft zich daarom niet aan de wetten 
van oorzaak en gevolg te houden. Normaal gesproken kun je 
deze ‘wil’ niet rechtstreeks ervaren. Schopenhauer vond para-
normale verschijnselen erg interessant om twee redenen. Ten 
eerste laten paranormale verschijnselen, zoals voorspellende 
dromen of telepathie tussen tweelingen, volgens Schopenhauer 
zien dat causaliteit (oorzaak en gevolg) niet absoluut vastligt: de 
wil kan zich soms manifesteren op manieren die niet kloppen 
met de natuurkunde van Isaac Newton. Dat noemen we dan 
‘paranormaal’.

Ten tweede ziet Schopenhauer mystieke ervaringen ook als 
‘getuigenverklaringen’ voor het bestaan van de wil. Normaal ge-
sproken kunnen we de wil niet rechtstreeks ervaren, maar soms 
gebeurt het wel, bijvoorbeeld als we in vervoering raken door 
een mooi muziekstuk, maar ook als we een mystieke of trans-
cendente ervaring hebben. Kortom, Schopenhauer nam para-
normale ervaringen uitermate serieus als ‘datapunten’ en daar-
mee empirische bevestiging voor zijn metafysische wereldbeeld.

Een materialistische revolutie

Met Schopenhauer zijn we inmiddels aangeland in het midden 
van de negentiende eeuw. Een interessante periode, want vanaf 
de tweede helft van die negentiende eeuw zie je een aantal paral-



20

lelle ontwikkelingen beginnen in de filosofie, de wetenschap én 
in de mystieke traditie die vandaag de dag in belangrijke mate 
het debat over de relatie tussen lichaam en geest en het paranor-
male bepalen. Om die ontwikkelingen goed te begrijpen moeten 
we nog even een stapje terug: naar de Franse Revolutie om pre-
cies te zijn. De Franse Revolutie was een enorme schokgolf in de 
geschiedenis. Het volk pikte het niet meer. De onderhuidse span-
ningen tussen koning, adel en kerk enerzijds en les citoyens an-
derzijds kwamen in 1789 tot een uitbarsting waarin het volk 
zichzelf – met het nodige geweld – emancipeerde. Met wisselend 
succes overigens, want zo fraai en verlicht waren de revolutio-
naire regeringen daarna ook weer niet. Echter, een nieuwe tijd 
vroeg ook om een nieuwe filosofie. Met name de rol van God, 
geest en kerk in het wetenschappelijk denken moest eraan gelo-
ven. De wetenschap moest losgemaakt worden van kerk en ge-
loof. Voor de filosofie van de geest betekende dit dat de geest of 
ziel verklaard kan worden door de biologie. Hoewel deze filoso-
fische opvatting, het materialisme, al teruggaat tot de oudheid, 
werd zij in de nasleep van de Revolutie tot de dominante filoso-
fie en later haast tot ideologie verheven. De arts, fysioloog en 
senator Pierre-Jean-Georges Cabanis was hiervoor een van de 
voornaamste katalysatoren. Van hem is de uitspraak ‘Het brein 
verteert indrukken en scheidt gedachten uit’.

In de tweede helft van de negentiende eeuw werd het gedach-
tegoed van Cabanis stevig neergezet in het invloedrijke Duitse 
wetenschapsveld door Karl Vogt en Ludwig Büchner, die beiden 
scherpe pamfletten publiceerden waarin zij het materialisme als 
wetenschapsideaal neerzetten. De wetenschap diende zich los te 
maken van kerk en geloof en moest zich richten op het tastbare 
en het meetbare. Dat had nogal wat gevolgen. In de Duitse intel-
lectuele wereld barstte een heuse Materialismusstreit los, met 
pamfletten en open brieven in kranten. Het zou toch geweldig 


