
 

Swami Dayananda 

 

 

De onderwijstraditie van  

Advaita Vedānta 
 

 

 

 

Viveki  



 

Colofon 

Titel: De onderwijstraditie van Advaita Vedānta 

Auteur: Swami Dayananda 

Oorspronkelijke titel: Teaching Tradition of Advaita Vedānta (2009) 

Uitgave van: Arsha Vidya Research and Publication Trust 

Copyright: © Swami Dayananda Saraswati, Arsha Vidya 

Vertaling: Rommert van Dijk, Manon van Dijk-Hullegie 

Copyright vertaling: © Viveki, Lelystad, 2013 

Nederlandse uitgave: Viveki, www.viveki.nl 

Contact uitgever: info@viveki.nl  

Omslagontwerp: Sylvia van Pelt 

Eerste druk: 2013 

E-book: 2025 

ISBN: 978-90-78555-31-5 

NUR: 739 (Oosterse filosofie) 

 

Copyright  

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar-

gemaakt, op welke wijze ook, zonder voorafgaande schriftelijke toe-

stemming van de auteur en uitgever. 



 

Inhoud 

Voorwoord 5 

Inleiding 7 
Advaita Vedānta 7 

Is Vedānta een filosofische stroming? 9 

De visie en onderwijsmethoden van Vedānta 13 
Kāraṇa-kārya-prakriyā 14 
Avasthā-traya-prakriyā 15 
Pañca-kośa-prakriyā 17 
Sarvātma-bhāva 18 

Moderne concepten en misverstanden 21 
De rol van de leraar 21 
Ātman-gelukzaligheid 21 
Kennis en realisatie 23 
Meerdere wegen 24 
Mokṣa door een gedachtevrije geest 27 
Mokṣa door vāsanā-uitputting 29 
Karma-yoga 31 
Het prediken van waarden 32 
Te veel woorden 33 

Bijlagen 35 
Anvaya-vyatireka 35 
Arundhatī 35 

Woordenlijst 36 
 



 

Voorwoord 

Advaita Vedānta is een onderwijstraditie. Wanneer je het on-

derwijs van een traditionele leraar ontvangt, dan leer je even-

eens de hele methode van lesgeven kennen. Het bespreken van 

de methode is onderdeel van het onderwijs. Bij blootstelling 

aan een verkeerde methode loop je de visie van Vedānta mis. 

Daarom behandelt dit boekje de verkeerde methodes en een 

aantal misverstanden over het onderwijs. Ook nemen we enkele 

moderne concepten onder de loep. Ik raad iedere Vedānta-

student aan dit boekje aandachtig te bestuderen. 

 

Swami Dayananda Saraswati 

27 april 2009 

Coimbatore, India 



 

Inleiding 

Ik noem mijzelf een traditionele Vedāntaleraar. Vedāntaleraar 

zou genoeg moeten zijn. Waarom dan toch de toevoeging   

‘traditioneel’? Ik ben genoodzaakt dit woord te gebruiken   

vanwege een aantal redenen. Vele moderne academici en ver-

scheidene hindoeïstische, spirituele leraren presenteren Advaita 

Vedānta als een filosofische stroming en beloven een eenheids-

ervaring van de individuele ziel (jīva) met de Heer (Īśvara). 

[Zie ook de woordenlijst achterin dit boek.] Voor het verkrijgen 

van deze beloofde ervaring worden oefeningen voorgeschreven 

die per leraar verschillen. In deze beknopte presentatie doe ik 

een poging sommige van deze opvattingen te onderzoeken, niet 

zozeer om iemand te bekritiseren, maar om je te laten zien wat 

traditionele Vedānta is. 

Advaita Vedānta 

Vedānta gaat over dat wat ieder mens het liefste wil. Vedānta 

analyseert de verschillende doelen in het leven (puruṣārtha’s), 

zoals zekerheid (artha), plezier (kāma) en dharma [Harmonie 

en tevredenheid, verkregen door te doen wat nodig is.], en pre-

senteert mokṣa, vrijheid van beperking, als het meest aantrekke-

lijke doel. 

De Muṇḍaka-upaniṣad analyseert deze puruṣārtha’s en 

zegt: “Nāsti akṛtaḥ kṛtena: het niet gecreëerde, is niet gecreëerd 

door een handeling.” [Muṇḍaka-upaniṣad 1.2.12] Kṛta betekent 

‘dat wat gemaakt of gecreëerd is’. Akṛta betekent ‘dat wat niet 

gecreëerd is’, iets werkelijks, de vastu, die bestaat zonder ge-

creëerd te zijn. Dezelfde vastu wordt in andere Upaniṣads be-

schreven als satya, ‘dat wat bestaat’. De Chāndogya-upaniṣad 

zegt: “Voor de schepping bestond deze wereld enkel als sat.” 

[sad eva saumya idam agra āsīt – Chāndogya-upaniṣad 6.2.1] 

Aangezien sat bestond voordat de wereld, waaronder tijd, ge-



 

schapen werd, is het buiten het bereik van tijd en dus vrij van 

tijd, eeuwig. Omdat sat reeds bestaat, wordt het niet gecreëerd 

door een handeling. Vedānta ontvouwt dat het zelf, ātman, 

gelijk is aan deze satya en dus: jij bent satya. 

De kennis van deze satya als jezelf is de meest aantrekke-

lijke puruṣārtha. In feite is dit het enige echte doel in het leven. 

Volgens de Chāndogya-upaniṣad betekent deze kennis ook 

vrijheid van verdriet in dit leven, en voor altijd vrijheid van de 

cyclus van geboorte en dood (saṁsāra). Aangezien zelfkennis 

de oplossing is voor het probleem van verdriet, wordt de kennis 

van de Upaniṣads automatisch het meest aantrekkelijke doel 

voor een mens. Daarom adviseert de Muṇḍaka-upaniṣad de 

zoeker om naar een leraar te gaan die goed onderlegd is in de 

geschriften (śāstra), teneinde zelfkennis te verkrijgen. [tad 

vijñānārthaṁ sa gurum eva abhigacchet samitpāṇiḥ śrotriyam 

brahmaniṣṭam – Muṇḍaka-upaniṣad 1.2.12] 



 

Is Vedānta een filosofische stroming? 

Een filosofische stroming wordt altijd verkondigd door een of 

meerdere personen en is altijd voer voor discussie. De kennis-

middelen van de verkondiger, zoals waarneming en gevolg-

trekking, moeten toegang kunnen vinden tot de materie die hij 

of zij verkondigt. De materie van Vedānta is niet bereikbaar 

met deze kennismiddelen. Als het dat wel is, wie is dan het 

subject dat de kennismiddelen hanteert? Stel dat ik het subject 

ben. Hoe kan ik dan het object zijn waarover ik iets beweer? 

Daarom kan Vedānta, dat het zelf, ātman, als onderwerp heeft, 

onmogelijk een filosofische stroming zijn. 

Elk idee over ātman is een speculatie. De Upaniṣads maken 

dit zelf duidelijk: “Begrijp dat dat brahman, ātman, is, dat niet 

door de geest geobjectiveerd wordt en waardoor de geest alles 

kent.” [yanmanasā na manute yenāhurmato matam. Tadeva 

brahma tvaṁ viddhi – Kena-upaniṣad 1.5] Vyāsa analyseerde 

het onderwerp van Vedānta in het licht van verschillende filo-

sofische stromingen die in zijn tijd gangbaar waren, en presen-

teerde Vedānta als een kennismiddel (pramāṇa) voor het ken-

nen van brahma-ātman, het zelf dat brahman (het onbegrensde) 

is. [śāstrayonitvāt – Brahma-sūtra 1.1.3] Het is dus niet redelijk 

om Vedānta te beschouwen als een van de verschillende filoso-

fische stromingen, waaronder onder andere de mechanische 

materialisten, Cārvāka’s, vallen.  

Er zijn vele boeken in omloop die de zes stromingen van de 

Indiase filosofie bespreken, en waarin Vedānta als een van hen 

wordt gepresenteerd. Deze onderbrenging is niet juist omdat, in 

tegenstelling tot een filosofische stroming, Vedānta niet binnen 

het domein van speculatie valt. De materie van de gehele Veda 

is niet toegankelijk voor de verschillende kennismiddelen zoals 

waarneming en gevolgtrekking. Het is onmogelijk om het be-

staan van puṇya en pāpa [Onzichtbaar tegoed aan plezierige en 


