Swami Dayananda

De onderwijstraditie van
Advaita Vedanta

Viveki



Colofon

Titel: De onderwijstraditie van Advaita Vedanta

Auteur: Swami Dayananda

Oorspronkelijke titel: Teaching Tradition of Advaita Vedanta (2009)
Uitgave van: Arsha Vidya Research and Publication Trust
Copyright: © Swami Dayananda Saraswati, Arsha Vidya
Vertaling: Rommert van Dijk, Manon van Dijk-Hullegie
Copyright vertaling: © Viveki, Lelystad, 2013
Nederlandse uitgave: Viveki, www.viveki.nl

Contact uitgever: info@viveki.nl

Omslagontwerp: Sylvia van Pelt

Eerste druk: 2013

E-book: 2025

ISBN: 978-90-78555-31-5

NUR: 739 (Oosterse filosofie)

Copyright

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar-
gemaakt, op welke wijze ook, zonder voorafgaande schriftelijke toe-
stemming van de auteur en uitgever.



Inhoud

Voorwoord
Inleiding
Advaita Vedanta
Is Vedanta een filosofische stroming?

De visie en onderwijsmethoden van Vedanta
Karana-karya-prakriya
Avastha-traya-prakriya
Pafica-ko$a-prakriya
Sarvatma-bhava

Moderne concepten en misverstanden
De rol van de leraar
Atman-gelukzaligheid
Kennis en realisatie
Meerdere wegen
Moksa door een gedachtevrije geest
Moksa door vasana-uitputting
Karma-yoga
Het prediken van waarden
Te veel woorden

Bijlagen
Anvaya-vyatireka
Arundhatt

Woordenlijst

N=BEENEEN U |

13

15
17
18
21
21
21
23
24
27
29
31
32
33

35
35
35

36



Voorwoord

Advaita Vedanta is een onderwijstraditie. Wanneer je het on-
derwijs van een traditionele leraar ontvangt, dan leer je even-
eens de hele methode van lesgeven kennen. Het bespreken van
de methode is onderdeel van het onderwijs. Bij blootstelling
aan een verkeerde methode loop je de visie van Vedanta mis.
Daarom behandelt dit boekje de verkeerde methodes en een
aantal misverstanden over het onderwijs. Ook nemen we enkele
moderne concepten onder de loep. Ik raad iedere Vedanta-
student aan dit boekje aandachtig te bestuderen.

Swami Dayananda Saraswati
27 april 2009
Coimbatore, India



Inleiding

Ik noem mijzelf een traditionele Vedantaleraar. Vedantaleraar
zou genoeg moeten zijn. Waarom dan toch de toevoeging
‘traditioneel’? Ik ben genoodzaakt dit woord te gebruiken
vanwege een aantal redenen. Vele moderne academici en ver-
scheidene hindoeistische, spirituele leraren presenteren Advaita
Vedanta als een filosofische stroming en beloven een eenheids-
ervaring van de individuele ziel (jiva) met de Heer (I$vara).
[Zie ook de woordenlijst achterin dit boek.] Voor het verkrijgen
van deze beloofde ervaring worden oefeningen voorgeschreven
die per leraar verschillen. In deze beknopte presentatie doe ik
een poging sommige van deze opvattingen te onderzoeken, niet
zozeer om iemand te bekritiseren, maar om je te laten zien wat
traditionele Vedanta is.

Advaita Vedanta

Vedanta gaat over dat wat ieder mens het liefste wil. Vedanta
analyseert de verschillende doelen in het leven (purusartha’s),
zoals zekerheid (artha), plezier (kama) en dharma [Harmonie
en tevredenheid, verkregen door te doen wat nodig is.], en pre-
senteert moksa, vrijheid van beperking, als het meest aantrekke-
lijke doel.

De Mundaka-upanisad analyseert deze purusartha’s en
zegt: “Nasti akrtah krtena: het niet gecreéerde, is niet gecre€erd
door een handeling.” [Mundaka-upanisad 1.2.12] Krta betekent
‘dat wat gemaakt of gecreéerd is’. Akrta betekent ‘dat wat niet
gecre€erd is’, iets werkelijks, de vastu, die bestaat zonder ge-
creéerd te zijn. Dezelfde vastu wordt in andere Upanisads be-
schreven als satya, ‘dat wat bestaat’. De Chandogya-upanisad
zegt: “Voor de schepping bestond deze wereld enkel als sat.”
[sad eva saumya idam agra dsit — Chandogya-upanisad 6.2.1]
Aangezien sat bestond voordat de wereld, waaronder tijd, ge-



schapen werd, is het buiten het bereik van tijd en dus vrij van
tijd, eeuwig. Omdat sat reeds bestaat, wordt het niet gecreéerd
door een handeling. Vedanta ontvouwt dat het zelf, arman,
gelijk is aan deze satya en dus: jij bent satya.

De kennis van deze satya als jezelf is de meest aantrekke-
lijke purusartha. In feite is dit het enige echte doel in het leven.
Volgens de Chandogya-upanisad betekent deze kennis ook
vrijheid van verdriet in dit leven, en voor altijd vrijheid van de
cyclus van geboorte en dood (sarmsara). Aangezien zelfkennis
de oplossing is voor het probleem van verdriet, wordt de kennis
van de Upanisads automatisch het meest aantrekkelijke doel
voor een mens. Daarom adviseert de Mundaka-upanisad de
zoeker om naar een leraar te gaan die goed onderlegd is in de
geschriften (sastra), teneinde zelfkennis te verkrijgen. [tad

brahmanistam — Mundaka-upanisad 1.2.12]



Is Vedanta een filosofische stroming?

Een filosofische stroming wordt altijd verkondigd door een of
meerdere personen en is altijd voer voor discussie. De kennis-
middelen van de verkondiger, zoals waarneming en gevolg-
trekking, moeten toegang kunnen vinden tot de materie die hij
of zij verkondigt. De materie van Vedanta is niet bereikbaar
met deze kennismiddelen. Als het dat wel is, wie is dan het
subject dat de kennismiddelen hanteert? Stel dat ik het subject
ben. Hoe kan ik dan het object zijn waarover ik iets beweer?
Daarom kan Vedanta, dat het zelf, atman, als onderwerp heeft,
onmogelijk een filosofische stroming zijn.

Elk idee over atman is een speculatie. De Upanisads maken
dit zelf duidelijk: “Begrijp dat dat brahman, atman, is, dat niet
door de geest geobjectiveerd wordt en waardoor de geest alles
kent.” [yanmanasd na manute yenahurmato matam. Tadeva
brahma tvam viddhi — Kena-upanisad 1.5] Vyasa analyseerde
het onderwerp van Vedanta in het licht van verschillende filo-
sofische stromingen die in zijn tijd gangbaar waren, en presen-
teerde Vedanta als een kennismiddel (pramana) voor het ken-
nen van brahma-atman, het zelf dat brahman (het onbegrensde)
is. [Sastrayonitvat — Brahma-siitra 1.1.3] Het is dus niet redelijk
om Vedanta te beschouwen als een van de verschillende filoso-
fische stromingen, waaronder onder andere de mechanische
materialisten, Carvaka’s, vallen.

Er zijn vele boeken in omloop die de zes stromingen van de
Indiase filosofie bespreken, en waarin Vedanta als een van hen
wordt gepresenteerd. Deze onderbrenging is niet juist omdat, in
tegenstelling tot een filosofische stroming, Vedanta niet binnen
het domein van speculatie valt. De materie van de gehele Veda
is niet toegankelijk voor de verschillende kennismiddelen zoals
waarneming en gevolgtrekking. Het is onmogelijk om het be-
staan van punya en papa [Onzichtbaar tegoed aan plezierige en



