




Denken zonder oordelen

‘fenomethode’
het unieke

‘standamethode’
het uniforme

ideële zijde 
het eidetische

reële zijde
het hylische

begrip

waarneming
Belangstelling

deelneming met het gemoed of de geest in iets dat wij 
aanschouwen of dat tot onze kennis wordt gebracht

Interesse
stoffelijk bij iets betrokken

abstraheren

voorstelling

Is alle ‘onzin’ eruit? Zit ‘alles’ erin?

idealisme
Alles tot geestelijk beginsel herleiden. Te onderschei-

den: metafysisch en kennistheoretisch idealisme.

toevoegen van data
adductie: aanvoeren, 

tot zich trekken

materialisme  
Aard van mens en wereld herleiden tot hun 

zuivere materiële staat.

afvoeren wat niet terzake is
abductie: afvoeren – reductie: herleiden



Schort uw oordeel op, wacht ermee tot u meer bijzonderheden kent.

edmund husserl’s Terug naar de dingen zelf  en gedetailleerde beschrijvingen van 

bewustzijnsprocessen binnen de fenomenologische methode hebben hun spo-

ren nagelaten in de filosofie en andere domeinen. Husserl is definitief boven de 

schaduw van Heidegger uitgestegen. Zijn rijkdom ligt in zijn precisie en zijn 

ethisch appèl. Vooral daar waar het bewustzijn wordt geanalyseerd, beschreven, 

gereconstrueerd of virtueel opnieuw gecreëerd, dus in het geestelijke proces en 

de cognitieve wetenschappen zoals de studie van mentale processen en fenome-

nen. Het gaat dan over de verwerving en verwerking van kennis, het taalgebruik 

en probleemoplossend vermogen.

verena mayer schetst in deel i een diepgaand overzicht van Husserl’s ideeën voor 

een zuivere fenomenologie aan de hand van De crisis van de Europese wetenschappen en 

teksten uit zijn archief. Het thematische spectrum varieert van basislogica en geleerd-

heid tot zijn concept van de leefwereld en het ontwerp van een fenomenologische ethiek.

Verena Mayer (Ludwig-Maximilians-Universität) publiceerde eerder:

– Gottlob Frege, München 1996

– Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, Berlijn 2008

– Die Moralität der Gefühle, Berlijn 2014

– Die Aktualität Husserls, Freiburg im Breisgau 2014

– Eine Einführung in Husserls System der Konstitution, Berlijn 2016

– Existentielle Liebe in der Philosophie der Emotionen, Leiden 2016

Eerste druk 2020, tweede herziene en vermeerderde druk 2021, derde druk 2023.

Vertaling: Jos Augustus 

Redactionele begeleiding: Alfred Scheepers Ph. D. Eindredactie: Daniël Mok c.s. 

Verena Mayer Edmund Husserl, Beckse Reihe Denker, Hrsg. von Otfried Höffe 

Oorspronkelijke uitgave Verlag C. H. Beck ohg, München 2009 

X 2020 Nederlandse uitgave abraxas/Zuider-Amstelboeken, Amsterdam

nur 731 

isbn 978-90-79133-25-3

FENOMENOLOGISCHE  BIBLIOTHEEK b 9



Verena Mayer

edmund husserl
denken zonder oordelen

abraxas/zuider-amstel 
2026



voorwoord bij de nederlandse uitgave

De fenomenologie is na de godsdienstwetenschap en psychiatrie, een bruikbare methode 

gebleken binnen de uiteenlopende domeinen van de humaniora zoals esthetica.1 In de 

bedrijfskunde, en overal waar de verbinding tussen denken, taal en communicatie op het 

spel staat, beklemtoont de fenomenologische methode dat leiderschap reflectie en distan-

tie vereist, dat wijsheid voorbij kennis ligt. Het is ruimte ruimte geven, luisteren en samen-

hang ontdekken met een onbezwaard hart en serieuze reflectie.

de bijlagen in deel ii (toegevoegd aan de Nederlandse uitgave) schetsen een beeld 

van het praktische nut van de methode in verschillende situaties in allerlei vormen bin-

nen de verschillende stromingen van het fenomenologische veld. 

Begeleidende artikelen en uitleg van onalledaagse begrippen verhelderen de methode. 

Duidelijk wordt dat veel van ons handelen eigenlijk al fenomenologisch te noemen is, 

ondanks een vermeende afkering van dat woord en de omfloerste filosofische termen. 

kernbegrippen zijn vooral aandachtig luisteren en aanschouwen zonder ballast. 

Het vooruitschuiven van een oordeel is het ‘filtrum’ van de fenomenologie: de oordeels-

behoefte verzwakt in de harmonie van de aangevoelde weerglans die op strenge wijze 

terugwijst naar waar het werkelijk om draait. Ook als er uiteindelijk een beslissing 

wordt genomen. Geen hamerstuk aan de hand van abstracties. 

Administratieve ‘sorteermachines’ nemen ‘beslissingen’ en het streven om menselijke 

capaciteit beter te benutten, sneeuwde onder in een markt waar mensen en machines 

inwisselbaar zijn. Er is altijd meer over te zeggen en oplossen is mensenwerk. 

Fenomenologische invalshoeken, al of niet onder dat predicaat, denken mee aan de aan-

passingen die evident zijn om in een snel veranderende wereld te kunnen leven, desnoods 

te overleven. Zet je schrap, de echo van Het Fenomenologenlied 2 weerklinkt luid tot op de 

voorlaatste bladzijden.	

d.m.

1	 ‘De algemene behoefte aan kunst is de redelijke behoefte dat wij ons de innerlijke en de buiten ons 
staande wereld tot het geestelijke bewustzijn als een object kunnen verheffen waarin wij ons eigen 
zelf herkennen.’ W. F. Hegel, Vorlesungen über die Aesthetik Berlin 1835 p. 41 / Over de esthetiek, Meppel 1989. 
vgl. Phänomenologie des Geistes, Bamberg -Würzburg 1807 / Fenomenologie van de geest, Meppel 1981.

2	 zie: p. 182: Hoe bloeit de filosofie – sinds de fenomenologie! Ontleed deze wereld, dicht bij de essentie ver van de ruis, 
punch en likeur horen hier niet thuis. Die Essenz die man brauchen kann, die trifft man ganz woanders an. Alles ist 
woanders, andere mores hetzelfde geeft geen zin, alles anders, alles muß woandershin.



v

inhoud deel 1  edmund husserl

	 citeerwijze en afkortingen

I 	 Inleiding

2 	 Leven en werk
2.1 	 Jeugd en opleiding
2.2 	 Halle an der Saale (1887-1901)
2.3 	 Göttingen (1901-1916)
2.4 	 Freiburg im Breisgau (1916-1928)
2.5 	 Na het emeritaat

III 	 [Wiskunde, logica en psychologisme
3.1 	 De filosofie van de rekenkunde (aritmetica)
3.2 	 Voorstudie (Prolegomena) tot de zuivere logica
3.3. 	 Verdere ontwikkelingen

IV 	 [Fenomenologie en theorie van de kennis 
4.1 	 Inleiding
4.2 	 Uitdrukking en betekenis  (l.o. 1)
4.3 	 De ideale eenheid van de species  (l.o. 2)
4.4 	 Fundering en deel-geheel-relaties  (l.o. 3) 
4.5 	 De idee van een zuivere grammatica  (l.o. 4) 
4.6 	 Intentionaliteit  (l.o. 5) 
4.7 	 Kennis en evidentie  (l.o. 6) 

V 	 [De fenomenologische methode: epoche en reducties 		
5.1	 De motivatie van de epoche					   
5.2	 Kentheoretische en fenomenologische reducties 		
5.3	 De eidetische reductie (toelichting blz. 105)

VI 	 Subjectiviteit: ik, persoon en tijdelijkheid
6.1	 Het ik bij Hume en Kant		
6.2 	 Het zuivere ik van Ideen i
6.3 	 Het persoonlijke zuivere ik en de ziel
6.4 	 Andere personen
6.5 	 Motivatie en associatie

viii

11

19
24
28
32
35

47
63
56

61
63
67
70
74
76
80

89
93

100

107
109
111
114
117



vi

inhoud deel 1  edmund husserl

VII 	 [De constitutiegedachte
7.1 	 Overgangen 						    
7.2 	 Noësis en noëma
7.3 	 Bewuste waarneming, inhoud/opvatting
7.4 	 Onveranderlijke en genetische fenomenologie
7.5 	 De opbouw van de wereld
7.6 	 Idealisme en realisme

VIII 	 Leefwereld
8.1 	 Het begrip leefwereld				  
8.2 	 Horizon
8.3 	 Leefwereld en betrekkelijkheid (relativisme)
8.4 	 Leefwereld en wetenschap

IX 	 [Ethiek en waardefilosofie
9.1 	 Ethiek in de fenomenologie			 
9.2 	 Emotionele en oordelende handelingen
9.3 	 De logica van de waarden
9.4 	 De ethische imperatief en de wil

X	  Invloed
10.1 	 De fenomenologie tijdens Husserl’s leven
10.2 	 Husserl en Heidegger
10.3 	 Husserl in de Europese filosofie
10.4 	 Husserl en de Engels-Amerikaanse filosofie
10.5 	 Husserl’s wetenschappelijke invloed

	 Postludium

	 Aanhangsel	
1	 Tijdtafel					   
2	 Bibliografie 					      			 

	

127
129
132
135
136
141

147
148
152
156

163
165 
169
173 

181
184
187
189
193

197

198
201



vii

inhoud deel ii  bijlagen

1	 Redactionele eindnoten
2	 Begrippen
3	 fiPhilosophie als strenge Wissenschaft 
4	 Wetenschap van het tussenrijk
5	 Fenomenologie is een methode			
6	 Op het breukvlak van twee eeuwen	
7	 Marburg  Filosofie, ethiek & karakter 
8	 Brief aan Rudolf Otto, 1919	
9	 fiPhilipps-Universität Marburg  ANb 1527		
10	 Richard Rorty  Filosofie, wetenschap en metafoor 			
11	 Peter Sloterdijk  De macht over het leven 
12	 Husserl als voorloper
13	 Henri Bergson  Invoelend denken		
14	 C. J. Jung  Synthese of compromis?
15	 A. J. Heschel  Fenomenologie en jodendom
16	 Religiefenomenologie
17	 Fenomenologische religiepsychologie
18	 Fenomenologische psychologie			
19	 James’ object of thought en Husserl’s noëma			  
20	 Karl Jaspers  Onvoorwaardelijk verantwoordelijk
21	 Levinas  Het is volstrekt persoonlijk
22	 Max Scheler  Fenomenologische mystiek
23	 Damiaan Denys  Fenomenologische psychiatrie	
24	 R. Morgan  Fenomenologische pedagogiek
25	 H. C. Rümke  De onrust van de mensen
26	 H. L. van Breda e.a.  De fenomenologische methode
27	 Fenomenologische. literatuurstudie en -hermeneutiek
28	 Object & subject, subjectcentrisme en substantie
29	 Husserliana  (gw) Materialien, Dokumente & Briefwechsel (bw)	

Nederlandse (secundaire) literatuur	
Naamregister
Zaakregister	
Colofon		

212
215
224
225
226
227
228
229
230
234
250
252
258
259
264
267
274
275
276
281
283
284
287
291
292
294
302
314
316
336
339
342
357



viii

Husserl wordt, m.u.v. Erfahrung und Urteil (eu) en Strenge Wissenschaft (Logos), geciteerd 
volgens de Husserliana: hua iii/1, p. 5 = Husserliana Band iii, erster Teilband p. 5.1
Naar de literatuur in het aanhangsel wordt d.m.v. de naam van de schrijver en het jaar 
van verschijnen gerefereerd; bij meerdere uitgaven of drukken wordt de uitgave geci-
teerd die niet tussen haakjes staat. Naar hoofdstukken en onderverdelingen van dit 
boek wordt met getallen verwezen, bijvoorbeeld 10.2 = Hoofdstuk tien, § 2.

bij de nederlandse vertaling: Redactionele opmerkingen staan tussen teksthaak-
jes. Voetnoten met lexiografische uitleg en duiding van filosofische begrippen zijn door 
de Nederlandse redactie ingevoegd. Ook voor deze vertaling is gebruik gemaakt van 
Guide for Translation Husserl van Dorion Cairns (1901-1973).

1	 zie husserliana: Verzameld werk (g.w.) p. 314, materialien & dokumente: lesdictaten, lezin-
gen, onderzoeksresultaten p. 317, correspondentie (b.w.) p. 318.

citeerwijze

Inkijk-exemplaar © 2/17



ix

afkortingen

in de tekst worden geciteerd:

bw	 Briefwechsel

eu	 Erfahrung und Urteil

hua i	 Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge,  
	 Hrsg. Stephan Strasser, herdruk v.d. 2e verbeterde oplage 1991.
hua ii	 Die Idee der Phänomenologie, Fünf Vorlesungen, Hrsg. Walter Biemel, herdruk 		
	 van de tweede herziene aangevulde editie 1973 (= Idee).
hua iii	 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen	Philosophie,  
	 Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, Erster 			
	 Halbband: Text der 1.-3. Auflage (=Ideen i); Zweiter Halbband: Ergänzende 		
	 Texte (1912-1929), Neu Hrsg. von Karl Schuhmann, herdruk 1976.

hua iv	 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 				 
	 Philosophie, Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, 		
	 Hrsg. Marly Biemel 1952 (= Ideen ii).

hua v	 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 	Philosophie,  
	 Drittes Buch, Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften;  
	 Hrsg. Marly Biemel, herdruk 1971.

hua vi	 Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
	 Phänomenologie, Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, 
	 Hrsg. Walter Biemel; herdruk van de tweede herziene editie 1975 (= Krisis).*

hua x	 Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins; Over de fenomenologie 		
	 van het innerlijk tijdbewustzijn, (1893-1917), Hrsg. Rudolf 	Boehm;  
	 herdruk van de tweede herziene editie 1969.

hua xi	 Analysen zur passiven Synthesis. (Analyse over de passieve synthese) 
	 Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (1918-1926); 				  
	 Hrsg. Margot Fleischer 1966.

hua xii	 Philosophie der Arithmetik; Mit ergänzenden Texten (1890-1901), 			 
	 Hrsg. Lothar Eley 1970.
hua xiii	Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, (Over de fenomenologie van 		
	 de intersubjectiviteit) Texte aus dem Nachlaß, Erster Teil: 1905-1920;  
	 Hrsg. Iso Kern 1973.

hua xvii	Formale und transzendentale Logik, Versuch einer Kritik der logischen 			 
	 Vernunft, Mit ergänzenden Texten; Hrsg. Paul Janssen 1974.



afkortingen

x

hua xviii      Logische Untersuchungen, Erster Band, Prolegomena zur reinen Logik, 		
		  Text der erste und zweiten Auflage; Hrsg. Elmar Holenstein 1975.
hua xix/1	 Logische Untersuchungen. Zweiter Band, Untersuchungen zur
		  Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis i; Hrsg. U. Panzer 1984.
hua xix/2	 Logische Untersuchungen. Zweiter Band, Untersuchungen zur Phänome-		
		  nologie und Theorie der Erkenntnis ii; Hrsg. U. Panzer 1984.
hua xx/1		 Logische Untersuchungen, Ergänzungsband, Erster Teil: Entwürfe 		
		  zur Umarbeitung der vi. Untersuchung und zur Vorrede 		
		  für die Neuauflage der Logischen Untersuchungen (zomer 1913); 
		  Hrsg. Ullrich Melle 2002.

hua xxii		 Aufsätze und Rezensionen (1890-1910); Hrsg. von Bernhard Rang 1979.
hua xxiv	 Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie; Hrsg. Ullrich Melle 1984.
hua xxvi	 Vorlesungen über Bedeutungslehre; Hrsg. Ursula Panzer, 1987.
hua xxviii	 Vorlesungen über Ethik und Wertlehre (1908-1914); Hrsg. U. Melle 1988.
hua xxxix	 Die Lebenswelt, Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution, 	
		  Texte aus dem Nachlaß (1916-1937); Hrsg. Rochus Sowa 1993.
Logos		  Philosophie als strenge Wissenschaft.**

vertalingen

*		  De crisis van de Europese wetenschappen en de transcendentale 			 
		  fenomenologie, Amsterdam 2018
hua vi Beilage iii	 Over de Oorsprong van de Meetkunde, Baarn 1977 (Die Frage 

 
nach dem 		

		  Ursprung der Geometrie als intentional-historisches Problem 1936)1 		

**		   Filosofie als strenge wetenschap Meppel/Amsterdam 1980

De meest recente en volledige bibliografie is: Edmund Husserl Bibliography, Husser-

liana (Dokumente) Band 4, Hrsg. von Steven Spileers, Dordrecht 1999, vi-450 p.2

zie verder	 Nederlandse (secundaire) literatuur, blz. 336-337.	

1 	  Voor het eerst gepubliceerd in 1954; (Vert. J. Derrida: L’origine de la géométrie, Parijs 2010 6).

2	 De uitgever van husserliana, Martinus Nijhoff n.v. (1853-2002), werd in 1970 overgenomen door 
Wolters Kluwer die fuseerde met Bertelsmann ag dat in 1999 Springer Verlag gmbh overnam. In 2004 
werden Springer Science en Kluwer Academic Publishers geïntegreerd. De redactie van Husserliana wordt 
gevoerd door het Husserl-Archief in Leuven, de rechten berusten bij Springer Science+Business Media in 
Dordrecht. In 2003 verkocht Wolters Kluwer Kluwer Academic Publishers aan Candover & Cinven.

Inkijk-exemplaar © 2/17



11

inleiding

Edmund gustav albrecht husserl is in veel opzichten een filosoof 
van de negentiende eeuw. Zijn weelderige baarddracht, die in de Eerste 

Wereldoorlog uit de mode raakte, droeg hij onverstoord tot het einde van zijn 
leven. Ook zijn denken ging niet mee met de mode. Van de decadentie van het 
fin de siècle, van de ornamentele esthetiek van de Jugendstil of van de crisis in de 
taal rond de eeuwwisseling is in zijn geschriften niets terug te vinden. In zijn 
werk volgt hij gedetailleerd zijn eenmaal ingeslagen weg en houdt zich niet 
bezig met andere grote filosofische stelsels. Husserl, van huis uit wiskundige 
en vertrouwd met de jonge formele logica van de ‘logicisten’ Gottlob Frege 
en Bertrand Russell, benut zelden formele hulpmiddelen. Hij kent Wittgen-
steins Tractatus maar hij maakt de wending naar de taal, de linguistic turn, niet 
mee. Hij was een van de beroemdste filosofen van zijn tijd maar toch werd hij 
al tijdens zijn leven in Freiburg als een fossiel van zichzelf beschouwd. Met 
opvattingen die Husserl zelf als ‘anti-stroming’ van zijn werk beschouwde, 
leidde Martin Heidegger met zijn charismatische en dynamische persoonlijk-
heid de aandacht van hem af.

Toch was Husserl zeker van zichzelf en ervan overtuigd dat hij voor de toe-
komst filosofeerde. Met hetzelfde zelfbewustzijn dat Wittgenstein in zijn 
Tractatus formuleert, meent hij een filosofische methode ontdekt te hebben 
die geschikt is om wetenschappelijke wijze over alle filosofische vragen een 
oordeel te vellen. Wanneer Wittgenstein in zijn inleiding bij Tractatus logico-
philosophicus uit 1918 meent ‘de problemen in wezen opgelost te hebben’, dan 
geloofde Husserl met zijn meer realistische instelling dat toekomstige gene-
raties van onderzoekers, die zich langs de fenomenologische weg ontwikke-
len, veel van de opengebleven vragen tot een oplossing zullen brengen. ‘Het 
nageslacht zal mij wel ontdekken’, schreef hij ooit. Hij heeft gelijk gekregen. 
De fenomenologie is een filosofische methode die steeds meer aan invloed wint 
en, zoals Husserl voorzag, zich niet beperkte tot de filosofie alleen.
Husserl had het aura van de 19e eeuwse denker die woonde, werkte en stierf 
in het interbellum van de 20e eeuw. Zijn denken vertoonde echter meer over-
eenkomsten met de modern ogende Wittgenstein. Zijn eis dat: Alle verklaring 

hoofdstuk i



12

terzijde moet worden geschoven om plaats te maken voor beschrijvingen’1, is verge-
lijkbaar met de aanpak die Husserl met de formule < Terug naar de zaken zelf  !> 
eerder omschreef. Niet speculeren, niet naar oorzakelijke verbanden zoeken, 
maar de dingen zonder vooroordelen beschrijven, dat is het credo van de feno-
menoloog. ‘Een ‹koninklijke weg› naar de fenomenologie en dus ook naar de 
filosofie is er niet. Er is er maar één die de weg wijst naar eigen wezen’, en deze 
is met doornen bezet, schrijft Husserl in de Ideen.2

Husserl en Wittgenstein hebben op deze weg dezelfde stadia doorlopen. 
Beiden begonnen met de vraag naar het fundament van de wiskunde.3 Beiden 
beschreven eerst een onveranderlijk systeem van de kennis.4 Beiden bereikten 
van daar een dynamische, beschrijving waarin de praktijk van het geleefde leven, 
de wordingsgeschiedenis, een belangrijke rol speelt. Ook parallellen in hun per-
soonlijke instelling tegenover de filosofie zijn te vinden. Zowel voor Edmund 
Husserl als voor Ludwig Wittgenstein was de filosofie geen theorie. Het is een 
levenswijze waaraan beiden zich met onvoorwaardelijke integriteit gewijd 
hebben. Het beroep van filosoof vatte Husserl op als een roeping die hem de 
ethische plicht oplegde om vaart te zetten achter het zoeken naar kennis en 
waarheid tot aan de laatste fundamenten. De door hem ontwikkelde feno-
menologie is geen filosofische gedachteconstructie. Het is een open methode 
van filosoferen en geen speculatief systeem van hypothesen. Het is, met de 
aanspraak van wetenschappelijkheid, een voortdurende betrokkenheid op 
dat wat vlak vóór ons ligt, inderdaad op de zaken zelf .

Dit motto van zijn geschriften duikt de eerste keer op in de Logische Unter-
suchungen en geeft de specifieke wending aan van de filosofische overwegin-
gen in Husserl’s fenomenologie. Vragen we ons af wat de zaken zelf zijn, dan 
mogen we niet zoals de empirist bij de ‘middelgrote waren’ blijven staan, zoals 
de analytische filosoof John Austin de aan tijd en ruimte gebonden zaken, die 
voor onze zintuigen toegankelijk zijn, ooit genoemd heeft. We kunnen ook 
niet zomaar, zoals de wiskundige en filosoof Gottlob Frege ooit deed, naar een 

1	 Logische Untersuchungen, § 109
2	 hua iii/1, p. 223; ‘Es gibt nur einen, den ihr eigenes Wesen vorzeichnet.’
3	 ‘De problemen’ van Wittgenstein zijn de problemen van Russells Principia Wiskunde.
4	 erkenntnis: cognitie, kenvermogen, het kennen, kennis.

hoofdstuk i

Inkijk-exemplaar © 2/17



13

‘derde rijk van de gedachten’ overspringen. We kunnen ons beter afvragen hoe 
de dingen zich in ons bewustzijn manifesteren.1 Op welk gelijk kunnen we ons 
beroepen om ze als een of de andere, materiële (raumzeitlich) objecten of verhe-
ven onderwerpen, te beschouwen? Het is de legitimerende grondslag, waarnaar 
Husserl onvermoeibaar en steeds verder vraagt.2

Hij doorziet al snel dat de filosoof daarbij niet gemakzuchtig naar theo-
rieën en speculaties mag uitwijken. Hij mag beschrijving niet door verkla-
ring vervangen, ook al komen door deze werkwijze onwelkome kwesties zoals 
transcendentale subjecten in zijn vizier. Ondanks hun respectabele herkomst 
mag hij traditionele ideeën niet simpel overnemen. Aan de andere kant mag 
hij ook niet de vormende invloed van dergelijke ideeën op zijn eigen bewust-
zijn onderschatten. Zo komt Husserl ertoe om vragen te stellen die pas nu 
praktische betekenis krijgen. Bijvoorbeeld als men machines wil bouwen die 
menselijke waarneming en menselijk denken imiteren: Waarom nemen we 
eigenlijk iets dat zich door voortdurend veranderende ‘verschijningen’ mani-
festeert waar als iets wat hetzelfde is? Hoe komt het dat we een object als rood 
omschrijven hoewel het zichtbare oppervlak vele kleurschakeringen vertoont 
en we de achterkant niet eens kunnen zien? In welke zin staat ons een melodie 
voor de geest, terwijl we die toch in principe nooit ineens als geheel kunnen 
waarnemen? Hoe komt het eigenlijk dat de vele gedachten, waarnemingen 
en gevoelens die we op afzonderlijke momenten ervaren, samenvallen tot een 
vastomlijnd en zinvol gedeelte uit onze werkelijkheid?

Denkers als Descartes, Kant en Hume, hadden ook zulke vragen gesteld 
en waren voor hun antwoorden ook vergelijkbare wegen gegaan. Geen van 
hen was consequent bij de fenomenen gebleven. Zij hadden hun herkomst 
door onbevangen, neutrale waarneming tot in de laatste aantoonbare details 
gevolgd. Zo gaat Descartes, nadat hij zich van het ego cogito (ik denk) verzekerd 
heeft, meteen over op metafysische argumenten. Ze hebben allemaal haast 
om na het terugvragen terug te keren naar het gegevene: de natuurkunde die 
in termen van ruimte en tijd wiskundig beschreven wordt en door de zegen 
van geleerden als de enige werkelijkheid wordt bestempeld. 
1	 bewusstsein: bewustheid, geest, gevoel, vermogen tot besef.
2	 rechtsausweisende Begründung –  (zie over het filosofische begrippenpaar object & subject blz. 348.)

inleiding

© ️
2026



14

hoofdstuk i

Husserl vraagt in laatste instantie ook naar de bronnen van deze hypothese, 
zonder het nut en de betrouwbaarheid van wetenschappelijk onderzoek ooit 
in twijfel te trekken. Het is alleen iets anders om de betekenis en bruikbaar-
heid van iets te erkennen én om uit te leggen hoe we eigenlijk tot de vast-
stelling van dit feit gekomen zijn en hoe we dit kunnen rechtvaardigen. De 
gedachtegang van een rationele reconstructie mag toch niet bij de pure veron-
derstelling van logica en zintuiglijke waarneming stoppen? Je moet je ook 
afvragen hoe ze in het bewustzijn tot stand komen. Dat wil zeggen op welke feite-
lijke laatste gegevens ze aanspraak maken.

In de ontwikkeling van Husserl’s denken vanaf het begin zie je een verge-
lijkbaar motief dat Kant tot de ontwikkeling van de transcendentale filosofie 
aanspoorde. Kant ergerde zich aan de metafysische vragen naar God, vrijheid 
en onsterfelijkheid die door tegenstrijdigheden werden beantwoord. Husserl 
nam in deze principekwestie binnen het kleinere domein van logica en wis-
kunde hetzelfde standpunt in. Vanuit de beschrijvende psychologie van Franz 
Brentano én vanuit zijn opleiding als wiskundige vraagt hij hoe het kan dat 
we de getallen en de principes van de wiskunde als scherp begrensd, objectief, 
eeuwig geldig etc. behandelen terwijl we toch alleen door vage, subjectieve 
gebeurtenissen daarvan weten. Maar als ons tellen en rekenen niet op boven-
natuurlijke inzichten mogen steunen, moet hun volmaaktheid (Idealiteit) in 
de realiteit van het denkproces zelf kunnen worden aangetoond, zonder daar-
bij hun aanspraak op de absolute waarheid te verliezen.

In de Logische Untersuchungen ontwikkelt Husserl deze in de Philosophie 
der Arithmetik (filosofie van de rekenkunde) nog niet helemaal uitgewerkte 
gedachte tot een beschrijving van onveranderlijke bewustzijnsstructuren. Tot 
die structuren behoort ons vermogen tot inzicht in ideële relaties of essentiële 
samenhangen.1 Dit vermogen tot ideatie wil geen soort van mystieke identifi-
catie met het object tot stand brengen zoals filosoof Moritz Schlick denkt dat 
dit Husserl’s bedoeling is.2 Deze ideeënvorming is een systematisch proces 
van variatie waarvan de kiem ook in de tegenwoordig populaire methode van 
het gedachtenexperiment te vinden is.
1	 ideël (Du, Lat.): Alleen in de gedachten bestaand, denkbeeldig; gericht op de verwezenlijking van een idee. 
2	 ideatie: het zien van de idee, het schouwen van het wezen.

Inkijk-exemplaar © 2/17



15

inleiding

Husserl volgt de bewustzijnsverbanden van Brentano waar deze bewustzijn 
als wezenlijk intentioneel beschouwt. Dat betekent dat bewustzijn niet sim-
pelweg uit data bestaat die zich door random causale processen in het denkver-
mogen voordoen.1 Het staat altijd al in verhouding tot de wereld; het is altijd 
bewustzijn van iets en het geeft deze objecten zin. We nemen geen gekleurde 
vlekken, tonen of vormen waar, maar bomen en personen. De toegekende zin 
ligt niet enkel in waarneming besloten. Tastbaarheden worden als zodanig 
in het bewustzijn gevormd. Bewustzijn is dus wezenlijk gericht op iets buiten 
zichzelf. Hoe? Dat is een vraag die door zorgvuldige observatie van wisselende 
bewustzijnsprocessen verhelderd kan worden.

Husserl is alleen consequent, wanneer hij langs de weg van beschrijving 
niet bij de ene pool van de intentionaliteit, het object, blijft staan, maar ook 
naar de kant van die intentionele relatie, het subject, vraagt. Hier begeeft hij 
zich op gevaarlijk terrein voor iedereen die hem vanuit de wetenschappelijke 
wereldopvatting, de overtuiging van de realiteit van de objecten, reëel of ideaal, 
probeert te begrijpen. In die opvatting gaat men uit van het reëel gegeven zijn 
van objecten of die nu materieel zijn (ding) of ideëel zoals rechtvaardigheid. 
Het gaat Husserl immers niet om een relatie tussen het concrete bewustzijn 
en een ‘werkelijke’ wereld. Hij wil aanschouwlijk maken hoe die werkelijkheid 
zelf in het zogenoemde transcendentale subject2 tot stand komt.3
Roman Ingarden schrijft in 1918 aan Husserl dat ‘de realiteit alleen bestaat voor-
zover ze iets in zichzelf is. De betekenis die aan de realiteit wordt toegekend is voor 
de realiteit zelf feitelijk van geen belang’4. Hoe kunnen we dit in zichzelf zijn dan 
toch door een in het bewustzijn voortgebrachte betekenis (Sinn) waarnemen?

Husserl had al in de Logische Untersuchungen met zijn begrip ideatie filoso-
fen die op wetenschappelijke leest geschoeid zijn, zoals Moritz Schlick, als 
potentiële lezers verloren. Nu kunnen ook de zg. realistische fenomenologen 

1	 causaliteit: oorzakelijk verband = dat het een het ander veroorzaakt; causaliteit: oorzakelijkheid = de 
relatie tussen oorzaak en gevolg. Omstreden is de relatie tussen causaliteit en de finaliteit, de doelge-
richtheid in de natuur, de absolute geldigheid binnen de humaniora.

2	 [Het bewuste subject als zodanig, zonder eigenschappen of identiteit.
3	 Of, zoals Husserl het uitdrukt, in dit transcendentale subject – dat staat voor iedereen die hoe dan 

ook bewust is – wordt ‘gevormd’.]
4	 Ingarden, 1998, p. 8

© ️
2026



16

hoofdstuk i

hem niet meer volgen. Husserl laat zich niet van de wijs brengen. Hij neemt 
geen afstand van het principe der principes, ‘dat elke oorspronkelijke waarne-
ming, intuitus, een rechtsgeldige bron van kennis is’1. Want juist ook ideatie is 
een bron van zo’n intuïtie.2 Hoewel het transcendentale subject als zodanig 
geen object van directe intuïtie is, kan zijn rijk toch in de fenomenologische 
reflectie begrepen en beschreven worden. Husserl werkte daar vele jaren lang 
aan, in steeds nieuwe ruwe schetsen en fenomenologische ‘inleidingen’. Zijn 
nalatenschap bevatte gedetailleerde beschrijvingen van de bijzonderheden 
van onze bewustzijnsprocessen. In het tweede en derde boek van de postuum 
verschenen Ideen behandelt Husserl de fenomenologie van het subject en zet 
de taak van de fenomenologie tegenover die van de wetenschappen.

Husserl’s fenomenologie komt bij de terugkeer naar het subject steeds meer 
in beweging. Als hij de beslissende rol van de tijdelijkheid voor het bewust-
zijn ontdekt, wordt de onveranderlijke fenomenologie met een genetische aange-
vuld.3 Daarbij breidt de fenomenologie zich ook in de breedte uit: de andere 
subjecten, het probleem van de ervaring van de ander, de intersubjectiviteit, en 
de verschillende lagen van de leef- of levenswereld (Lebenswelt) moeten ook in 
het transcendentale subject gevormd worden.4 Hoe dit daarbij uit zijn solip-
sisme, de filosofische leer die stelt dat alleen ons eigen ik en zijn bewustzijns-
daden bestaan, loskomt, blijkt een belangrijk probleem te zijn.
Husserl’s oorspronkelijke project wordt breder en omvat vanaf nu het begrij-
pen van anderen, leefwerelden en culturen en hun geschiedenis. Husserl ver-
liest daarbij het probleem van de realiteit, die ‘in zichzelf ’ reëel is, niet uit het 
oog. Het wordt vanuit twee invalshoeken opgelost. Wanneer hij de gedachte 
van een wiskundig te beschrijven natuur historisch probeert te reconstrue-
ren, merkt hij dat die idee zelf in het bewustzijn is gevormd (geconstitueerd). 
Dat denkbeeld is door de geglobaliseerde wetenschap inmiddels diep in de 
leefwerelden verankerd. Maar toch blijken er als laatste grondslagen van een 
1	 hua iii/1, p. 51
2	 [anschauung: intuïtie, onmiddellijk inzicht, ingeving. ‘Zeg maar in z’n lijfelijke werkelijkheid’, Jan Bor, 

Een (nieuwe) geschiedenis van de filosofie, Amsterdam 20114 p. 211.
3	 genetisch: genese, wording ontstaan; genetica (filos./wisk.): erfelijkheidsleer. 

Genesis  ⁄ genetisch: genese  ⁄ genetisch↔statisch: onveranderlijk.]
4	 intersubjectiviteit: (besef van) het samen bestaan; ‘dus de ontdekking en ervaring van de ander’.

Inkijk-exemplaar © 2/17



17

inleiding

‘passieve synthese’ realiteiten te zijn die ons op hun eigen, niet door ons te 
bepalen, manier raken. Daarom kunnen we Husserl, ondanks vele van zijn 
uitspraken, toch niet als idealist beschouwen. ‘Voor het overige’, schrijft hij in 
het Nawoord tot Ideen i uit 1930, ‘houd ik aan mijn overtuiging vast dat het in 
de wetenschap minder op kritiek dan op gedane arbeid aankomt. 
Die arbeid houdt stand, hoe vaak ze ook verkeerd wordt begrepen, en hoe vaak 
men ook langs elkaar heen redeneert’1. In deze zin mag Husserl gerust nog 
een filosoof van de 21e eeuw genoemd worden.∏

{Het griekse begrip van waarheid duidde op de overeenstemming tus-
sen een uitspraak en een stand van zaken. Husserl introduceert een nieuw 

begrip: ‘Een uitspraak is waar als hij waar blijkt.’ De waarheid werd afhankelijk van 
het subject; het doet ertoe wie een verhaal vertelt of een argument opstelt.2

¶

W e kunnen nog steeds van de fenomenologie leren dat als het 
aankomt op onze directe en belangrijkste toegang tot mensen en dingen – 

wat we onze volledige voorraad aan zwijgende achtergrondkennis van de sociale 
wereld zouden kunnen noemen – we geen causale wetenschappelijke of kwak-
zalverige hypothesen nodig hebben voor obscure oorzaken. 
Verwijzend naar Wittgenstein kunnen we het verhelderende opmerkingen noemen: 
‘De dingen die het belangrijkste voor ons zijn, zijn verborgen vanwege hun eenvoud en 
hun vertrouwdheid. (Je ziet ze niet omdat ze altijd aanwezig zijn).’ Verhelderende 
opmerkingen brengen specifieke kenmerken van ons dagelijkse leven aan het 
licht: de verborgen vanzelfsprekendheden. Ze waren juist verborgen omdat ze 
vanzelfsprekend waren. Verhelderende opmerkingen maken deze fenomenen 
zichtbaarder, ze laten ons de dingen van een andere kant zien en geven daardoor 
een nieuwe en verrassende kijk. De fenomenologie is in die zin een herschikking 
van we eigenlijk al wisten maar wat we nog niet hadden opgemerkt. Ze maakt 
het mogelijk dat we opnieuw naar de wereld leren kijken. Husserl’s werk is min-
der opwindend dan filosoferen over de ‘baanbrekende gave van het < zijn > op de terug-
tocht’ of zoiets. Wellicht kunnen we die opwinding ook maar beter missen.3}

1	 hua v, p. 140
2	 [vgl. G. Schutte in De Groene, 8 maart 2020. Het begrip waarheid komt in dit boek veelvuldig voor.
3	 vgl. Simon Critchley in Blackwell Companion to continental philosophy, Hoboken, New Jersey 1998.]

© ️
2026



	 der schauende

	 Die Siege laden ihn nicht ein. 
Sein Wachstum ist: der Tiefbesiegte 
von immer Größerem zu sein. 

 

						      Aus Das Buch der Bilder1

schauen = schouwen = innerlijk waarnemen 

filosoof edmund husserl  
geboren op 8 april 1895 in prost ̆ejov 

Inkijk-exemplaar © 2/17



19

hoofdstuk ii

leven en werk

De triomfen trekken hem niet aan.
Zijn groei is de diep overwonnene door ’t steeds grotere te zijn. 

Rainer Maria Rilke, De schouwer

§ 1   jeugd en opleiding

Husserl heeft vlak voor zijn dood gezegd dat zijn biografie niet gepo-
pulariseerd mag worden1. Je zou dan snel klaar zijn. Husserl leidde het 

onopvallende en naar buiten toe saaie leven van een Duitse professor na de 
eeuwwisseling. Zijn leven bestond uit werken. Schandalen kwamen in zijn le-
ven niet voor. De gevolgen van tragische gebeurtenissen zoals de Eerste We-
reldoorlog en rondom het nationaalsocialisme bleven voor hem beperkt. Zijn 
internationale reputatie tijdens zijn Freiburgse periode trok studenten en 
onderzoekers uit veel landen aan en tilde hem boven de andere filosofiepro-
fessoren uit, maar woog nauwelijks op tegen zijn vakisolement.

Wanneer Husserl tegen het trivialiseren van zijn leven protesteert, dan 
bedoelt hij misschien wel dat het beroep van filosoof hem niet vanzelfspre-
kend was komen aanwaaien en dat hij kennelijk lange tijd had getwijfeld. 
Zonder dat hij iets eigens en principieel nieuws aan de filosofie bijgedragen 
had, leek hem deze beroepskeuze niet gerechtvaardigd. Hij stelde zich niet 
tevreden met alleen maar lesgeven of het voorborduren op de klassieke uit-
gangspunten. Zijn eigenlijke biografie moet dus meer gaan over de ontwikke-
ling van zijn denken dan over de saaie uiterlijkheden van zijn leven.

Deze feiten en inzichten in zijn persoonlijkheid kennen we uit de briefwis-
seling en de verhalen van zijn vrienden en leerlingen. Zijn vrouw Malvine 
heeft na Husserl’s dood, in haar tachtigste levensjaar, een korte levensschets 
geschreven. Hieruit stamt ook de aan het begin geciteerde versregel uit Rilke’s 
Der Schauende. Een documentatie van de universiteit van Freiburg geeft mede 
aan de hand van beeldmateriaal de belangrijkste fasen van Husserl’s leven 
weer.2 De door Karl Schuhmann uitgegeven Husserl-Chronik bevat gedetail-

1	 Husserl, M.: Skizze eines Lebensbildes von Edmund Husserl; Hrsg. K. Schuhmann, 
	 in: Husserl Studies 5 (1988), 105–125.
2	 Sepp, H. R. (red.): Edmund Husserl und die Phänomenologische Bewegung, Freiburg/München 1988.

© ️
2026



20

ii  leven en werk

leerde aanwijzingen vooral over de chronologie van het materiaal waarmee 
Husserl zich beziggehouden heeft en zoals deze uit de nagelaten manuscrip-
ten van Husserl naar voren komen.

Husserl wordt op 8 april 1859 in Proßnitz in Moravië (nu Prost ̆ejov, Tsjechië) 
in een oude en seculier joodse familie geboren. Edmund is het tweede van 
vier kinderen van de kledingfabrikant Adolf Abraham Husserl en zijn vrouw 
Julie. Na zijn schooltijd in Proßnitz gaat hij in 1869 naar het gymnasium in 
Olmütz. Behalve in wiskunde blinkt hij daar niet bijzonder uit. Malvine ver-
telt dat hij ongeïnteresseerd, slaperig en zonder enige ambitie was en aan het 
einde van een schooljaar steeds net voldoende geleerd had om over te gaan. 
Met een ongehoorde eindsprint vlak voor het eindexamen slaagt hij in 1876 
met de hakken over de sloot. Zijn filosofische propedeuse is net voldoende. Hij 
verlaat de school met het besluit om sterrenkunde te gaan studeren.

Hetzelfde jaar begint hij in Leipzig met deze studie en volgt colleges wis-, 
natuur- en sterrenkunde. Bij de psycholoog Wilhelm Wundt doet hij filosofie. 
In Leipzig raakt hij bevriend met de negen jaar oudere Tomáß Masaryk, de 
latere grondlegger en eerste president van Tsjecho-Slowakije. Masaryk heeft 
in Wenen bij Franz Brentano gestudeerd. Volgens Husserl brengt Masaryk 
hem het ‘onafhankelijk denken’ bij, geneest hem van het ‘onethisch nationa-
lisme’ en maakt hem met de filosofie van de nieuwe tijd, Descartes, Leibniz 
en het Engelse empirisme vertrouwd. Hij adviseert hem om bij Brentano in 
Wenen verder te studeren. Omdat Husserl zichzelf nog door en door wiskun-
dige voelt volgt hij deze raad pas enige tijd later op. 
Husserl laat zich in 1878 aan de Filosofische Faculteit van de universiteit van 
Berlijn inschrijven. De faculteit heeft een goede wiskundige reputatie. Hij 
studeert drie jaar bij de wiskundige en logicus Leopold Kronecker en bij ‘de 
vader van de moderne analyse’ Karl Weierstraß. Beiden noemt hij later eer-
biedig zijn ‘grote leermeesters’. In 1878 verlooft hij zich met Malvine Stein-
schneider, een verwante van de bekende oriëntalist Moritz Steinschneider. Zij 
speelt later een belangrijke rol als zijn, zoals ze ironisch zegt, ‘secretaresse’. 
De enorme hoeveelheid manuscripten en brieven die Husserl nalaat was ver-
moedelijk zonder haar niet ontstaan, en zou hoogstwaarschijnlijk zelfs later 
verloren zijn gegaan.

Inkijk-exemplaar © 2/17



21

1  jeugd en opleiding

Door Weierstraß ’ colleges over functietheorie komt Husserl tot de vraag naar 
de grond van de wiskunde. Weierstraß zelf probeerde evenals tijdgenoot Gott-
lob Frege de analysis door analyse van haar elementaire begrippen en axioma’s 
van een rationeel fundament te voorzien, zodat ze uiteindelijk deductief 
gefundeerd kon worden.1 Husserl zegt later dat hij aan Weierstraß het ethos 
van zijn wetenschappelijk streven te danken heeft, een morele houding die 
ook zijn persoonlijk leven kenmerkt. Voor Husserl is daarna de vraag naar de 
juiste wijsgerige methode ook een kwestie van leefwijze, de filosofische waar-
heid is onafscheidelijk met persoonlijke oprechtheid verbonden en hij ervaart 
de afwezigheid van een filosofisch fundament als ongegrondheid van zijn 
eigen leven. Deze onvoorwaardelijke aanspraak op een alles doordringende 
helderheid van gedachten leidt er ook toe dat hij nauwelijks manuscripten 
kan voltooien en droeg bij aan de opeenstapeling van een nalatenschap van 
meer dan 40.000 meestal gestenografeerde bladzijden.

Op verzoek van zijn ongeduldige vader, die uitgestelde afsluitingsdata op 
de binnenkant van de kastdeur krijtte, laat hij zich in 1881 inschrijven voor 
de promotie in Wenen. De dissertatie Beiträge zur Theorie der Variationsrechnung 
wordt onder Königsberger en Weyr goedgekeurd in 1882. Dat jaar bestudeert 
Husserl onder invloed van Masaryk intens het Nieuwe Testament, wat hem 
tot het besluit leidt ‘om met behulp van een strenge filosofische wetenschap 
de weg naar de eeuwige en naar een waarachtig leven te vinden’.2
Nadat Husserl in de jaren daarvoor Spinoza, Hobbes, Schopenhauer en Lotze 
had gelezen, wijdt hij zich nu uitdrukkelijker aan de wijsbegeerte. Nog altijd 
ziet hij zichzelf vooral als wiskundige, zodat hij na zijn promotie in 1883 naar 
Weierstraß in Berlijn terugkeert. Maar hij koopt – en leest ongetwijfeld – tal-
rijke filosofische werken. 

Husserl’s vader overlijdt in 1884 op 57-jarige leeftijd terwijl Husserl als een-
jarige vrijwilliger in Olmütz en daarna in Wenen zijn militaire dienstplicht 
vervult. Daar bezoekt hij ten slotte colleges van Franz Brentano over prak-
tische filosofie. Eerst uit nieuwsgierigheid en later doorslaggevend voor zijn 

1	 deductie (Lat. deductio) = lett.: wegvoering, afleiding. Grondregels (axioma’s) waarin door logische 
redenering stellingen worden afgeleid, ant.: inductie.

2	 Schuhmann, Karl, Husserl-Chronik, Denk- und Lebensweg Husserls, Den Haag 1977, p. 10

© ️
2026



22

ii  leven en werk

verdere beroepskeuze. Brentano’s, bevlogen filosofie-onderwijs overtuigt 
ook Husserl dat de filosofie met wetenschappelijke strengheid beoefend kan 
worden en daarom ook moet worden. Het geeft hem de moed om de filoso-
fie als levenvervulling te kiezen. Husserl maakt in deze tijd ook gewag van 
‘oppermachtige religieuze ervaringen en complete omwentelingen’ die hem, 
vermoedelijk opnieuw onder invloed van Masaryk, van de wiskunde naar de 
filosofie gebracht hebben. Zij zijn er in elk geval verantwoordelijk voor dat 
Husserl in 1886 tot het protestantisme overgaat.1

De combinatie van zijn wiskundige opleiding met de filosofische interes-
ses vindt Husserl in 1884-’85 in Brentano’s colleges over Die elementare Logik 
und die in ihr notwendigen Reformen. Hier presenteert Brentano op basis van de 
Paradoxien des Unendlichen van Bolzano een beschrijvende psychologie van de 
verschillende soorten denkbeelden waar ook die van de wiskundige continua 
bij horen. In andere bijeenkomsten houdt Brentano zich met de verschillen 
tussen fantasievoorstellingen, gewaarwordingen2 en waarnemingen bezig.

Het is duidelijk dat de ‘beschrijvende psychologie’ van Brentano de wis-
kundige onderwerpen en berekeningen uit een heel ander perspectief bekijkt 
dan de wiskunde zelf. De ene beschrijft, zegt Husserl later, de verrichtingen 
van het bewustzijn, de andere de uitkomsten van deze verrichtingen. In zijn 
fenomenologie wijdt Husserl zich, net als Brentano, vastberaden aan de wer-
kingen van het bewustzijn en komt daarmee bij de vraag, hoe de objectiviteit 
van de wiskunde door subjectieve handelingen van het indenken of waarnemen gefun-
deerd kan worden. Dit leidt tot de eerste ontwikkelingsstap van zijn filosofische 
overtuigingen en tot het zich losmaken van het psychologisme (1) van Brenta-
no.3 Brentano’s colleges over ethiek blijven wel de grondslag voor Husserl’s 
werkzaamheden als professor in praktische filosofie.

1	 Husserl noemde zichzelf een vrije christen en een ondogmatische protestant in de liberale Mar-
burgse traditie. vgl. bw vii, pp. 205-8 (Husserl aan Rudolf Otto). Brentano zelf had een aristotelisch-
scholastische opleiding genoten die bleef doorwerken.

2	 Empfindungen.
3	 [psychologisme: Opvatting dat ieders gedrag is terug te voeren tot psychische processen en bele-

venissen en te verklaren uit psychologische wetmatigheden en genetisch te beschouwen als de som 
van mentale ontwikkeling. De mens wordt in alle opzichten de maatstaf en norm van waarheid, 
recht en moraliteit. Lit. Logische Untersuchungen, i (²1913).]

Inkijk-exemplaar © 2/17



23

1  jeugd en opleiding

Brentano nodigt Husserl in 1886 voor drie maanden uit in St. Gilgen am Wolf-
gangsee. Daar ontstaat een portret dat Brentano zelf van Husserl vervaardigt.1 

Het portret hing voor haar huwelijk in 1922 enige tijd in de Freiburgse kamer van dochter 
Elly waar deze foto ook is genomen. Het schilderij bevond zich onder de nalatenschap die 
in 1939 werd ondergebracht in de Université Catholique Louvain-la-Neuve. Op 16 septem-
ber 1940 vatte de bestelbus, die de persoonlijke bezittingen van Husserl’s weduwe naar 
de haven van Antwerpen bracht voor verscheping naar haar nieuwe woonplaats Cam-
bridge Massachusetts, vlam na een luchtaanval van the Allied Forces. 

Brentano bepaalde, ‘als een vader’, zoals Malvine schrijft, dat Husserl zich 
bij Carl Stumpf in Halle zou habiliteren.2 Hoewel hij nog nooit filosofisch 
gewerkt heeft, neemt Husserl na enig tegenstribbelen de uitdaging aan.
1	 [Op 29 december 1886 schrijft Husserl aan Brentano:
 	 Sie haben meiner Braut durch das grosse Geschenk, welches Sie ihr mit meinem Portrait gemacht haben, eine unbe-

schreibliche Freude bereitet! Jeder ihrer letzten Briefe brachte mir hiervon erneute Kunde. Sie findet das Bild präch-
tig, trefflich, lebensvoll, von der gehörigen Stellung und Beleuchtung, geradezu zum Sprechen ähnlich. Ja sie gesteht 
mir, dass sie mit dem Wechsel und der Auswahl der Stellungen und Beleuchtungen schier die ganze freie Zeit ver-
spiele und verträume. Kurz sie ist sowohl von dem Werke als auch von dem Künstler, der die Sendung überdies mit 
so liebenswürdigen Zeilen begleitet, ganz begeistert. So sind meine Erwartungen noch übertroffen worden.

2	 habilitieren: Lesbevoegdheid (doceerrecht) verkrijgen. c. stumpf: tevens psycholoog en musicoloog 
probeerde de relatie tussen het fysiek en de geest te doorgronden: Dat wat wij waarnemen is niet het-
zelfde als het fysiek zelf. Stumpf’s fenomenologie oefende invloed uit op Husserl.]

© ️
2026



24

ii  leven en werk

§ 2  halle
In de herfst van 1886 gaat Husserl naar Halle om bij Stumpf aan zijn proef-
schrift te beginnen ‘ter verwerving van de habilitatie1 over de grondslagen 
van de aritmetica2’. In de volgende dertien jaar, waarover hij achteraf zei dat 
het geen ‘hemelse vreugdejaren’ waren3, sticht hij een gezin, maakt zich los 
van Brentano en ontwikkelt zijn eigen filosofische zienswijze. Daarbij vor-
men Brentano’s beschrijvende psychologie en Carl Stumpfs onderzoekingen 
over de klankwaarneming (Tonpsychologie, 1893-’90) voorlopig een belangrijke 
basis. Stumpf, Georg Cantor en de filoloog Hans von Arnim behoren hier tot 
zijn naaste vrienden, een combinatie van natuurwetenschap, wiskunde en 
geesteswetenschappen die Husserl als zegenrijk voor zijn onderzoekingen 
ervaart.

In 1887 wordt Husserl gehabiliteerd met het geschrift Über den Begriff der 
Zahl, Eine psychologische Untersuchung dat in de vier jaar later verschijnende 
Philosophie der Arithmetik wordt geïntegreerd. In hetzelfde jaar bestudeert hij 
het enkele jaren eerder verschenen werk van Gottlob Frege, Grundlagen der 
Arithmetik. Daarin argumenteert Frege voor een bepaalde, door Husserl later 
afgewezen definitie van het getalbegrip.

In juli gaat Husserl’s verloofde ook tot het protestantisme over; in augus-
tus trouwt Husserl met Malvine Steinschneider. Het echtpaar verhuist naar 
Halle. Na de verkregen van lesbevoegdheid en het begin van zijn privaatdo-
centschap in Halle komt Husserl zichtbaar in een diepe persoonlijke crisis 
terecht die tekenend is voor de ernst waarmee hij het zoeken naar een eigen-
lijke roeping gerealiseerd heeft. Over deze tijd schrijft hij dat hij zodanig aan 
depressies en het totale verlies van zijn zelfvertrouwen geleden had, dat hij 
zelfs een zenuwarts wilde opzoeken. Zijn toestand zou op zijn ‘filosofisch 
falen’ gefundeerd zijn geweest, dat hij nu als een falen van die filosofie uit 
die tijd herkent, die vaag en alleen schijnbaar wetenschappelijk is.4 Het is in 
de toekomst een van zijn belangrijkste bedoelingen die in het Logos-artikel 

1	 Habilitationsschrift; habilitering = Na de proeve van bekwaamheid zich als privaatdocent vestigen.
2	 aritmetica: rekenkunde, getallenleer. Benoemen, voorstellen, samenstellen en ontbinden van getallen.
3	 Keine Seligkeit; Kindinger 1965, p. 102
4	 Schuhmann 1977, p. 22

Inkijk-exemplaar © 2/17



25

2  halle

Philosophie als strenge Wissenschaft1 programmatische rijpheid bereikt, om de 
filosofie uit deze vaagheid naar een hogere wetenschappelijke strengheid te 
tillen. Twijfel aan zichzelf en depressies blijven Husserl zijn hele leven bege-
leiden.2

Het zich afkeren van de strenge wiskundige bewijsvoeringen naar filosofi-
sche reflecties toe gebeurde niet zonder innerlijke conflicten. De wiskundige 
aanspraak op wetenschappelijkheid kon Husserl niet opgeven en een pas-
sende filosofiemethode was niet paraat. Met dit dilemma begint Husserl zijn 
activiteit als privaatdocent in de filosofie in oktober 1887 met zijn oratie over 
Die Ziele und Aufgaben der Metaphysik. Ondanks de titel gaat het hem daarbij 
om de verschillen in de manier van kennen tussen de wis- en natuurkunde.

In de jaren daarna geeft Husserl colleges over grondproblemen van de psy-
chologie, logica, ethiek, wilsvrijheid, over Kant en de Engelse empiristen en 
vooral over de wiskundige filosofie.3 Hij begint aan eigen wetenschappelijke 
onderzoekingen die in notities en manuscripten worden overgeleverd; vele 
daarvan houden zich nog met wiskundige probleemstellingen bezig. Vanaf 
1890 nemen de Logische Untersuchungen gaandeweg vorm aan. Husserl houdt 
zich intens bezig met Leibniz, John Locke, Berkeley en vooral met Hume. 
Laatstgenoemde evenals Bernard Bolzano en Lotze verschaffen hem belang-
rijke inzichten over de vraag naar zin en geldigheidsaard van wiskundige ken-
nis. In 1891 publiceert Husserl het artikel Der Folgerungskalkül und die Inhaltslo-
gik en, net als Frege, een kritische bespreking van de Vorlesungen über die Alge-
bra der Logik van Ernst Schröder

Begin april 1891 verschijnt de aan Franz Brentano opgedragen Philosophie der 
Arithmetik, waarvan de eerste vier hoofdstukken uit zijn proefschrift overge-
nomen zijn. In 1894 publiceerde Gottlob Frege een diepgravende bespreking 
van Husserl’s eersteling. Frege bekritiseert dat het in kwesties van de logica 
en hun fundering ‘op onze voorstellingen weinig aankomt, dat het meer de 
1	 1910/11
2	 [‘Grote denkers zijn de meest idiosyncratische geesten.’ Hoge cognitieve intelligentie samen met 

een hoog (over-) gevoelig gemoedsleven in het van religie doordrenkte interbellum van de 20e eeuw 
brachten werken voort waarvan de glans niet verwelkt is. Denk aan James’ The Varieties, Otto’s Das 
Heilige, het werk van Gustav Jung; vgl: D. Capps, Men, Religion and Melancholia, Yale u.p. 1997.]

3	 Gerlach/Sepp 1994, p. 35 e.v.

© ️
2026



26

ii  leven en werk

zaak zelf is waarvan we ons voorstellingen pogen te maken waarmee we ons 
bezighouden, waarop onze uitspraken doelen’.1 We kunnen daarin een vroege 
oorsprong van Husserl’s oproep naar de zaken zelf zien. Husserl begint nu ook 
aan een wetenschappelijke briefwisseling; zo correspondeert hij met Alex 
Meinong en met Frege over begrip en object.
Terwijl Husserl in de volgende jaren zijn leven als privaatdocent met steeds 
weer verlengde stipendia van de regering financiert groeit zijn gezin. In 1892 
wordt zijn dochter Elisabeth Franziska Carola (Elli) geboren.2
In december 1893 komt zijn zoon Gerhart ter wereld en in 1895 wordt zijn jong-
ste zoon Wolfgang geboren; Husserl krijgt het Pruisisch staatsburgerschap. 
Malvine vertelt dat Husserl in deze periodes van persoonlijke en filosofische 
inspanning kracht geput heeft uit de woorden van dat op de gevel van het 
stichtingsgebouw van Francke te lezen was: Wie hoopt op de Heer krijgt nieuwe 
kracht: hij slaat zijn vleugels uit als een adelaar.3

In de zomer en herfst van 1896 geeft Husserl colleges over logica. Hieruit 
is de Prolegomena zur reinen Logik ontstaan.4 Husserl schrijft een recensie van 
Kasimir Twardowski’s Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen 
waaruit het gevoel van een eigen methodologie al opklinkt. Vanaf 1897 zijn 
er aanwijzingen dat Husserl nu de ‘subjectivistisch-psychologiserende logica’ 
van de school van Franz Brentano (en daarmee in zekere zin ook zijn eigen 
eerdere standpunt) afwijst. Hij kwam in een antiquariaat de geschriften van 
Brentano tegen waardoor zijn aandacht op de ontoereikendheid van het psy-
chologisme gevestigd werd. De Logische Untersuchungen worden nu steeds 
verder uitgewerkt en verbeterd waardoor het drukklaar maken vertraging 
oploopt.

1	 Frege 1967, p. 191. [Frege’s recensie maakte diepe indruk op Husserl. Het veranderde zijn kijk op de 
relatie tussen logica en psychologie ingrijpend en uiteindelijk begreep hij dat logica niet geredu-
ceerd kan worden tot psychologie (Critchley 1998).]

2	 Vernoemingen naar Franz Brentano en Carl Stumpf.
3	 Schuhmann 1988, p. 114 [Alle die auf den Herrn vertrauen, bekommen immer wieder neue Kraft, es wachsen 

ihnen Flügel wie dem Adler. Sie gehen und werden nicht müde, sie laufen und brechen nicht zusammen. Wie 
hopen op de eeuwige, vinden steeds weer nieuwe kracht. Als onvermoeibare adelaars raken zij niet 
uitgeput, van het lopen worden ze niet moe. Jesaja 40:31]

4	 Inleiding (Voorstudie) tot de zuivere logica; Deel 1 van de Logische Untersuchungen

Inkijk-exemplaar © 2/17



27

2  halle

De universiteit van Halle had vanaf 1894 aanhoudend geprobeerd Husserl een 
buitengewoon hoogleraarschap aan te bieden. Aanvankelijk krijgt Husserl 
alleen de hoogleraarstitel. In 1900 is de poging succesvol omdat Husserl nu 
eindelijk en op aandringen van vrienden en collega’s de Logische Untersuchun-
gen publiceert. Het eerste boek, de Prolegomena, verschijnt in 1900, het tweede 
in april 1901 met de ondertitel Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie 
der Erkenntnis. Een derde deel over het thema waarneming, herinnering en fan-
tasievoorstelling is op afraden van uitgever Max Niemeyer nooit verschenen. 
Husserl noemt de Logische Untersuchungen later een ‘onaf, onevenwichtig, niet 
volledig uitgerijpt werk ’ dat eigenlijk alleen de basis voor een korter geschrift 
had moeten vormen. Toch noemt hij het ook een begin en een doorbraak. Met 
deze onderzoekingen heeft hij zichzelf van de twijfels aan de filosofie genezen.

In 1900 krijgt het Koninkrijk Pruisen uiteindelijk een van staatswege bui-
tengewoon hoogleraarschap voor Husserl voor elkaar en probeert dit over te 
dragen op de universiteit van Göttingen. De universiteit wijst nog met de 
stemmen van Baumann en Müller de benoeming van Husserl af. 
Onder druk van de Pruisische regering vond de inauguratie in september 
plaats en verhuisde het gezin Husserl van Halle naar Göttingen.

Edmund Husserl op 35-jarige leeftijd 

(1894)

Edmund Husserl op 41-jarige leeftijd 

(1900)

© ️
2026



28

ii  leven en werk

§ 3  göttingen
De Logische Untersuchungen krijgen tegen Husserl’s verwachting in al snel een 
enorme invloed. De fenomenologie, waarvoor dit werk het fundament legt, 
wordt een filosofische beweging, en Husserl trekt in rap tempo studenten aan 
uit binnen- en buitenland. Van begin af aan berust de aantrekkingskracht 
van de fenomenologie niet alleen zoals boze tongen over haar beweerden op 
de uitstraling van haar ‘leider’.1 Eerder lijken de theoretische openheid en de 
aanspraak op exactheid, haar afgrenzing tegenover de psychologie en tege-
lijkertijd het ‘betrekkelijk gelijktijdig gelden’ van het laatstgenoemde de 
oorzaak geweest te zijn.2 Dat Husserl niet als sekteleider optrad maar door 
de zaak invloed had, toont ook de al spoedig inzettende losmaking van zijn 
leerlingen aan en hun kritiek op de ‘transcendentale omwenteling’ die zich in 
Husserl’s volgende colleges en geschriften manifesteert.

Op 14 september 1901 wordt Husserl tot buitengewoon hoogleraar aan de 
Filosofische Faculteit in Göttingen benoemd met de opdracht om het hele 
domein van de filosofie te doceren. Het voor Husserl als geheel bevrijdende en 
bezielende succes werd vertroebeld door het blijvend verzet van zijn Göttingse 
collega’s, de Lotze-leerling Julius Baumann en de psycholoog Georg Elias 
Müller. Mede door deze afwijzing richt Husserl zich nu tot de natuurweten-
schappelijke kringen van waaruit hij stimulans en bezieling van zijn filosofi-
sche onderzoekingen ondergaat. Hij raakt met de wiskundige David Hilbert 
bevriend wiens leerlingen Ernst Zermelo, Paul Bernays en Hermann Weyl zijn 
seminars bezoeken. Ook de Griekse ingenieur Constantin Carathéodory en de 
wiskundige Erhard Schmidt maken deel uit van de intieme vriendenkring.

Naast zijn colleges spreekt Husserl in het Wiskundig Gezelschap van Göttingen 
over vakthema’s en werkt aan definiete axiomasystemen en variëteitenleer.3 
Sinds 1902 verzamelen zich leerlingen om hem heen die door de Logische Unter-
suchungen aangetrokken worden. In het zomersemester is Johannes Daubert, 
leerling van de filosoof/psycholoog Theodor Lipps uit München, toehoorder 
in Husserl’s colleges. Hij was daarvoor van Braunschweig naar Göttingen 

1	 vgl. de brieven van Erich Jaensch in Dathe 1993
2	 Elisabeth Ströker in Gerlach, sept 1994, p. 33
3  definiet (wisk.): term uit de lineaire algebra m.b.t. kwadratische vormen, (taalk.): bepaald.

Inkijk-exemplaar © 2/17



29

3  göttingen

gefietst. Daubert, die zelf niet publiceerde en zijn academische opleiding niet 
afrondde, presenteert Husserl’s boek in München, haalt door twee jaar propa-
ganda de meeste leerlingen van Lipps naar de kant van Husserl en naar Göt-
tingen over en is daar betrokken bij de oprichting van de Göttingse Filosofische 
Vereniging. Een bezoek van Husserl aan München versterkt de relatie.

Keer op keer staat Husserl kritisch tegenover zijn eigen werk. In een notitie 
op het manuscript voor zijn colleges over kennistheorie schrijft hij: ‘wat een 
hoop onduidelijkheden op deze bladzijden, hoeveel half werk, hoeveel pijn-
lijke onzekerheid in het detail’.1 In het wintersemester van 1904-’05 begint hij 
colleges over innerlijk tijdsbewustzijn waarvoor Natorps recensie van de Pro-
legomena mogelijk de aanzet gegeven had.2 Natorp vermoedt dat de combina-
tie van het reëel psychologische en het ideaal logische door een onderzoek van 
het tijdsbegrip tot stand gebracht zou kunnen worden.3 In maart 1905 reist 
Husserl naar Dilthey in Berlijn, die de in de vijfde en zesde Logische Onderzoe-
king uitgevoerde ‘terugkeer naar het individu en zijn ervaringen als uiterst 
vruchtbaar’ had beschouwd.4 De gesprekken met Dilthey moeten de impuls 
gegeven hebben die van de Logische Untersuchungen naar de Ideen heeft geleid.

Terwijl het ministerie Husserl tot hoogleraar wil benoemen, verzetten Mül-
ler en Baumann zich binnen de filosofische faculteit weer met het argument 
dat het Husserl aan wetenschappelijke betekenis ontbreekt. Op 28 juni 1906 
wordt de aanstelling toch doorgezet. Het succes geeft Husserl nieuw elan. Op 
vakantie met Pfänder en Daubert in Seefeld wordt de stap naar de transcen-
dentale fenomenologie ingezet met het begrip fenomenologische reductie. 
De uitwerking van Husserl’s ‘transcendentaal idealisme’ leidt ook tot de 
geleidelijke losmaking van de Münchense fenomenologen die daarin een stap 
terug zien, in vergelijking met de realistische positie in de Logische Untersu-
chungen. Het eigen leven van de fenomenologische beweging begint. 

1	 Schuhmann 1977, p. 74. [Kenleer en kennisleer zijn beide synoniem aan kennistheorie. Epistemologie 
wordt ook vaak gebruikt als synoniem voor kennistheorie.]

2	 Natorp, P., 1901. Zur Frage der logischen Methode. Mit Beziehung auf Edm. Husserl’s ‘Prolegomena zur reinen 
Logik’, Kantstudien, 6: 270–83.

3	 Moran 2005, p. 24
4	 Schuhmann 1977, p. 88

© ️
2026



30

ii  leven en werk

In 1907 richt Theodor Conrad het Wijsgerig Gezelschap van Göttingen op, waarin 
eigen fenomenologische onderzoekingen worden bediscussieerd en voortge-
zet. Af en toe neemt Husserl deel aan de zittingen. In 1906 voegt ook Max Sche-
ler zich bij deze groep.

Husserl laat zich door de kritiek van zijn leerlingen niet van de wijs brengen 
en verdiept zich steeds meer in de transcendentale fundering van de fenome-
nologie. Van 26 april tot 2 mei houdt hij vijf lezingen met als titel Die Idee 
der Phänomenologie, die als inleiding in de zg. ding-colleges gedacht worden. De 
voordrachten werken voor de eerste maal de gedachte van de fenomenologi-
sche reductie of epoche (oordeel) gedetailleerd uit.1

Het is geen toeval dat Husserl zich nu ook uitvoerig bezighoudt met 
Kants Kritik der reinen Vernunft. De Marburgse school van het neo kantianisme 
is voor Husserl ‘de enige te respecteren’ school van de huidige filosofie.2 Zijn 
pogingen om een benoeming van Natorp of Ernst Cassirer in Göttingen te 
bewerkstelligen zijn tevergeefs. In 1910 zegt Husserl aan Heinrich Rickert van 
de Badense School zijn medewerking toe aan de uitgave van Logos.3 In dit tijd-
schrift verschijnt in hetzelfde jaar het later als Logos-artikel bekend geworden 
geschrift Philosophie als strenge Wissenschaft. Tegelijk werkt Husserl met Adolf 
Reinach aan een herdruk van het tweede deel van de Logische Untersuchungen. 

Zijn positie aan de faculteit consolideert en in 1912 wordt Husserl door 
het Ministerie van Onderwijs tot mededirecteur van het Filosofisch Seminarie 
aangesteld. Hij richt nu het Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische For-
schung op, waarin in 1913 de Ideeën voor een zuivere fenomenologie en fenomenologi-
sche filosofie als openingsartikel verschijnen. 

1	 epoche: (Gr.) gedenkwaardig tijdperk; (  filos.) onthouding (van oordeel); (fenom.) de opschorting van 
het oordeel (over het al of niet werkelijk-zijn van het waargenomene).

2	 Schuhmann 1977, p. 131
	 Centraal in het neo kantianisme is de gedachte dat filosofie wetenschappelijk moet worden opgevat. 

De Marburger School beschouwt filosofie als een onderzoek naar de geldigheid van kennis en de toege-
paste methode. Het zuivere denken schept op voorhand de realiteit; wetenschap heeft een oneindige 
taak: er is een steeds wijkende horizon. We kunnen niets weten over de werkelijkheid op zich, de 
Dinge an sich, omdat we die alleen kennen zoals deze zich aan ons voordoet. Kant benadrukt daarmee 
de grenzen van het kenvermogen. (Kritiek van de zuivere rede, Amsterdam 2004)

	 vgl. Otto Liebmann, Kant und die Epigonen, 1865: ‘Es muß auf Kant zurückgegangen werden’,  (red.). 
3	 Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur.

Inkijk-exemplaar © 2/17



31

3  göttingen

Het merendeel van dit boek ontstond tussen 5 en 27 januari 1913. Tijdens de 
Eerste Wereldoorlog verlamt Husserl’s scheppingskracht. Zijn zonen Gerhart 
en Wolfgang trekken evenals veel studenten en jongere collega’s ten strijde. 
De uitbarsting van de wereldhaat, de zondvloed van laster en alle orgiën van de oor-
logszuchtige ontmenselijking drukken Husserl neer.1 Hij geeft nog wel colleges 
en seminars maar moet uiteindelijk in een herstellingsoord tot rust komen. 
Eind 1915 wordt hij als opvolger van Rickert in Freiburg voorgesteld en in 
januari 1916 benoemd. Vlak voor zijn verhuizing in april sneuvelt Wolfgang, 
net uit het militaire hospitaal teruggekeerd aan het front op 21-jarige leeftijd 
bij Verdun. Husserl heeft jaren nodig om dit verlies te verwerken. Ook meer-
dere van zijn studenten waaronder Adolf Reinach sneuvelen in de oorlog.2

Huis waar de familie Husserl van 1906 tot	
de verhuizing naar Freiburg in 1916 woonde.

1	 Schuhmann 1977, p. 191 e.v.
	 [fenomeen (Fr.): waarneembaar verschijnsel; fenomenaal (Fr.): op waarneming berustend, al onze 

kennis is slechts fenomenaal, wij kunnen niet tot het wezen der zaak doordringen; fenomenalisme (fil.): eigen-
schappen van dingen zijn slechts de wijze waarop het ons onbekende Ding an sich aan ons verschijnt, 
kennis betreft de verschijningsvorm, niet het wezen; fenomenografie: beschrijving van natuurverschijn-
selen; fenomenoscopie: waarneming/onderzoek van de verschijnselen.]

© ️
2026



32

ii  leven en werk

§ 4  freiburg
Bij zijn benoeming in Freiburg is Husserl 57 jaar en vreest meer dan ooit dat 
hij zijn levenswerk niet kan voltooien. De poging om het tweede en derde 
deel van de Ideen af te maken brengt hem tot steeds omvangrijkere onderzoe-
kingen over intersubjectiviteit, transcendentale esthetica, tijd, individuatie1 
en passieve synthese. De berg manuscripten groeit onophoudelijk zodat een 
systematisch overzicht steeds lastiger wordt. In deze tijd valt de voor hem zo 
noodlottige kennismaking met Martin Heidegger, waarvan hij in 1931 in een 
ontroerende brief aan Pfänder gewag maakt (zie: Briefwechsel).

Husserl vestigt nu definitief zijn internationale faam als een van de belang-
rijkste filosofen van zijn tijd. Zijn studenten en leerlingen komen overal van-
daan en bestrijken meerdere wetenschappelijke domeinen en ze introduce-
ren de fenomenologie in de een of andere vorm in hun vaderland. Husserl 
krijgt nu bovendien de steun van zijn faculteit en universiteit en wordt direct 
na zijn aanstelling op 9 februari 1916 op meerdere eervolle posten benoemd 
zoals in het curatorium van het geleerde gezelschap van Freiburg. Husserl 
krijgt bovendien enkele trouwe medewerkers die zijn manuscripten redige-
ren, persklaar maken en de fenomenologie in zijn zin uitdragen. Onder hen 
bevonden zich Ludwig Landgrebe en Edith Stein.2

De eerste Freiburgse jaren staan helemaal in het teken van de oorlog, waar-
van de verschrikkingen met de dood van zijn jongste zoon niet voorbij zijn. 
In april 1917 raakt zijn oudste zoon Gerhart gewond, in juli overlijdt Husserl’s 
moeder in Wenen. Niet toevallig ontwikkelt Husserl een neiging tot de Duitse 
mystiek. Hij leest meer dan eens het in de veertiende eeuw anoniem versche-
nen geschrift Theologia deutsch; ook door het boek Das Heilige van Rudolf Otto 
wordt hij geraakt.3 In 1917 geeft hij colleges voor betrokkenen bij de oorlog 
over Fichtes Menschheitsideal, waarmee hij bij een eerdere discussie met de 
humanistische geschriften van Fichte aanknoopt.
1	 individuatie: het worden van het individu; ons ontwaken tot tot het ware mens-zijn, tot wat Jung 

noemde: onze individuatie.
2	 Edith Stein assisteerde Husserl tussen 1916 en 1922 en promoveerde in 1917 in de fenomenologie. 
	 Husserl frustreerde haar pogingen tot een verdere academische carrière omdat zij vrouw was,  

waarna zij afzag van haar assistentschap (red.).
3	 vgl. Bijlage Marburg.

Inkijk-exemplaar © 2/17



33

4  freiburg

Husserl lijkt de fenomenologie steeds meer als wijsgerig én therapeutisch 
procédé voor zichzelf te gebruiken. De epoche, als oordeelsmatiging en reduc-
tie van zijn eigen ik, als gedistantieerde blik op zijn eigen bewustzijnservarin-
gen, helpt hem zijn persoonlijk lijden te kunnen verwerken. Omdat Husserl 
zoals de meeste professoren van die tijd ‘nationaal gezind’ is grijpen ook de 
nederlaag van 1918 en zijn gevolgen hem heel erg aan. Maar hij herkent dat 
de oorzaak van de oorlog in het nationalisme te zoeken is. Een internationale 
oproep van Romain Rolland voor de onafhankelijkheid en universaliteit van 
de geest wordt door deze ondertekend.

De relatie met Heidegger neemt intussen zijn beloop. Zijn vanaf zijn habi-
litatie opgekomen depressieve neigingen, de slagen van het noodlot tijdens 
de oorlog en de zorg of zijn levensduur voor de voorgenomen arbeid wel vol-
doende zal zijn, hebben, zoals Husserl aan Pfänder schrijft, ‘tot gevaarlijk 
gedaald zelfvertrouwen’ geleid.1 Heidegger verzekert hem dat hij ‘zich in alles 
wat in de methode en problematiek van belang is op de grondslag van mijn 
constitutieve (vormende) fenomenologie bevindt’. Hij lijkt de enige werkelijke 
leerling te zijn die de fenomenologische arbeid kan en wil voortzetten.

In oktober 1916 krijgt Husserl gedaan dat Heidegger een leeropdracht voor 
een twee uur durend college in Freiburg krijgt. In 1919 wordt Heidegger 
assistent van Husserl en in 1923 ontvangt Heidegger een benoeming in Mar-
burg.2 Op Husserl’s verjaardag op 8 april 1926 overhandigt Heidegger hem 
een eigenhandig geschreven opdracht bij zijn werk Sein und Zeit dat ter perse 
gaat. Husserl, die de verwijdering van het werk van zijn eigen denken eerst 
niet opmerkt, vertrouwt de uitgave van de Phänomenologie des inneren Zeitbe-
wußtseins, voorbereid door Edith Stein, aan Heidegger toe. In 1927 is Heidegger 
wezenlijk betrokken bij de redactie van een artikel van Husserl over fenome-
nologie voor de Encyclopaedia Britannica. In 1928 publiceert hij in het Jahrbuch 
Husserl’s colleges over de fenomenologie van het innerlijk tijdsbewustzijn. 
Heidegger wordt nu eensgezind als opvolger van Husserl door de universiteit 
van Freiburg voorgesteld en op 1 oktober benoemd. Amper twee maanden na 
zijn benoeming verbreekt Heidegger het persoonlijke contact.
1	 bw ii, p. 180 e.v. [vgl. Donald Caps, Men, Religion, and Melancholica, Yale University 1997.]
2	 vgl. ‘Prinzipienreiterei in Marburg’ in D. Mok, Het kwetsbare leven, Amsterdam 2012, pp. 72-75. 

© ️
2026



34

ii  leven en werk

Husserl krijgt steeds meer internationale erkenning. Hij trekt talrijke denkers 
aan, Amerikanen en veel Japanners. Weinigen volgen zijn transcendentale 
uitwerking van de fenomenologie tot in detail: zijn filosofie is voor de mees-
ten een stimulans en leidraad tot zelfstandige analyse en verdere ontwikke-
ling. Ook het leeftijdsverschil met zijn leerlingen wordt groter. Onder zijn 
toehoorders bevinden zich H.-G. Gadamer (Waarheid en methode; hoofdlijnen 
van een filosofische hermeneutiek, Nijmegen 2014), Aron Gurwitsch, G. Anders 
(De vooroudermoord Bleiswijk 2019), Dorion Cairns, Hasime Tanabe en Rudolf 
Carnap. Husserl loopt rond met plannen voor een serie die na een inleiding in 
de fenomenologie haar afzonderlijke domeinen moeten ontwikkelen.

De problemen om de vele aanzetten af te maken zijn niet meer te overzien. 
Zo werden Ideen ii en iii en een bewerking van het 6e deel van de Logische Unter-
suchungen opgegeven. Husserl schrijft steeds meer voor zijn nalatenschap die 
hij in eerste instantie aan Heidegger wil toevertrouwen. De thema’s, waar hij 
jaar in jaar uit aan gewerkt heeft, maken de indruk van een steeds opnieuw 
oppakken van de oude problemen. De fenomenologische reconstructie van 
oordeel, aanname, wensen en willen, fantasie &c. en het probleem van de 
reductie of het begrip van de zuivere logica duiken steeds weer op. Daarnaast 
krijgt na de oorlog de gedachte van de praxis steeds meer ruimte; ook wordt 
de tevoren alleen in colleges gefundeerde ethische aanspraak van de fenome-
nologie systematisch ontwikkeld. De ethiekcolleges van 1924-’25 en een reeks 
van artikelen voor het Japanse tijdschrift Kaizo laten een duidelijke wending 
zien naar een persoonlijke ethiek van de vernieuwing, die vanuit individuen 
uiteindelijk de gemeenschap en de hele mensheid moet omvatten.

Husserl vat de fenomenologie op als een taak die hem voor deze universele 
doeleinden gegeven werd zodat haar systematische presentatie steeds meer 
betekenis krijgt. In 1922 schrijft hij dat nu de ‘voornaamste gedachten van een 
systeem’ gekristalliseerd worden, hem nu pas ‘de universele gedachten ten 
deel’ vallen en hij al zijn voorgaande deelonderzoekingen ‘opnieuw [moet] 
kristalliseren’.1 Dit ‘systeem’, een voorbereidende vorm van de latere Medita-
ties van Descartes, presenteert hij in een serie lezingen in juni 1922 in Londen. 

1	 Schuhmann 1977, p. 257

Inkijk-exemplaar © 2/17



35

4  freiburg

Een halfjaar later wordt hij als Corresponding Member van de Aristotelian 
Society gekozen. Zijn faam blijkt uit de reeks van eerbewijzen in de volgende 
jaren tot vlak voor zijn dood. In 1926 wordt Husserl namens Duitsland in het 
internationaal Comité van het internationaal Filosofencongres van Harvard 
gekozen, in 1928 wordt hij Foreign Honorary Member van de American Acad-
emy of Arts and Sciences in Boston, in 1932 Correspondant van de Académie des 
Sciences Morales et Politiques de l’Institut de France, in 1925 erelid van de Cercle Phi-
losophique de Prague en in 1936 Corresponding Fellow of the British Academy.

Vanaf 1923 studeert Ludwig Landgrebe bij Husserl, hij wordt een van zijn 
trouwste leerlingen en in hetzelfde jaar zijn persoonlijk assistent. Husserl 
wordt door het Ministerie van o&w het professoraat van de filosoof en religie-
socioloog Ernst Troeltsch in Berlijn aangeboden maar een afvaardiging van 
de Freiburgse universiteit beweegt hem te blijven. Op 22 november 1927 ten 
slotte verzoekt Husserl de Minister van onderwijs om zijn emeritaat voor het 
zomersemester van 1928 met behoud van de aanstelling van zijn assistenten. 
Hij kan hen voor het voltooien van zijn onderzoekswerkzaamheden niet mis-
sen. Hij krijgt een student-assistent voor twee jaar; de posten van Landgrebe 
en Fink, zijn tweede leerling en medewerker tot zijn dood, worden in de tijd 
daarna deels met stipendia en subsidies gefinancierd.

§ 5  na het emeritaat
De eerste jaren na Husserl’s emeritaat worden de vruchtbaarste van zijn 
leven. Bevrijd van onderwijsbedrijf en universitaire verplichtingen kan hij 
er nu een begin mee maken om orde te scheppen in zijn stelsel en om zo de 
oogst van zijn lange onderzoeksarbeid binnen te halen. Hij wordt voor een 
lezingentour in Nederland uitgenodigd waar hij kennis maakt met de wis-
kundige Jan Brouwer en de Russisch-joodse filosoof en essayist Leo Sjestov die 
lesgeeft in Parijs. Kort daarop ontvangt hij de eervolle uitnodiging om aan de 
Sorbonne hoorcolleges te geven. Al van te voren plant Husserl de uitgave van 
deze voordrachten als de laatste fase van mijn filosofische ontwikkeling; ze bestaan 
zowel uit een uitwerking van de voordrachten van Londen als uit de inlei-
ding in de fenomenologie, die al in 1923 onder de aan Descartes ontleende titel 
Meditationes de prima philosophia gepland was.

© ️
2026



36

ii  leven en werk

familiefoto uit 1929 

V.l.n.r.: Jakob Rosenberg, Malvine Husserl, Wolfgang Rosenberg-Husserl, Dodo 
(Else) Husserl, Gerhart Husserl, Gabriele Husserl, Edmund Husserl, Elisabeth (Elli ) 

Rosenberg-Husserl en zijn 5-jarige kleindochter Ruth Rosenberg.

In de winter van 1928-’29 zet Husserl de Formale und transzendentale Logik op 
schrift. In 1929 stelt Landgrebe het boek Ervaring en oordeel samen. In februari 
vinden de colleges in Parijs plaats, lezingen in Straatsburg sluiten daarbij aan. 
Tot zijn toehoorders in Freiburg behoren Emmanuel Levinas, Gilbert Ryle en 
Herbert Marcuse. Albert Schweitzer was aanwezig in Straatsburg.

Op 8 april wordt Husserl door de universiteit op zijn zeventigste verjaardag 
geëerd, Heidegger houdt de feestrede en overhandigt Husserl een door Arnold 
Rickert, zoon van neo kantiaan Heinrich Rickert, geboetseerde buste. Over de 
invloed van zijn filosofie en persoon schrijft Husserl, zeker vooral op Heideg-
ger zinspelend, dat het ‘een tragiek van de situatie’ is dat hij aan de ene kant 
het afgelopen decennium de fenomenologie tot een precisie gebracht heeft 
‘die voor de filosofie voor de hele toekomst de ware betekenis en de noodza-
kelijke wegen schetst’, terwijl aan de andere kant een nieuwe generatie opge-
staan is die de gepubliceerde geschriften radicaal verkeerd begrijpt, ‘een ver-
meend verbeterde fenomenologie propageert en mij als oude papa vereert die 
nu achterhaald is’.1 Is hij daardoor uiteindelijk filosofische kluizenaar geworden, 
los van iedere ‘school’? 2
1	 Schuhmann 1977, p. 356
2	 Ibid. p. 411

Inkijk-exemplaar © 2/17



37

5  emeritaat

Na zijn wetenschappelijk isolement volgt vogelvrijverklaring en vernedering 
door de nationaal-socialisten. In april 1933 wordt Husserl door het Ministerie 
van o&w van Baden met verlof gestuurd. Het baart opzien in binnen- en bui-
tenland en op 20 juli wordt het decreet weer ingetrokken. Husserl heeft deze 
behandeling als de grootste krenking van zijn leven ervaren. In hoeverre zijn 
de fenomenologische methode hem hielp om de situatie de baas te worden is 
onduidelijk.1 Uit zijn aantekeningen blijkt dat hij fenomenen zoals de instor-
ting van de hele existentie, angst, totale bestaansangst, wanhoop onderzoekt.

Eind juni 1933 schrijft Husserl een lange brief aan E. Parl Welch waarin 
hij zijn eigen ontwikkeling en zijn verhouding tot zijn leerlingen uitvoerig 
beschrijft en niets zegt over zijn beroepsmatige moeilijkheden.2 Begin sep-
tember verlaat Husserl de Deutsche Akademie waarvan hij senator was. Hij ont-
vangt in november een benoeming aan de University of Southern California als 
opvolger van Herbert Wildon Carr. Dit keer neemt hij de benoeming serieus in 
overweging maar slaat deze af door zijn leeftijd, hij is 74 jaar. Dat zijn verzoek 
om Dorion Cairns tegelijk met hem te benoemen werd afgewezen speelde ook 
mee. In 1934 krijgt Husserl een uitnodiging van het Prager filosofiecongres om 
een manuscript te schrijven over de actuele taak van de filosofie; waaruit ten 
slotte zijn afsluitende werk, de Krisis der europäischen Wissenschaften ontstaat.

Husserl’s leerlingen smeden een plan om met internationale middelen een 
archief voor Husserl’s manuscripten zu schaffen om ze uit de handen van de 
nazi’s te redden. De Praagse Cercle Philosophique maakt geld vrij om de nala-
tenschap te ordenen; Landgrebe stelt een gedetailleerde inventaris op. In mei 
1935 reist Husserl voor de voordracht Die Philosophie in der Krisis der europäischen 
Menschheit naar Wenen. De lezing heeft overweldigend succes en moet her-
haald worden. Als Husserl in november 1935 naar Praag reist – na het afkon-
digen van de Nürnberger Rassengesetze denkt hij aan een verhuizing – spreekt 
hij voor het Brentano-Gezelschap en de Cercle linguistique uit de losse pols en 
zonder aantekeningen. Opnieuw vonden de voordrachten grote weerklank.

1	 [Rond 1892 studeerde Husserl psychologie en las James’ Principles (Schuhmann 1977 p.41). In The Varieties 
(1902) beschrijft James zijn ideeën over de wil i.v.m. zijn eigen depressies; zie ook de noten p. 33 en 219. 
Husserl’s kennis van het gedachtengoed van zowel James als Otto rechtvaardigen het vermoeden.]

2	 bw vi, p. 456

© ️
2026



38

ii  leven en werk

Op 14 en 15 november 1935 geeft Husserl op twee achtereenvolgende avonden 
colleges onder de titel Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die Psycholo-
gie. Na zijn terugkeer werkt Husserl koortsachtig aan de uitwerking van de 
voordrachten voor de boekuitgave. 
Op 15 januari 1936 wordt hem definitief de lesbevoegdheid ontnomen; in het 
collegeoverzicht van het zomersemester wordt zijn naam niet meer vermeld. 
Het ministerie dwingt Husserl om een door Liebert in Belgrado opgerichte 
wijsgerige organisatie te verlaten. Op 8 juni wijst het ministerie Husserl’s 
verzoeken om toestemming om deel te nemen aan het elfde internationaal 
Congres voor filosofie in Parijs af.

In 1937 verhuist de familie Husserl van de Lorettostraße naar de Schönec-
kerstraße. Reden is vermoedelijk de anti-joodse hetze van buurtbewoners. De 
nieuwe woning is weliswaar kleiner maar idyllisch gelegen en verbetert in dat 
opzicht de bedrukkende situatie. 
Op 10 augustus, hun vijftigste trouwdag, valt hij in de badkamer. Van de 
gevolgen, een borstvliesontsteking, herstelt hij zich niet meer. 
Op 27 april 1938 overlijdt hij op 79-jarige leeftijd. Als vertegenwoordiger van 
de universiteit neemt alleen Gerhart Ritter aan zijn begrafenis deel. Eugen 
Fink houdt de grafrede.

Husserl’s vrouw Malvine en de hele nalatenschap1 worden een paar maan-
den later onder dramatische omstandigheden door de Belgische filosoof en 
franciscaan pater Herman van Breda in Leuven gered die ook het nog steeds 
actieve Husserl-Archief Leuven opricht. De nalatenschap wordt na de Duitse 
inval een tweede maal in veiligheid gebracht en ontloopt amper een bomaan-
val die alle overige bezittingen van de familie Husserl vernietigt. Malvine, aan 
haar inzet is de redding in belangrijke mate te danken, reist in 1946 naar haar 
kinderen in de Verenigde Staten. Vrij snel daarna keert ze terug naar Freiburg 
en overlijdt in 1950 op 90-jarige leeftijd. 
Zij is naast haar man op het kerkhof in Güntersthal begraven.

∑
1	 De manuscripten omvatten ca. 40.000 pagina’s, waarvan vele in Gabelsberger-Kurzschrift, plus 10.000 

pagina’s getypte transcripties gemaakt door de assistenten van Husserl tijdens zijn leven. 
	 vgl. Toon Horsten, De pater en de filosoof: de redding van het Husserl-archief, Antwerpen 2018.

Inkijk-exemplaar © 2/17



39

[stolpersteine für malvine und edmund husserl, 2013]

Herman van Breda en Malvine Husserl in de 
haven van Antwerpen, kort voor haar vertrek 
naar de Verenigde Staten in 1946.

z

foto Waetzel

In Husserl’s 75e stervensjaar werden er in Freiburg drie Stolpersteine ​​gelegd: een bij de familie-
woning aan de Lorettostrasse en een bij de Albert Ludwig Universität.

Edith stein promoveerde bij husserl in 1917 met Zum Problem der Einfühlung. Filosofi-
sche overwegingen leidden naar de godsdienstfilosofie en naar het religieuze leven. Haar 

wijsgerig werk omvat een fenomenologische analyse van psychologische, antropologische, 
sociologische en pedagogische vraagstukken (Beitrage zur philosophischen Begründung der Psycho-
logie und der Geisteswissenschaften 1922). Stein probeerde een synthese te vinden tussen het tho-
mistisch realisme en de Husserliaanse fenomenologie in Endliches und ewiges Sein (1936) dat in 
1950 postuum is uitgegeven. Zij gebruikte de fenomenologische methode eveneens voor de 
weergave van mystiek in Kreuzeswissenschaft (1950). 

Het nagelaten werk  van 
Edith Stein berust bij het 
Husserl-archief. Dr. Lucy Gel-
ber en het Provincialaat van 
het Karmelietessenklooster ver-
zorgen de uitgaven. 
In 2013 zijn  bij het klooster 
in Echt twee Stolpersteine ge-
legd. In 2015 volgden twee 
stenen aan de Werthmann-
straße 1 in Keulen (foto).

© ️
2026



40

[arithmos: getal, telling, totaalsom, cijfer.]

[*a priori: vooraf, vooruit, op voorhand, van tevoren, zonder ervaring verkregen kennis;  

                a posteriori (empirisch) achteraf, door ervaring verkregen kennis;

                a priorisme: vooronderstelling, hypothese.]

Inkijk-exemplaar © 2/17



41

hoofdstuk iii

wiskunde, logica 
en het debat rond het psychologisme

§ 1  filosofie van de rekenkunde (aritmetica)

De wiskunde dringt in de negentiende eeuw tot steeds abstractere sfe-
ren door die amper nog aanschouwlijk te maken zijn. Zo ontwikkelen 

Felix Klein en Henri Poincaré (wis- natuur- & sterrenkundige) modellen voor 
niet-euclidische geometrieën doordat ze het parallellenaxioma van de euclidi-
sche geometrie laten vallen.1
Husserl’s leermeester Karl Weierstraß ontdekt net als Bolzano een functie die 
overal constant maar nergens te differentiëren is, een later zogeheten mon-
stercurve.2 De behoefte aan een scherpe definitie van de wiskundige grondbe-
grippen neemt toe en de vraag hoe de wiskunde zich tot de aanschouwing en de 
feiten verhoudt wordt voor wiskundigen dringend. Daarbij staat vooral het 
begrip getal of aantal ter discussie. Zo opende Weierstraß, volgens Husserl, 
zijn colleges regelmatig met de uitspraak: ‘De zuivere rekenkunde, zuivere 
analysis, is een wetenschap die enkel en alleen op het begrip getal gebaseerd 
is’. Om vervolgens het begrip aantal in te voeren.3

Tegenover de ontwikkeling van de wiskunde als een genuanceerde exacte 
wetenschap staat de zegetocht van de psychologie als empirische wetenschap, 
die de a priorische filosofische overwegingen steeds meer wil opvolgen.* Geen 
wonder dat de psychologen ook de wiskunde in hun greep proberen te krijgen 
en verschillende empirisch-psychologische verklaringen van de wiskundige 
grondbegrippen, zoals het het getalbegrip, voorstellen. Bijvoorbeeld door de 
getallen als zintuiglijk waarneembare eigenschappen van groepen objecten 
op te vatten. Toch past zo’n psychologistische fundering van de wiskunde slecht 
bij haar eigen aanspraak op exactheid, objectiviteit en strengheid.4

1	 Het vijfde postulaat van Euclides van Magara; De Elementen van Euclides (Stoicheia)
2	 differentiëren: het uiteenlopen, het ontstaan van diversiteit uit oorspronkelijke eenvormigheid.
3	 hua xii, 12 noot 1
4	 [psychologisme: Opvatting dat logica, kennistheorie, waardefilosofie, ethiek, esthetica en metafysica psy-

chologische oorzaken hebben. psychologiseren: Pogingen om gedrag theoretisch te benaderen, te 
herleiden en te benoemen ohne Ansehen der Person. De zg. Goldwaterregel verbiedt professionals in de 
v.s. om conclusies/diagnoses te debiteren over personen die zij niet zelf hebben geobserveerd.]

© ️
2026



42

iii  wiskunde, logica en psychologisme

fiPhilosophie der Arithmetik is Husserl’s bijdrage aan dit debat. Hij onderzoekt 
de vraag Hoe komen we aan de getallen?, die etwa Gottlob Frege met een formele 
definitie van het getalbegrip beantwoord had. Doordat Freges oplossing ver-
moedelijk op begrippen uit de logica steunde leek het getalbegrip in de logica 
gegrond. Husserl stelt onder invloed van Brentano de vraag naar het beschrij-
ven, analyseren en verklaren van de subjectieve verschijnselen waarin getal-
len zich aan ons voordoen, want pas met het oog daarop is inzicht in het wezen 
van het getalbegrip te krijgen.1 In hoeverre Husserl daarbij de verleiding van het 
psychologisme weerstaat zal nog blijken. Daarbij is het niet in elk geval van-
zelfsprekend dat alleen al met de vraag hoe we uit onze voorstellingen bij de 
getallen uitkomen de hele wiskunde een voorstelling wordt, zoals Frege in 
zijn recensie van de Philosophie der Arithmetik uit 1884 beweert.2

Husserl’s interesse voor de grondslag van logica en wiskunde gaat terug 
tot zijn opleiding bij Weierstraß. Door zijn vriendschap met Cantor en later 
met Hilbert was hij ermee vertrouwd. De zg. verzamelingenleer en de Russell-
paradox hield hem meerdere jaren bezig.3 De gedachte van een afleiding van 
de rekenkunde uit de logica in een formele taal, het logicistisch program van 
eines Frege en Russell, beoordeelde hij als weinig vruchtbaar.

Philosophie der Arithmetik wordt soms afgedaan als een jeugdwerk waarvan 
hij later (en zelfs door de invloed van Frege) afstand genomen zou hebben. 
De kernpunten worden uitgewerkt in de Logische Untersuchungen en de Ideen. 
Husserl zelf heeft de verklaring van het aantal in de Philosophie der Arithmetik als 
een vroege fenomenologische constitutie-analyse beschouwd en daar zelfs de 
ontdekking van de categoriale acten al aan toegeschreven.4 Deze naar catego-
rieën ingedeelde handelingen worden later uitgewerkt.5
1	 hua xii, p. 129.  2  Frege 1967, p. 181.
3	 Ortiz-Hill 2002.  [Voor Russell is het ontdekken en beschrijven van logische vormen de eerste filosofische 

taak. Husserl wil fenomenen beschrijven. Logische vormen/fenomenen zijn a priori en verschillen radicaal van 
natuurlijke feiten en worden bereikt door logische analyse/eidetische reductie. Russell werd beïnvloed door Hus-
serl’s idee om alle voorkomende elementen te classificeren als bestanddelen van mentale fenomenen. Bei-
den analyseerden objecten van gezond verstand (Urteilskraft) in termen van hun perspectieven en profielen.]

4	 hua xvii, § 27a; vgl. Miller 1982, p. 38 e.v.; 	constitutie: opbouw, constructie, structuur, samenstelling, 
verankerend, geldigmakend, vormend; Fil.: afleiding: De constitutie van alle wetenschappelijke begrippen 
uit enkele basisbegrippen. Lat.: van constitutio = inrichting, constituere = tot stand brengen.

5	 hua xx/1, 272; Zesde Logische Onderzoeking.

Inkijk-exemplaar © 2/17



43

1  filosofie van de rekenkunde

Husserl gaat in zijn eerste boek in twee stappen te werk. In deel i vraagt hij 
naar het ontstaan van onze intuïtieve getalbegrippen eenheid, veelheid en aan-
tal uit één daaraan ten grondslag liggende gemeenschappelijke handeling 
van het verbinden.1 Daarna onderzoekt hij de symbolische kardinale getals-
begrippen en ontwikkelt daaruit zijn bepaling van het karakter van de reken-
kunde. Verderop in dit hoofdstuk wordt vooral het eerste deel gepresenteerd. 
De kritiek van Frege daarop heeft tot sommige misverstanden rond Husserl’s 
vroege filosofie geleid.

Husserl gebruikt het begrip psychisch in aansluiting op Brentano in tegen-
stelling tot fysisch, maar in wel een specifieke betekenis. Een psychische ver-
binding tussen willekeurige mentale objecten is een verbinding die niet op 
inhoudelijke relaties tussen deze objecten berust. Met het contrastbegrip 
‘fysisch’ bedoelt Husserl niet alleen passende natuurwetenschappelijke feiten 
maar vooral inhoudelijke relaties. Zo is ook de relatie van een herinnering 
met het herinnerde fysiek omdat hij door de inhoud bepaald wordt. Maar 
daarom is ook de daad van het verbinden een psychische handeling, voorzover 
hij totaal afziet van de inhoudelijke verbindingen van de verbonden objecten. 
Psychisch is hier dus een formeel begrip dat niet op de feitelijke bewustzijnsin-
houd van empirische personen doelt.2

Husserl gaat mee met de klassieke euclidische definitie dat het getal een veel-
heid van eenheden is. Husserl definieert het aantal als bepaalde veelheid en vraagt 
wat we dan precies onder ‘veelheid’ en ‘eenheid’ verstaan. Aan het begin merkt 
hij al op dat het begrip veelheid in zoverre nauwkeurig begrensd is dat ‘nie-
mand [zal] aarzelen of er eventueel van een veelheid sprake kan zijn of niet’.3 
Dus dat de begrippen in kwestie niet als betrokken op bepaalde subjecten zijn 
uit te leggen en daarom eventueel ook anders bepaalbaar zijn. Bovendien stelt 
Husserl vast dat een veelheid een verzameling van heel verschillende, ook 
abstracte inhoud kan zijn, bijvoorbeeld roodheid, de maan en Napoleon,4 dus 
eigenlijk een verzameling is.5 Het begrip veelheid en de verwante begrippen 
1	 Akt des Kolligierens; colliger: verbinden (om tot een synthese te komen), tot een geheel samenvoegen.
2	 psychisch: Cf. geestelijk/onstoffelijk(e sfeer) , innerlijk/gemoed, ‘domein van de ziel’ (Cairns, Guide).
3	 hua xii, p. 15
4	 hua xii, p. 74
5	 Ortiz-Hill 2002, p. 3; vgl. hua xvii, § 24

© ️
2026



44

iii  wiskunde & logica en psychologisme

eenheid, aantal en de getallen zelf zijn onveranderlijk door de voorstellingen 
van de meest verschillende zaken heen.1 We herkennen dingen als veel of één, 
onverschillig of we een hoop stenen zien, ons een groep mensen voorstellen of 
een reeks duidelijk afgebakende klanken horen.2 Freges bezwaar dat iedereen 
een ander beeld heeft geldt hier immers juist niet. Veelheid is een formele 
categorie, zodat we ook in betrekking tot de rekenkundige grondbegrippen 
van een categorisch bewustzijn kunnen spreken.

Daarna wil Husserl verklaren hoe dingen in het bewustzijn ‘collectief ’ tot 
een veelheid of verzameling verbonden worden. Nu kan als eerste vastgehou-
den worden dat zo’n ‘tentoonstelling’ eenvoudig daarin bestaat dat meerdere 
objecten in het bewustzijn voorhanden zijn. In het bewustzijn zijn zoveel 
beelden aanwezig die we niet als veelheid of verzameling beoordelen. Dat er 
objecten tegelijkertijd aanwezig zijn voegt daar niets wezenlijks aan toe.

Volgens een andere opvatting zouden veelheden door de tijdelijke opeen-
volging ontstaan waarmee de objecten het bewustzijn binnenkomen, een 
standpunt dat Husserl van de hand wijst met de suggestie dat het psycho-
logisch proces weliswaar noodzakelijk tijdelijk kan zijn, maar dat de tijde-
lijkheid niet in de inhoud van het begrip wordt geïntegreerd. In het andere 
geval zou immers ook het begrip conclusie als door de tijd bepaald (temporal) 
begrepen moeten worden, omdat de overgang van premissen naar de conclu-
sie altijd een tijdsspanne beslaat. De tijd speelt dus voor de abstracte inhoud 
van het begrip verzameling noch als gelijktijdigheid noch als opeenvolging 
een rol. Daarmee wijst Husserl ook Kants definitie van het getal (‘doordat dat 
ik de tijd zelf in de aanschouwing voortbreng’) van de hand.3

Positief bekeken veronderstelt het begrip verzameling kennelijk niets 
anders dan te onderscheiden eenheden met aan de ene kant het begrip eenheid 
of iets en aan de andere kant de lege vorm van het verschil.4 Van andere gehelen 
zoals hopen, kuddes of reeksen verschillen verzamelingen doordat ze boven-

1	 vorstellung: Cf. (geestelijke) objectivering, intentie/oogmerk, concretisering/omlijning (Cairns, 
1973).

2	 vgl. hua xii, p. 18
3	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, b 182
4	 hua xii, p. 49

Inkijk-exemplaar © 2/17



45

1  filosofie van de rekenkunde

dien geen toegevoegde inhoudelijke verbindingen van de eenheden vertonen 
door overeenkomst (Ähnlichkeit, similarity), identiteit of fysische combinatie 
van de delen. Verzamelingen bestaan uit eenheden die immers samen gedacht 
worden, die in deze psychische sfeer verbonden zijn, meer niet. Dit blijkt juist 
weer bij de varieerbaarheid van de inhouden: ‘bij de collectieve verbinding 
[kan] ieder element totaal onbegrensd en willekeurig gevarieerd worden en 
de relatie blijft toch bestaan’.1 Het verbinden bestaat volgens Husserl dan in 
een uniforme interesse die zich op de verbonden objecten richt en ze omvat.2 
Uit deze collectieve verbinding wordt het begrip veelheid ‘geabstraheerd’. Op 
de eenheden als inhoudelijk bepaalde objecten wordt niet speciaal gelet. Deze 
kunnen alleen als loutere eenheden van belang zijn.3 Als iets in het algemeen.4

Deze beschrijving, hoe we tot kwantiteitsvorming (Mengenbildung) komen, 
bevat heel wat onduidelijkheden die Husserl later in de Logische Untersuchun-
gen wegneemt. Het kwantiteitsbegrip (Mengenbegriff) kan ontstaan zijn als we 
ons niet focussen; het abstracte begrip object in het algemeen (het iets) in de 
weerspiegeling zou op een specifiek soort activiteit berusten. De vraag welk 
verband er bestaat tussen de reflectie op een handeling of daad en de kennis van 
de boven alle twijfel verheven indachtige objecten wordt niet uitgewerkt.5

In het algemeen heeft Frege, die Husserl psychologisering van de wiskunde 
verweet, gelijk waar Husserl niet voldoende verschil maakt tussen de psy-
chische acten en hun intentionele objecten, en daardoor het proces van het 
abstraheren als ‘een niet speciaal op iets letten’ misverstaat. Toch schrijft Hus-
serl dat we verschil moeten maken tussen het psychologisch beschrijven van 
een verschijnsel en het aangeven van zijn betekenis: Het fenomeen is de grond-
slag van de betekenis, niet zij zelf.6 In de beschrijvende analyse van het begrip 
verzameling ging het om de betekenis en niet om de loutere psychische act-
gebeurtenissen. Het begrip aantal resulteert uit dit alles in elk geval als een 

1	 hua xii, p. 73
2	 hua xii, p. 74
3	 hua xii, p. 80
4	 [‘Etwas überhaupt’; allgemein=universeel, generell=algemeen]
5	 vgl. Bernet-Kern-Marbach, 1996, p. 14 e.v.
6	 hua xii, p. 31

© ️
2026



46

iii  wiskunde & logica en psychologisme

soortbegrip dat als ‘bepaalde veelheid’ valt te definiëren, en de getallen zijn 
telkens bepaalde veelheden die onder deze soort vallen.

In het 6e hoofdstuk verdiept Husserl zich in de pogingen van Hermann 
Graßmann, Benno Erdmann en Gottlob Frege om het getal logisch te defini
eren. Deze pogingen werken met het begrip van de een-op-een-indeling van een-
heden. Husserl’s kritiek op deze aanzet is stevig. De logische definities van de 
getalbegrippen zijn ‘ongerechtvaardigd en wetenschappelijk nutteloos’ en 
alleen nuttig voor schriftlozen die niet verder dan 5 kunnen tellen.1 Een verwijt 
dat misschien wel de gepaste polemiek in Freges recensie van de Philosophie 
der Arithmetik uitlokte. Daarbij geldt voor Husserl dat begrippen als veelheid, 
aantal en getal eigenlijk ondefinieerbare grondbegrippen zijn (later: categori-
ale objecten). Beschrijvingen en verklaringen van hun ontstaan mogen dus niet 
als hun analytische ontbinding worden misverstaan. Integendeel, ze moeten 
duidelijk maken wat we met deze begrippen bedoelen en zoals Husserl later 
zegt hoe ze in het bewustzijn tot stand komen.

Frege echter probeert om het begrip aantal met hulp van de begrippen van 
een eenduidige indeling en de gelijkheid (æqualitas) werkelijk te definië-
ren, dat wil zeggen door logische begrippen te vervangen: Twee aantallen zijn 
daarom identiek als ze een-op-een bij elkaar ingedeeld kunnen worden. Husserl legt 
dit uit als bewering over ons oordelen en in deze zin geldt Freges aanname 
volstrekt niet: het is onjuist om te beweren dat we twee voorstellingen van 
verzamelingen als identiek beschouwen omdat en wanneer we hun elemen-
ten bij elkaar kunnen indelen. Ja, kunnen we een indeling maken als we wil-
len weten of de twee verzamelingen evenveel elementen bevatten, maar we 
hoeven dit niet noodzakelijk te doen, we zouden getalsidentiteit juist ook 
met eenvoudig doortellen kunnen vaststellen en bovendien zou van identi-
teit nog in een ander opzicht sprake kunnen zijn.
Freges bezwaar dat verzamelingen geen voorstellingen maar abstracte objec-
ten zijn is correct maar levert niets op. De bijkomstigheid dat voorstellingen 
subject-relatieve intrinsieke bewustzijnsinhouden zijn geldt juist niet voor 
Husserl. De voorstelling verzameling is psychisch, niet fysisch in de hier gedefi-

1	 hua xii, pp. 96, 106; Husserl gebruikte de term die Wilden dat nu veraltend, noch abwertend is. zie blz. 
347.

Inkijk-exemplaar © 2/17



47

1  filosofie van de rekenkunde

nieerde zin. Husserl meent dat de zin van het begrip veelheid in de structuur 
van het verbinden gezocht moet worden. Dat deze structuur, in plaats van 
persoon tot persoon te verschillen, juist fundamenteel dezelfde is voor alle 
hogere geestelijke functies van wie dan ook en heeft met de een-op-een-indeling 
niets te maken. Husserl geeft toe dat Freges definitie een voor alle gevallen gel-
dig, in logische zin noodzakelijk en toereikend criterium voor het bestand van de iden-
titeit van verzamelingen aangeeft.1 Maar hoe we aan de getallen komen? We kun-
nen dus met recht zeggen dat Frege de aanzet van Husserl toch niet begrepen 
heeft omdat de idee van een fundering van de logica in denkacten hem van 
meet af aan zinloos voorkwam.2 Het is moeilijk vol te houden dat Husserl 
zich door Frege heeft laten overtuigen dat de logica niet in subjectieve bewust-
zijnsprocessen gefundeerd kan worden. Wel hebben de bezwaren bijgedragen 
aan die scherpere onderscheidingen en tot de principiële methodologische 
fundering van dit procédé uit de latere Logische Untersuchungen.

§ 2  de voorstudie (prolegomena) tot de zuivere logica
In het eerste Voorwoord tot de Prolegomena3 geeft Husserl toe dat hij zijn visie 
op rekenkunde en logica moest overdenken nadat hij kennis maakte met de 
mathematiserende logica die er als een soort ‘niet-kwantitatieve wiskunde’ 
uitzag.4 Het laatste had een verband tussen wiskunde en logica aangetoond 
dat hem steeds verder in de thematiek van de Logische Untersuchungen voerde, 
dus ‘tot de fundamentele vragen naar het wezen van de kennisvorm in tegen-
stelling tot de kennismaterie en naar de zin van het verschil tussen formele 
(zuivere) en materiële bepalingen, waarheden, wetten’.5
Husserl staat niet afwijzend tegenover formele methodes in de filosofie. Zo 
zet hij vaak variabelen in als hij algemene structuren wil beschrijven. Onder-
tussen beschouwt hij de formele logica in wezen als een tekentechniek: de kunst 
om het redeneren overbodig te maken voorzover het zuiver machinaal6 uitge-
1	 hua xii, p. 105
2	 Willard 1974, p. 97 e.v.
3	 Prolegomena (Gr.): inleidende opmerkingen, voorstudie.
4	 hua xiii, p. 6.  5  Idem
6	 mechanisch: Husserl doelt hier zeker ook op rekenmachines. De massaproductie (ca. 1000 st. p.j.) 
	 begon rond 1900. Een vroege producent was Grimme, Natalis & Co. uit Braunschweig.

© ️
2026



48

iii  wiskunde & logica en psychologisme

voerd kan worden en ons daarmee deductieve geestesarbeid bespaart.1 Aan de 
andere kant beschouwt hij de pogingen van de ‘niet-kwantitatieve wiskunde’ 
als vormen van een mathesis universalis in de zin van Leibniz, dat wil zeggen als 
procédé om de ideale structuur van de wereld exact te begrijpen en te beschrij-
ven. In zoverre schrijft hij aan haar een belangrijke funderende taak in de ken-
nistheorie toe. Husserl’s overwegingen in de Prolegomena zouden we nu tot 
een metatheorie van de logica rekenen die zich met de geldigheid van de logi-
sche grondwetten, van hun herkomst en hun rechtvaardiging bezighoudt.

In de Prolegomena argumenteert Husserl dus uitdrukkelijk tegen het psycho-
logisme in de logica. Zijn argumenten hebben betrekking op gerenommeerde 
filosofen en psychologen van zijn tijd zoals Avenarius, Mach en Wundt. Het is 
ook in dat opzicht actueel omdat ze opvattingen afwijzen die we vandaag de 
dag als naturalisme2 zouden kenschetsen; opvattingen dus die logica en wis-
kunde op empirische feiten proberen terug te voeren.3 Husserl gaat eerst uit 
van de psychologistische bepaling van de logica als een praktische discipline 
die normatieve regels van het juiste redeneren (eine Kunstlehre) formuleert. In 
wat volgt worden het geldigheidsbereik en de grenzen van zo’n bepaling van 
de logica, haar theoretische grondslagen, vooral ook haar verhouding tot de 
psychologie aangetoond. Na discussies met talrijke logici en kentheoretici uit 
zijn tijd en een uitvoerige bespreking van het relativisme volgt als resultaat de 
schets van een zuivere logica als een ‘nieuwe en zuiver theoretische weten-
schap’, eigenlijk een wetenschapstheorie als mathesis universalis die het uitein-
delijk fundament van iedere normatieve discipline vormt.4 
In zijn bij leven gepubliceerde geschriften wordt de mathesis in vorm van een 
variëteitenleer niet meer gerealiseerd, maar het tweede deel van de Logische 
Untersuchungen beschouwt Husserl als een uitleg van haar grondbegrippen.5

Husserl begint het debat over Logica is een praktische discipline met een alge-
mene overweging. Wetenschap is doelmatig op kennis en weten gericht. 
1	 hua xvii, p. 38 
2	 naturalisme: Alles kan verklaard worden vanuit beproefde natuurwetenschappelijke methoden; 
	 zie over Richard Avenarius en Ernst Mach ook blz. 311-313 in Bijlage 27.
3	 Kusch 1995; Münch 2002
4	 hua xvii, p. 23 e.v. Relativisme = betrekkelijkheid
5	 Ortiz-Hill 2002; hua xviii, p. 258

Inkijk-exemplaar © 2/17



49

2  de voorstudie tot de zuivere logica

Weten verschilt van loutere mening op grond van evidentie (dit wordt later nauw-
keuriger verduidelijkt). Wetenschappelijk weten is aangewezen op die eenheid 
van de funderingssamenhang waarin afzonderlijke inzichten systematisch ver-
bonden zijn. Hij is realistisch. De wetenschappelijke systematiek vinden we 
niet uit. Ze ligt ‘in de zaken waar we haar eenvoudig aantreffen, ontdekken’.1 
De geringste wetenschappelijke waarheden zullen voor ons ooit vanzelfspre-
kend zijn.2 Daarom zijn we op steekhoudende onderbouwing aangewezen.

Funderingen (Begründung) nu moeten meerdere eigenschappen vertonen 
om als steekhoudend te kunnen gelden. Ze mogen ten eerste niet willekeurig 
zijn maar moeten zelf uit theoretische samenhangen stammen. Ze moeten 
ten tweede de vorm van geldende wetten hebben, dus universele uitspraken 
zijn. En ten derde bestaan er zowel specifieke funderingsvormen voor spe-
cifieke wetenschappen (zo kan de hermeneutische interpretatie in de litera-
tuurwetenschap vergeleken worden met het wiskundig bewijs) als algemene 
regels van de fundering voor alle wetenschappen. Dit zijn vooral de logische 
redeneervormen die ‘losstaan van elke relatie met een beperkt kennisgebied’.3 
Om wetenschappelijke kennis veilig te stellen hebben we dus zowel theorieën 
van de afzonderlijke wetenschappen nodig als een universele wetenschapslogica 
of wetenschapstheorie, d.w.z. een theorie die funderingssamenhangen 
algemeen opheldert maar ook andere eigenschappen van wetenschappelijke 
systemen onderzoekt. Tot de idee van de logica als zo’n wetenschapstheorie is hij 
wellicht ook door het lezen van Bolzano’s Wissenschaftslehre (1835) gekomen.4
Is het verrassend dat Husserl juist deze taakomschrijving van een weten-
schapstheorie, die in veel opzichten vergelijkbaar met moderne opvattingen 
is, als ‘normatief ’ kenschetst? Ze is in dat opzicht normatief omdat ze op een 
doel, een basisnorm, hier de wetenschappelijke kennis is gericht en expliciet 
dient om elke feitelijke wetenschap of rationele overweging aan het zo ont-
worpen ideaal af te meten. Zo zegt ze bijvoorbeeld ‘Iedere groep geestesactivi-

1	 hua xviii, p. 30
2	 evident = zonneklaar, klaarblijkelijk; Het met evidentiegevoel beleven van innerlijke structuursamenhangen 

(H. C. Rümke).
3	 hua xviii, p. 34
4	 Beyer 1996; Fisette 2003

© ️
2026



50

iii  wiskunde & logica en psychologisme

teiten αβ…, die in de complexvorm m¡ (respectievelijk m™…) verlopen levert 
een geval van correcte methode op’.1 Met het geëigend uitbouwen van derge-
lijke uitspraken wordt de wetenschapstheorie dan een ‘techniek ’, een leer die 
zegt hoe we (deze of iedere) wetenschap nog het best beoefenen.

Zo’n techniek (Kunstlehre) zal dan eventueel ook speciale psychologische en 
andere empirische feiten verdisconteren om deze bij haar adviezen te betrek-
ken. Omdat nu de logica in engere zin een deelterrein van de algemene weten-
schapstheorie is kunnen we haar ook als een techniek opvatten. Husserl is 
niet afkerig van zulke opvattingen van de logica, alleen vraagt hij dóór of ze 
de logica zelf wel kunnen funderen, óf dat er naast de logica als praktische 
discipline in deze zin niet nog een theoretische fundering, een ‘zuivere logica’ 
nodig is zoals ze bijvoorbeeld rudimentair in de aristotelische logica te vinden 
was. Daarbij is ook de vraag van belang of een theoretische fundering op haar 
beurt weer als normatief begrepen mag worden, óf dat niet meer de aanname 
van ‘ideale objecten’ of van een uiteindelijke vanzelfsprekendheid als kennis-
fundament noodzakelijk is, een debat dat vandaag de dag bijvoorbeeld draait 
rond de vraag of en in hoeverre de rechtvaardiging van logische redeneervor-
men van te voren wel mogelijk is.2

Psychologisten huldigden nu de opvatting dat ook de uiteindelijke fun-
dering van het logische en mathematische psychologisch moet gebeuren, 
doordat bijvoorbeeld regels voor het redeneren met het principe van de denk-
economie worden verklaard. In deze zin zegt Lipps: ‘De logica is de fysica van 
het denken of ze is helemaal niets’.3 Zo’n bewering raakt verstrikt in allerlei 
moeilijkheden waarvan er hier alleen twee te noemen zijn. 
Ten eerste zijn psychologische wetten net als die van de ideeënassociatie induc-
tieve veralgemeningen van ervaringen en staan daarom geen exacte voorspel-
lingen toe.4 Daarentegen zijn de modus ponens evenals bijvoorbeeld de mathe-
matische inductie of de wetten van de waarschijnlijkheidsberekening exacte 
procédés, waarvan de resultaten niet door empirische vaagheden worden 

1	 hua xviii, p. 41
2	 Piazza 2006
3	 Geciteerd naar hua xviii, p. 67.
4	 associatie (psych.): verbinding van bewustzijnsinhouden, van denkelementen. vgl. Ernst Mach.

Inkijk-exemplaar © 2/17



51

2  de voorstudie tot de zuivere logica

ingeperkt. Maar hoe exacte wetten in empirische regels gefundeerd kunnen 
zijn is totaal onduidelijk. Ten tweede moet verschil worden gemaakt tussen 
de inhouden van de regels voor het redeneren en de betrokken oordeelsacten. 
‘Laatstgenoemde zijn reële gebeurtenissen die hun oorzaken en gevolgen heb-
ben’,1 eerstgenoemde zijn ideale entiteiten. Voor laatstgenoemde gelden wel 
psychologische wetten, voor eerstgenoemde niet.

Husserl beschouwt de logische wetten en grondbegrippen dus als ideale 
objecten die van het empirische onafhankelijk zijn. Hij neemt hier en ook 
op latere plaatsen Lotzes interpretatie van de platoonse ideeën over, die deze 
laatste in de paragrafen 313 tot en met 321 van zijn Logik (1843) had voorge-
steld. Lotze vat de platonische ideeën op als predicaten van empirische the-
ma’s. Ze worden als algemene begrippen opgevat en zijn in een netwerk van 
gedachten opgenomen dat de grenzen van mogelijke ervaring vormt.2 Lotze 
argumenteerde dat deze predicaten in onveranderlijke contrasten en relaties 
staan zoals bijvoorbeeld zwart en wit, rond en hoekig, hoewel de reële eigen-
schappen van dingen bijvoorbeeld van zwart in wit kunnen veranderen. Het 
feit dat zwart en wit contrasteren bestaat nu niet in dezelfde zin als waarin 
de zwarte en witte voorwerpen bestaan en het wordt ook niet voortgebracht 
door onze beoordeling van deze dingen. Dat zwart en wit een contrast vor-
men is waar, het geldt. Dit woordbegrip, dat van de geldende inhoud zowel de 
werkelijkheid van het zijn ontkent als de onafhankelijkheid van ons denken verdedigt3, 
wordt als de specifieke ‘zijnsaard’ van de ideeën geïntroduceerd. Lotze wijst de 
veronderstelling dat de ideeën werkelijk ‘zijn’ hebben evenals later Husserl 
scherp af.4 ‘Werkelijkheid van het zijn’, schrijft Lotze, ‘genieten ze weliswaar 
alleen op het moment waarop ze, als objecten of producten van een voorstel-
len dat nu gebeurt, bestanddelen van deze veranderlijke wereld van het zijn 
en gebeuren worden’.5  Ook Husserl, die in Prolegomena soms van een tijdloos 
rijk van de ideeën spreekt,6 gebruikt voor dit ‘rijk ’ bewust de term geldigheid 
1	 hua xviii, p. 77
2	 Lotze 1989, § 314 en 315
3	 Lotze 1989, § 316
4	 vgl. hua xix/1, p. 106
5	 Lotze 1989, § 318
6	 hua xviii, p. 136

© ️
2026



52

iii  wiskunde & logica en psychologisme

en grenst zich daarmee af tegen een naïef-ontologiserende opvatting van de 
ideale entiteiten.

Het verschil tussen ideale en psychologische of empirische wetten maakt 
Husserl ook duidelijk aan de hand van een gedachtenexperiment. We stellen 
ons een ideale denker voor wiens overwegingen altijd nauwkeurig de logica-
regels volgen. We zijn zeker geneigd te verklaren hoe het met zo’n karakter 
psychologisch gesteld is en waar zijn buitengewone logische exactheid van-
daan komt. Maar we zouden niet op het idee komen om voor de verklaring 
van zijn talent de logica zelf erbij te halen; haar regels zijn kennelijk van 
andere aard dan de natuurwetten die het logisch wezen (in ’t bijzonder van 
een rekenmachine) verklaren. Zo’n procedé zou bijvoorbeeld overeenkomen 
met een verwarring van techniek en toepassing, van hardware en software.

De scherpste kritiek van Husserl op het psychologisme is het scepticisme 
en relativisme dat daarmee verbonden is. Husserl verwijt het scepticisme een 
tegenspraak met zichzelf: ‘De inhoud [van sceptische beweringen] ontkent 
dat wat eigenlijk bij de zin of inhoud van iedere bewering hoort en dus van 
geen bewering zinvol te scheiden is’.1 In betrekking tot de zuivere logica en 
wetenschapstheorie, waar het hier om gaat, ziet het argument er zo uit: Een 
theorie is een reeks uitspraken die met elkaar in grondrelaties staan. Wezen-
lijke voorwaarden voor een theorie zijn dan de begrippen als uitspraak/oordeel, 
waarheid, reden, gevolg enzovoort alsmede de wetten die op deze begrippen 
gebaseerd zijn, dat wil zeggen die hun betekenis uitmaken. Ontkent nu een 
theorie deze wetten, bv. doordat de scepticus beweert dat waarachtigheid niet 
bestaat, dan zondigt hij tegen de voorwaarden van de mogelijkheid van zijn 
eigen theorie en heft deze daarom uit objectief-logisch oogpunt op.2 Het rela-
tivisme laat een specifieke vorm van scepticisme zien: het ontkent de objectivi-
teit van waarheid doordat het haar als afhankelijk van het subject (subjectivisme) 
of van de soort, de species (antropologisme) verklaart. Maar het spreken van een 
‘waarheid voor deze of gene’ is onzinnig omdat objectieve waarheid juist door dit 
spreken verondersteld wordt. ‘De uitspraak waarheid bestaat niet is qua betekenis 

1	 hua xviii, p. 123; scepticisme: De filosofische gedachte dat de mens niets met zekerheid kan weten.
2	 hua xviii, p. 119

Inkijk-exemplaar © 2/17



53

2  de voorstudie tot de zuivere logica

gelijkwaardig aan de uitspraak er bestaat de waarheid dat er geen waarheid bestaat’.1
Het psychologisme kan dan als een vorm van antropologisch relativisme gezien 
worden, doordat het de logica op de wetten van menselijk denken probeert te 
baseren. Zowel scepticisme als psychologisme voldoen niet aan de minimumeis 
dat theorie vrij van tegenspraak hoort te zijn en om die reden heffen ze elkaar op.

Vraag je nu hoe het komt dat de meeste filosofen van zijn tijd een opvatting 
verdedigen die met zichzelf in tegenspraak is? Dan diagnosticeert Husserl 
meerdere vooroordelen als oorzaken. Ten eerste de verwarring van praktische 
regels met theoretische wetten en de veronderstelling dat deze daarom, omdat 
alle logische wetten ook als praktische aanwijzingen te formuleren zijn, niets 
anders zijn dan praktische aanwijzingen. Het tweede vooroordeel berust op 
de mogelijke dubbelzinnigheden van waarheid in absolute zin, en waarheid 
in de zin van het voor-waar-houden,2 voorstelling in de zin van het voorstel-
len en van het voorgestelde enz. Omdat de alledaagse woorden in dit opzicht 
dubbelzinnig zijn, meent men dat ook theoretisch de overgang van objecten 
naar gebeurtenissen kan worden gemaakt. Het derde vooroordeel betreft de 
term evidentie, die pas in de zesde Logische Onderzoeking uitvoerig behandeld 
wordt. Het houdt in dat evidentie een ‘eigenaardig gevoel [is] dat de waarheid 
garandeert van het oordeel waarmee het verbonden is’.3 Als gevoel is evidentie 
dan een geëigend object voor psychologische onderzoekingen dat met zuivere 
logica niets meer uit te staan heeft. 

Nu tekent zich af dat Husserl in verband met de zuivere logica en weten-
schapstheorie de idee van de norm in twee betekenissen op het oog heeft. Er 
zijn er praktische regels van het beste verstandsgebruik die aan de kennis
bevordering bijdragen, zoals de in een praktische regel omgezette modus 
ponens: Wil je goede resultaten bereiken, redeneer dan op de volgende manier… 
Zulke aanwijzingen zijn normen van de rationaliteit in een praktische zin: 
psychologie kan aan hun bruikbaarheid bijdragen. Daarnaast vinden we logi-
sche wetten die voor de grondbegrippen van specifieke theorieën of van theo-
rieën überhaupt van wezenlijk belang zijn en aan de naleving waarvan daarom 

1	 hua xviii, p. 126 e.v.
2	 vgl. Frege 1967, p. 342 e.v.
3	 hua xviii, p. 183

© ️
2026



54

iii  wiskunde & logica en psychologisme

ook af te lezen valt of en in hoeverre een theorie deze naam verdient. Ook zij 
zijn dus normatief, maar in een totaal andere zin: het zijn maatstaven in de 
zin van voorwaarden voor de mogelijkheid van theorieën, niet voor de prak-
tijk van hun toepassing.

Theorieën van de denkeconomie zoals die van Avenarius en Ernst Mach inter-
preteren de theoretische norm als een biologische.1 Logisch redeneren gaat 
sneller en leidt tot betere resultaten dan onlogischheid. Husserl geeft het nut 
van economische overwegingen in andere zin toe. Zo bestaat ook de verdien-
ste van symbolische en kunstmatige systemen juist daarin dat met behulp 
van mechanische toepassing van methodes zonder intuïtiviteit (Verzicht auf 
Anschaulichkeit) veilige en exacte resultaten worden geproduceerd die cogni-
tief vaardige hersenen sneller kunnen bereiken. Husserl benadrukt wel dat 
deze kunstmatige methodes door onderzoekers op inzichtelijke wijze en veilig
gesteld door algemene fundering ontwikkeld worden: alleen daarom, omdat 
hun ideale geldigheid op een andere manier al volstrekt duidelijk gemaakt 
werd, kunnen ze praktisch worden ingezet.

In iets andere zin heeft het principe van de denkeconomie een belangrijke 
en vérstrekkende functie bij het ontwikkelen van de formele wetenschappen. 
Zinspelend op het begrip impliciete definitie dat zijn vriend David Hilbert 
in 1899 ontwikkeld had, spreekt Husserl van een ‘merkwaardige verdubbe-
ling van alle zuiver wiskundige begrippen’, voorzover deze eerst als symbolen 
voor bepaalde getalbegrippen staan maar daarna ‘als zuivere operatietekens 
fungeren, te weten als symbolen waarvan de betekenis uitsluitend door de 
uiterlijke handelingsvormen bepaald wordt’.2 De symbolen worden daarmee 
‘een soort fiches’, de wiskundige systemen gereguleerde spelen, waardoor dan, 
als ze verdere ontwikkeld worden, alle mogelijke deductieve systemen ont-
staan. Maar deze zinvolle vorm van een ‘deductieve denkeconomie’ – eigenlijk 
het programma van het mathematisch formalisme – is toch aangewezen op 
inzicht in de geldigheid van de logische begrippen en wetten, hij brengt dit 
niet eerst voort. Het principe van de denkeconomie kunnen we dan begrijpen 
als het praktische omzetten van een principe van ‘de grootst mogelijke ratio-
1	 zie over Richard Avenarius en Ernst Mach ook blz. 311-313 in de bijlagen.
2	 hua xviii, p. 202 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



55

2  de voorstudie tot de zuivere logica

naliteit’ dat weer als theoretische norm fungeert. Dit principe houdt in dat, 
als de wereld volgens ideale wetten is ingericht, er ‘een kleinste toonbeeld van 
zo universeel mogelijke en logisch van elkaar afgeleide onafhankelijke wetten 
[moet] bestaan’1 waaruit alle andere kunnen worden afgeleid zoals bij meet-
kunde het geval is. Het is een ideale tendens van het logisch denken2 maar juist 
daarom geen praktische norm om naar deze wetten zoeken

De gedachte van een zuivere logica, dat door de psychologisten ontkend óf 
als onvruchtbaar afgeserveerd werd, is daarmee gerechtvaardigd gebleken: 
Het psychologisme is overal op die gedachte aangewezen en leidt naar dit 
idee terug. Deze zuivere logica heeft nu drie belangrijke taken. De eerste is 
het aangeven van de grondbegrippen die het theoretische denkbeeld vormen, 
zoals bijvoorbeeld begrip, uitspraak, waarheid enz.3 Belangrijk is hun betekenis 
te kennen, hun samenhang te bepalen en hun wezen zonneklaar inzichte-
lijk te maken.4 De tweede taak van de zuivere logica is het vinden van wetten 
en theorieën die leunen op de basiscategorieën, in de zin dat ze het vormen 
van nieuwe betekenissen en inhoud van deze categorieën rechtvaardigen en 
de absurditeit vermijden die daaruit kan voortkomen. Tot de wetten op dit 
niveau behoort bijvoorbeeld de modus ponens als redeneerwet en als theorie de 
syllogistiek,5 maar ook de verzamelingentheorie, de getalstheorie.

De derde taak van de zuivere logica is de ontwikkeling van de zuivere varië-
teitenleer of theorie van de mogelijke theorievormen. Hier gaat het in de eigenlijke 
zin om een mathesis universalis, om een beschrijving van de wereld in de zin 
van haar formele structuren die niet empirisch worden opgezocht maar uit 
de categoriale basisvormen ontwikkeld worden. Onder een variëteit6 ver-
staat Husserl hier, anders dan bv. Cantor, een verzameling dingen die alleen 
bepaald zijn doordat ze aan bepaalde grondwetten onderhevig zijn. Die wor-
den dus alleen bepaald door de vorm van de daaraan toegeschreven verbindingen.7 

1  hua xviii, p. 210; (deductief)
2  idem
3  satz: uitspraak/oordeel, bewering, probleem, kwestie.
4  hua xviii, p. 245
5  syllogisme: logische redenering waaruit men een conclusie afleidt, sluitrede.
6	 mannigfaltigkeit: verscheidenheid, veelsoortigheid
7	 hua xviii, p. 250 e.v.

© ️
2026



56

iii  wiskunde & logica en psychologisme

Husserl denkt bijvoorbeeld aan de theorie van de samengestelde getallen die 
het resultaat was van een oprekking van de theorie van de reële getallen en 
ten slotte van de theorie van de natuurlijke getallen. Het procédé om uit een 
hoeveelheid grondbegrippen en -wetten ook met behulp van formele midde-
len theorievormen en daarmee in zekere zin ‘mogelijke werelden’ af te leiden, 
d.w.z. mogelijke theorieën met hun objectieve correlaten1, wordt van tevoren 
uit de grondbegrippen en grondwetten zelf bepaald. De derde taak verlangt 
voor zijn uitvoering niet persé inzicht in het ‘wezen’ van deze grondbegin-
selen maar kan, supra, in de zin van een spel met fiches of als een technische 
constructie gerealiseerd worden. Husserl laat het over aan de wiskundigen. 
Dit geldt ook voor de wiskundige logica, die louter ‘pleegkind’ van de filosofie 
was maar niet in haar natuurlijke rechtssfeer thuishoort.

De filosofie houdt dus de taak om inzicht krijgt in het wezen van de grond-
begrippen en methodes van mogelijke wetenschappelijke theorie, in hun 
samenhang voor de kennis, hun betekenis in het denken. Pas daardoor krijgt 
wetenschappelijk onderzoek zijn fundament en kan zich als echte kennis 
bewijzen. Daarmee heeft Husserl, wat wel over het hoofd wordt gezien, niet 
alleen de taak van een zuivere logica maar tegelijkertijd het program van deel 
twee van de Logische Untersuchungen bepaald. De historisch uitermate invloed-
rijke destructie van het psychologisme dient dus niet alleen als noodsprong 
die de ontwikkeling van de formele wiskunde en logica theoretisch opent en 
als vruchtbaar en noodzakelijk bewijst, ze fundeert ook meteen de fenomenolo-
gie als de eigenlijk filosofische taak in vergelijking met de alleen maar technische 
bezigheid van de logici en mathematici.

§ 3  verdere ontwikkelingen
Wie Husserl’s denken tot de Prolegomena in1900 volgt, wordt verrast door de 
scherpte van zijn verschil tussen de ideale objecten van de zuivere logica en 
de empirische objecten en voorstellingen van de psychologie. In de Philosophie 
der Arithmetik heeft Husserl niet alleen deze verschillen verwaarloosd; hij heeft 
expliciet het programma gevolgd om de logica- en wiskundebegrippen op te 

1	 [correlaat: verhouding van onderlinge afhankelijkheid of beïnvloeding; correlatief: in weder-
zijdse betrekking. Er is een correlatieve houding en band tussen de logicawetten en grondwaarheden.]

Inkijk-exemplaar © 2/17



57

3  verdere ontwikkelingen

helderen door terug te keren naar de ervaringen en handelingen van psycho-
logische subjecten. Dat dit programma nu, in de Prolegomena, nog altijd van 
invloed is blijkt alleen zo nu en dan, bijvoorbeeld als Husserl zegt dat de ide-
ale verhoudingen en wetten een rijk op zichzelf vormen, dat in psychische 
handelingen respectievelijk hun correlaten ‘zijn grondslag’ heeft.1 Hoe de 
relatie tussen de psychische acten en het rijk van de ideeën precies gedacht 
moet worden blijft in het duister. Zo heeft ook Natorp in een recensie opge-
merkt dat de tegenstelling ‘van het a priorische en empirische, daarmee ook 
van het logische en psychologische, van het objectieve en subjectieve’ onopge-
lost blijft en het psychologische ‘als onbegrepen, onredelijke’, ‘vreemde, ver-
worpen en toch niet weg te werken rest’ blijft staan. In het ontwerp van zijn 
voorwoord tot de tweede druk van de Logische Untersuchungen een kritiek die 
Husserl voluit instemmend citeert.2

Toch wil Husserl het accent op deze tegenstelling insluiten als onderdeel 
van een strategie die op de nieuwe oplossing wil wijzen die in de Logische Unter-
suchungen ontwikkeld wordt. De raadsels van het begrijpen van ideale objecten 
in psychische handelingen kunnen nu niet met psychologische middelen 
worden opgelost, maar alleen met een totaal nieuw soort van onderzoek, en 
wel met het fenomenologische. Deze nieuwe methode van filosoferen wordt 
in de Prolegomena alleen aangekondigd. Bij de incidentele verwijzingen naar 
het ‘ideërend3 begrijpen’ van ideale objecten en wezens 4 kan de lezer zich 
voorlopig weinig concreets voorstellen.

Waarom Husserl van zijn oplossing in de Prolegomena een geheim maakt 
is onduidelijk (later zegt hij dat de betreffende hoofdstukken uit de Logische 
Untersuchungen hypotheses zijn). Het heeft de ontvangst van het werk geen 
goed gedaan zoals hij zelf toegeeft. Want het tweede deel maakte nu in ver-
gelijking met het eerste gewoonweg de indruk van een totaal onbegrijpelijke 
terugval in het psychologisme, het houdt zich immers met ‘activiteiten’ van 
het bewustzijn bezig en met hun essentiële uitdrukkingen en objecten.

1	 hua xviii, p. 189

2	 hua xx, p. 277
3	 [ideatie: het zien van de idee, het schouwen van het wezen.]
4	 hua xviii, p. 189

© ️
2026



58

iii  wiskunde & logica en psychologisme

Voor Husserl was het van meet af aan duidelijk dat de ideale objecten van de 
logica niet op de juiste manier beschreven kunnen worden door psychologie. 
Dat lukt pas door fenomenologische kennistheorie, en wel een analyseren en 
beschrijven van de manier waarop ze het bewustzijn binnenkomen, omdat 
we overduidelijk openbare kennis van ze bezitten. Genoemd zwak punt, bij 
Gottlob Frege bleef dat volstrekt onopgehelderd, immers hoe de subjecton-
afhankelijke, eeuwige, logisch bepaalde ‘gedachten’ door het beschouwende 
ik ‘begrepen’ worden, is juist het thema en de bezigheid van Husserl in het 
tweede deel van de Logische Untersuchungen en ver daarna.

Toch maakt hij dit project pas in aansluiting op de publicatie van de Logische 
Untersuchungen heel onomwonden duidelijk. Zo bepaalt hij in de Formale und 
transzendentale Logik de wetenschap van de logica nu als ‘tweezijdig’, namelijk 
als de wetenschap van de uitvoerende activiteiten aan de ene kant en van de 
uitgevoerde resultaten aan de andere kant.1 Daarbij gaat het bij het beschrij-
vend analyseren van de bewustzijnsactiviteiten niet meer alleen om de zuivere 
logica maar om kennis als zodanig, om de vraag hoe we met onze meningen 
feiten tegenkomen, kennen en ten slotte als objectief constitueren.2 Ook met 
betrekking tot de op te lossen ‘raadsels’ werden de zwaartepunten verlegd. 
Terwijl in de Logische Untersuchungen nog de vraag op de voorgrond stond hoe 
de objecten van de zuivere logica begrepen worden, gaat het later om de meer 
algemene relatie tussen immanentie (in het bewustzijn) en transcendentie, 
om de vraag hoe überhaupt transcendentie in het bewustzijn eigenlijk ‘gecon-
stitueerd’ wordt.3
Hoewel deze aanduidingen in de volgende hoofdstukken wel worden verdui-
delijkt zullen Husserl’s latere uitwerkingen uit het domein van de zuivere 
logica alleen aangestipt worden. Ook zij worden gekarakteriseerd door de 
zojuist geschetste verruiming van de thematiek. In de Formale und transzenden-
tale Logik 4 uit 1929 vat Husserl het begrip logica nog altijd op als theorie van de 

1	 hua xvii, § 8; Bernet-Kern-Marbach 1996, p. 50 e.v.
2	 vormgeven
3	 Drummond 2002; immanentie: inwonend, innerlijk bijblijvend
4	 hua xvii is zekere zin de schets van de zuivere logica uit de Prolegomena op basis van de tot dan toe 

breed ontwikkelde ‘transcendentale’ fenomenologie uitwerkt. 

Inkijk-exemplaar © 2/17



59

3  verdere ontwikkelingen

theorieën, al heeft de logica nu ook een taak aan de kant van de ‘activiteiten’ 
van het bewustzijn. Zij richt zich enerzijds op die theorieën en systemen van 
de wetenschappelijke rede die op grondbeginselen, stellingen, redeneringen 
etcetera rusten, anderzijds op de wetenschappelijke rede zelf, dat wil zeggen 
(aan de kant van het bewustzijn) op ‘oordelen dat gevormd, gestructureerd, 
verbonden en overeenkomstig laatste ideeën van de rede’ gericht is.1 Logica 
is dus wetenschap ‘van de hele oordelende subjectiviteit’ en haar objecten.2

De logica is nog steeds universeel in die zin dat ze ‘van alle feitelijkheid 
gevrijwaard’ is, niet op bijzondere ‘stoffen’ betrekking heeft en in dat opzicht 
zuiver formeel is. Ook is de logica net als in de Prolegomena normatief, voor
zover ze de maatstaven van de hele sfeer van de rationaliteit bepaalt: Dit is ook 
haar aanknopingspunt voor haar toegang tot de praxis van de wetenschappe-
lijke bezigheid. En bovendien moet de logica nu ook een program uitwerken dat 
in de Prolegomena als ‘noëtica’3 werd aangekondigd;4 ze moet begrijpelijk maken 
waarom en in hoeverre haar logische vormen fundamentele normen zijn en op 
welke manier de formele ontologie, de kennis van menselijke logica, met de soor-
ten of ‘lagen’ van het oordelen samenhangt. Maar dit betekent niets anders dan 
dat ook de logica aan fenomenologie moet doen.5

1	 hua xvii, p. 30
2	 hua xvii, p. 31
3	 noëtiek: denkleer, kennisleer; Gr.: noètikos = tot denken in staat, noètikom = denkvermogen, van noètos 

= alleen voor het denken bestaande en bereikbaar, van noëö = ik denk, van noös = het denken. [‘De kosmologie is 
het voetstuk van het noëtisch onderzoek.’]

4	 hua xviii, p. 240
5	 Sokolowski 2003 [Mgr. Robert Sokolowski (1934) promoveerde aan de k.u. Leuven bij Herman Leo 

van Breda o.f.m. met The Formation of Husserl’s Concept of Constitution, Den Haag 1964 (Phaenomenolo-
gica 18) en doceert filosofie aan de Catholic University of America, Washington d.c. Hij was gastdocent 
aan The New School for Social Research, University of Texas in Austin, Villanova University en Yale University. 
In 1996 gaf hij de 26e Robert J. Oppenheimer Memorial Lecture in het Los Alamos National Laboratory. Hij 
schreef o.m. Introduction to Phenomenology, Moral Action, The God of Faith and Reason, Presence and Absence, 
en Husserlian Meditations. Zijn laatste boek is Phenomenology of the Human Person New York, Cambridge 
u.p. 2008.]	

zie ook Bijlage 26 over Husserl’s Logische Untersuchungen in het hedendaagse debat op blz. 294.

© ️
2026



60

[risico’s van onzuivere waarneming]

(fenomenologische antropologie)

‘De kracht van de fenomenologische waarnemingsmethode is dat zij de 

oorspronkelijke band tussen waarnemer en wereld, die in de psycholo-

gie weleens wordt vergeten, heeft hersteld en daardoor de waarneming 

van de werkelijkheid weer mogelijk heeft gemaakt.’ ¹ 

1	 vgl: Han Fortmann   Als ziende de onzienlijke i, hfst 30 Het probleem van onjuiste waarne-
ming (1964), Hilversum 1974. 

	 Fortmann benoemt de gevaren van denken zonder waarneming of met veronder-
stelde waarnemingen van elders: ‘Het is de eenzijdigheid van onze blik die de waar-
heid zo kwetsbaar maakt. Dit maakt de wereld keer op keer demonisch en afgo-
disch. De fenomenologische methode leert dat demonen en afgoden de overmacht 
van de profaniteit laten zien bij het kijken en redeneren vanuit één perspectief ’(§ 10). 

	 ‘Vertroebeling van relaties, blikvervalsing, datgene wat Jung anima-projectie noemt, 
is niet zozeer het bekleden van de ander met eigen subjectiviteit, het is blikbeperking. 
Je ziet alleen wat je verlangt, vreest of haat. Er worden kwaliteiten gecreëerd die an 
sich realistisch zijn, maar niet meer dan dat... en dus te weinig’ ( § 8). 

	 Fortmann verwijst naar Sir James Frazer’s zesde deel van de Golden Bough over de 
rituelen van de zondebok (§ 11). In 1982 verscheen Le bouc émissaire van René Girard 
(De zondebok, Kampen 1986). 

	 Dat ongefilterde waarneming bij een niet uitgerijpte cerebrale cortex ongetemperd 
de instinctieve driften vanuit de hersenstam kunnen triggeren, geeft de urgentie 
van zuivere waarneming aan. Een argeloos gebaar van een voorbijganger krijgt de 
betekenis van een bedreiging. De dwaling betekent niet dat de waarneming ondeug-
delijk was, een gebaar kan velerlei zin hebben. 

	 Dwaling is een gebrek aan waarneming, niet ervan.

terzijde: Het belang van de adolescentie, de ontwikkelingsfase tussen kindertijd en vol-
wassenheid waarin jeugdigen met vallen opstaan hun eigen weg vinden, is evident. 
Zo ook het gegeven dat conflictueuze situaties veelal ontstaan door gebrekkige com-
municatie, onwetendheid, niet tijdig opmerken van signalen, vermoeidheid etc. 

vgl: Eveline Crone, Het puberende brein, Amsterdam 2009; zie ook blz. 301 n. 
zie verder: Bijlage 24 Fenomenologische pedagogiek p. 291; Bijlage 27 Waarneming in de 

schriftloze cultuur p. 308.

Inkijk-exemplaar © 2/17



61

hoofdstuk iv

fenomenologie en theorie van de kennis 
(logische untersuchungen deel ii)

§ 1  inleiding

In de inleiding tot het tweede deel van de Logische Untersuchungen haakt 
Husserl in op het laatste hoofdstuk van de Prolegomena om duidelijk te 

maken wat de taak van de volgende analyse behelst: de verhouding van het 
logische tot het psychologische te verhelderen en omgekeerd, dus aantonen 
hoe ideale thema’s in gedachten begrepen worden en hoe het denken en ken-
nen zich op de Sachverhalt richt en deze ‘treft’.1 Husserl typeert ze als fenomeno-
logische analyse, die hij afzet tegen psychologisch onderzoek. Het is het begrip 
van de fenomenologische reductie dat later ontwikkeld wordt2. In de fenome-
nologische analyse wordt scherp verschil gemaakt tussen de objecten van de 
acten, dat waaraan we denken of wat we ons herinneren en ons voorstellen &c, 
en de acten zelf. De objecten worden dus niet, zoals bij de psychologistische 
stromingen binnen de kennistheorie, aan de bewustzijnsinhouden gelijkge-
steld. Met deze aanpak wil Husserl <tot de zaken zelf > doordringen in plaats 
van bij ‘kale woorden’ te blijven staan.3

Wat hij bedoelt wordt duidelijk in Ideen i, waar hij zijn aanpak tegenover 
die van een empiristische kennistheorie zet. De empirist verwart de terugkeer 
naar de zaken zelf, en wel met de ervaring van natuurfeiten. De achterlig-
gende gedachte, dat alle oordelen terugkeer naar natuurfeiten vereisen, is een 
vooroordeel.4 Husserl verlangt voor de fenomenologie, voor zover ze een echte 
wetenschap wil zijn, ‘als basis van alle bewijzen onmiddellijk geldige oorde-
len als zodanig, die hun geldigheid direct uit oorspronkelijk gegeven aanschou-
wingen putten’.5 De zaken zelf zijn dus die zaken die in deze aanschouwingen, 
waarvan we het karakter op deze plaats nog niet kennen, onmiddellijk gege-
ven zijn, of, zoals Husserl ook wel zegt, geschouwd kunnen worden. 
1	 sachverhalt: toedracht, feiten; stand van zaken, verband, zaak; wezenlijke/feitelijke samenhang, 

-inhoud.
2	 vgl. hierna hoofdstuk vijf.
3	 hua xix/1, p. 10
4	 hua iii/1, p. 42
5	 ‘originär gebenden Anschuauungen’; hua iii/1, p. 42

© ️
2026



62

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

Waaruit de aanschouwing bestaat en hoe ze te rechtvaardigen valt, vormt in wat 
volgt een belangrijk thema, dit vooral in de tweede en zesde Onderzoeking.

Voor de onbevangen lezer is het niet meteen duidelijk dat Husserl in de 
Logische Untersuchungen op zijn grondvraag een systematisch antwoord geeft. 
De tekst maakt de indruk van een losse opeenvolging van reflecties over uit-
eenlopende thema’s die allemaal op een of andere manier met het bewustzijn 
te maken hebben. Husserl zelf beweert in zijn Inleiding tot het tweede deel dat de 
rangschikking van de individuele onderzoekingen een ‘natuurlijke volgorde’ 
vertoont, maar dat hij toch ‘als het ware zigzaggend’ te werk moet gaan om 
abstracte onduidelijkheden weg te nemen en aangebrachte begripsverhelde-
ringen aan de hand van nieuwe thema’s te verifiëren.1

Husserl begint met het thema Uitdrukking en betekenis omdat taal het 
medium van wetenschappen en logica is. Omdat hij betekenissen als ideale 
objecten opvat gaat het in de tweede Onderzoeking om de manier hoe in de 
kennisleer onze toegang tot dergelijke objecten eruit ziet. Hier wordt de ‘ide-
atie’, de ideeënvorming als essentiële vorm van inzicht in ideale samenhangen 
geïntroduceerd. Voor Husserl’s volgende gedachtenontwikkeling is dan van 
belang dat dingen over het algemeen uit onderdelen opgebouwd kunnen zijn 
die niet alleen echte onderdelen of stukken maar ‘abstracte’ delen of momen-
ten zijn. Dit en het essentiële begrip fundering wordt in de derde Onderzoe-
king behandeld. De vierde Onderzoeking houdt zich bezig met de idee van 
een logische grammatica dat Husserl als opstap naar de eigenlijke logica 
opvat, doordat ze tussen zin en onzin een grens trekt. Hier wordt het tevoren 
ontwikkelde begrip van abstracte onderdelen op betekenissen toegepast. 

De vijfde Onderzoeking introduceert het begrip intentionaliteit en beschrijft de 
grondstructuren van acten. Ze laat zien dat en hoe we tussen de acten zelf en hun 
intentionele objecten onderscheiden. In de zesde Onderzoeking maakt Husserl 
van de voorgaande analyses gebruik om een omvattende theorie van de waar-
neming, van de evidentie en ten slotte van de kennis van ideale (categoriale) 
objecten te ontwikkelen. Daarmee is dan een de vraag naar de manier van 
kennen van het logische in psychische acten beantwoord.2
1	 hua xix/1, p. 22 e.v.; vgl. hua iii/1, p. 287
2	 vgl. voor de samenhang van de Logische Untersuchungen D. W. Smith 2003

Inkijk-exemplaar © 2/17



63

2  uitdrukking en betekenis

§ 2  uitdrukking en betekenis (1e logische onderzoeking)
Omdat symbolische tekens tussen het beschouwende ik (subject) en hun 
intentionele zaken of mensen (object) bemiddelen, is het zinvol om het onder-
zoek met een waardenbepaling (semiotiek of tekenleer) te beginnen. Husserl 
maakt aanvankelijk verschil tussen voortekens1 en betekenisvolle symbolen. 
De streep op de brugpijler geeft de hoge waterstand van het afgelopen jaar 
aan, rook wijst op vuur en de knoop in je zakdoek herinnert. De functie van 
het aanduiden2 is kennelijk gelijk aan die van de associatie3: het een maakt 
van het ander bewust. Alleen bij conventionele aankondigingen zeggen we 
ook wel dat ze iets betekenen, want in de ‘eigenlijke zin is iets pas aanduiding 
te noemen als dit en waar dit in een denkend wezen daadwerkelijk als aanwij-
zing voor iets dient’.4 
De aanduidende functie vertoont enige bijzonderheden: de streep op de brug-
pijler brengt niet alleen toevallig het hoge water van het afgelopen jaar in 
herinnering maar hij ‘legt getuigenis af ’, hij motiveert om overtuigd te zijn 
van het feit dat het toen hoogwater was. Ook leidt het feit dat de streep in de 
functie van aanduiding wordt gebruikt tot een ‘voelbare’ samenhang, tot een 
natuurlijk aandoende verwijzingseenheid van het een naar het ander.

Van de loutere aanduidingen onderscheidt Husserl de uitdrukkingen in 
de taal als eenheden die niet alleen naar iets verwijzen maar iets betekenen5. 
Allereerst bestaat en ontstaat het spreken door middel van taal in een com-
municatief proces dat Donald Davidson driehoeksmeting, triangulatie, noemt. 
De spreker spreekt zich uit over iets, de luisteraar begrijpt de bedoeling van de 
spreker doordat hij deze ‘als een persoon opvat die niet louter geluiden produ-
ceert maar tegen deze praat’.6 Ook hier fungeren de uitdrukkingen voorlopig als 
aanduidingen voor de gedachten van de spreker, al kunnen ze in deze functie 
niet opgaan. Want we praten ook in ons denken zonder dat de woorden als 

1	 Anzeichen
2	 Anzeigens
3	 vgl. hierna 6.5.
4	 hua xix/1, p. 31
5	 hua xix/1, § 5; De Palma 2008
6	 hua xix/1, p. 39

© ️
2026



64

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

aanduidingen voor gedachten beschouwd zouden kunnen worden. Ze ‘moti-
veren’ ons niet om naar de betekenis over te gaan maar we leven in de betekenis. 
Nu kan deze betekenis niet zomaar uit mentale ervaringen bestaan die wil-
lekeurig op de symbolen gericht staan. Ze brengen eerder de kenmerken ons 
systematisch bij een bepaalde betekenis die we vervolgens met de symbolen 
‘aanduiden’ (meinen).

Waaruit bestaat dit Gemeinte, wat is zin? Het psychologistische antwoord 
dat we met de taaltekens onze ervaringen of voorstellingen bedoelen, wijst 
Husserl van de hand. Als dit zo was dan zouden uitdrukkingen niet van aan-
duidingen verschillen; met uitdrukkingen zou dan niets objectiefs en met 
name niets logisch tot uitdrukking kunnen worden gebracht. Wellicht moe-
ten we bij de uitdrukkingen verschil maken tussen de materiële symbolen, de 
mentale gebeurtenissen die ze vertellen en hun betekenis. Er komt nog een 
essentieel aspect bij. Met uitdrukkingen brengen we niet alleen een betekenis 
tot uitdrukking, we praten over iets, namelijk over objecten in de ruimste zin. 
Zo kunnen dus in de talige uitdrukking het materiële symbool, de geestelijke 
ervaring, de betekenis en het object onderscheiden worden. Met de relatie tot 
het object komt daarbij van begin af aan het kernthema van de Logische Unter-
suchungen ter sprake: de intentionaliteit als de bewustzijnsfunctie die tussen 
het subject en het object bemiddelt.

De samenhang tussen deze eenheden van symboolbetrekkingen ziet er onge-
veer zo uit. Met een symbool bedoelen we iets directs in die zin dat het sym-
bool alleen een soort van houvast voor de betekenis is waarin ons talig bele-
ven plaatsvindt en opgaat. Bekijk je een woord bijvoorbeeld eerst als materië-
le gebeurtenis van gedrukt zwart en aansluitend als betekenisvol woord, dan 
blijkt dat het bewustzijn van de waarneming van het materiële object naar dat 
niveau van de betekenis of van de zin glijdt waarop het symbool als object geen 
essentiële rol meer speelt.1 We bedoelen nu met het symbool ‘iets’ en dat wil 
niet alleen zeggen dat we een zin beleven, maar ook dat we ons op een object 
in de ruimste zin beroepen. De objectrelatie kan daarbij op zijn beurt óf aan-
schouwlijk voor de geest gehaald óf louter beoogd zijn. Is het bedoelde object 

1	 hua xix/1, p. 46 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



65

2  uitdrukking en betekenis

ook aanschouwlijk gegeven, dan is het bedoelde, bv. in de waarneming, ‘ver-
wezenlijkt’ (erfüllt). Daarmee is dan ook een relatie tussen de uitdrukking en het 
object tot stand gebracht. Maar we bedoelen soms iets zonder dat zo’n voltooi-
de betekenis plaatsvindt of ook maar mogelijk is, bijvoorbeeld als we aan het 
grootste priemgetal of aan een gouden berg denken. Husserl spreekt hier van 
leeren Vermeinen, leeg veronderstellen. Het innerlijk praten of denken in uit-
drukkingen vindt dus plaats in twee soorten ervaringen of acten zoals Husserl 
nu zegt. 

1.	 Ervaringen die aan de uitdrukking zin en betekenis geven, dus betekenis 
verlenende acten.

2.	 Ervaringen die deze betekenis verwezenlijken, de bedeutungserfüllenden 		
Akten, betekenis verwezenlijkende daden.

Daarbij ervaren we geen woordvoorstelling die door een betekenis verle-
nende handeling naar het object verwijst. We vatten het symbool met-
een op als betekenisvol en wijden ons aan de realisatie van de betekenis-
intentie. Deze beschrijving van het bedoelen als intentioneel verwijzen 
naar het object kan als een genetisch moment in de semiotiek van de Lo-
gische Untersuchungen worden begrepen dat Husserl later zal uitwerken.1  
In de rest van de eerste Logische Onderzoeking gaat het om dit bedoelen in de 
taal, dat essentieel in de zinvolle bedoeling van het object bestaat. Maar voor 
Husserl is niet elke opzet per se een aangelegenheid van de taal. Ook niet-tali-
ge intentionele acten worden in de volgende onderzoekingen behandeld.

Omdat de uitdrukking zijn betekenis of zin niet door ons subjectief ‘bedoelen’ 
kan krijgen, anders was de betekenis weer louter subjectief en bleef het raad-
sel van de Prolegomena onopgelost, gaat het nu om algemene, ideale verhou-
dingen.2 Het bedoelde is niet het materiële teken zelf, ook niet onze concrete 
feitelijke handeling, maar zijn ‘ideale inhoud’, dezelfde betekenis in verschil-
lende acten van hetzelfde type. Het onderscheid van Charles Peirce (2) tussen 

1	 vgl. hierna 7.4. 
semiotiek: tekenleer, m.b.t. de waarde van een teken, symptomenleer (geneesk.).

2	 Husserl gebruikt de uitdrukkingen betekenis of zin synoniem. bedeuting = precieze betekenis; sinn = 
(vaag gevoel, begrip, (instinctief) besef. [An Meinen und Glauben bindet man kein Pferd fest.]

© ️
2026



66

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

type en token1 past naadloos bij dit onderscheid.2 Peirce maakt verschil tussen 
het vóórkomen (token) van het woord en aan deze kant en het type en dat met 
dit vóórkomen veraanschouwlijkt wordt. In de zin van Husserl moeten onze 
feitelijke handelingen als token worden verstaan die meta-individuele types of 
zoals Husserl zegt species3 belichamen. De betekenis, een omstreden bepaling 
die Husserl later corrigeert, is telkens het type of de species van de act-token of 
preciezer: van bepaalde momenten van act-token, van de betekenisintenties.4 
De bedoeling die aan een uitdrukking betekenis verleent heeft dus een ideaal 
aspect dat de objectieve betekenis van de uitdrukking uitmaakt. En boven-
dien toestaat om deze betekenis ook in een actuele communicatie te herkennen. 
In deze zin drukt bijvoorbeeld ook een wiskundige hypothese geen ondeel-
bare hypothetische handeling uit maar een objectieve ideale inhoud.

Terwijl betekenistheoretici zoals Frege de psychische voorstelling die het 
begrijpen van een symbool begeleidt strikt scheiden van de objectieve zin 
van dit teken, ligt de zin bij Husserl dus niet in de taalsymbolen maar in de 
mentale acten die daaraan betekenis verlenen. Zo vindt juist in het betekenen 
de taak van de Prolegomena zijn eerste oplossing: Het subjectief beleven maakt de 
objectieve betekenis aanschouwlijk.5

Husserl vult dit beeld nog aan met een analyse van regelmatig gebruikte 
uitdrukkingen zoals ‘ik ’, ‘hier’ en ‘nu’ die zijn analyse zouden kunnen bedrei-
gen. Met zulke uitdrukkingen kunnen we met dezelfde symbolen, en in 
zekere zin ook dezelfde betekenis, telkens andere objecten bedoelen.6 Maar 
omdat Husserl de zin van de uitdrukkingen naar de mentale acten verlegt ligt 
de volgende oplossing voor de hand: Aspecten van de context worden meege-
nomen in de betreffende concrete zin. Hierin wordt ook al een ander belang-
rijk kenmerk van innerlijke ervaringen aangekondigd. Dergelijke acten zijn 
in de regel complex en gelaagd; ze kunnen niet tot eenvoudige bestanddelen 
‘teruggebracht’ worden.
1	 Collected Papers, 4.537
2	 Over de verhouding tussen Peirce en Husserl vgl. Spiegelberg 1981.
3	 vgl. hierna 4.3. [individueel, Lat. individuus = ondeelbaar, op zichzelf staand, apart, het eigene.]
4	 hua xix/1, p. 105 e.v.; Chrudzimski 2002
5	 Voor de vergelijking van Frege en Husserl zie: McIntyre 1987; Welton 1987 en Sokolowski 1987.
6	 Ortiz-Hill 2003; Soldati 2008; Van der Schaar (Instituut voor Wijsbegeerte, Leiden) 1995.

Inkijk-exemplaar © 2/17



67

3  de ideale eenheid van de species

§ 3  de ideale eenheid van de species (2e logische onderzoeking)
Over het globale doel van de tweede Onderzoeking schrijft Husserl in het 
voorwoord tot de 2e druk dat het ‘er alleen op aankomt dat we aan de hand 
van een type, bijvoorbeeld vertegenwoordigd door het idee ‘rood’, ideeën zien 
en het wezen van dit ‘zien’ leren inzien’.1 Wat Husserl hier een ‘type’ noemt 
zijn in de tweede Onderzoeking de species, de algemene objecten of ideeën.2 
Husserl’s strategie is dat hij eerst aantoont dat we in onze kennis toegang tot 
algemene objecten hebben om dan de onwaarheid van de empiristische en 
nominalistische3 theorieën uiteen te zetten, die proberen óf de ideeën óf onze 
toegang daartoe tot iets anders (categorieën, abstractie) te herleiden en om zo 
uiteindelijk langs een negatieve weg (ex negativo) te bepleiten dat we over het 
vermogen tot ideatie of wezensaanschouwing, zoals hij later zegt, beschikken.

Onder een species verstaat Husserl in de lijn van Lotze een universeel object 
of idee4 dat in verschillende individuele objecten en hun momenten veraan-
schouwlijkt wordt, bijvoorbeeld zoals het idee van het rode zich in de ver-
schillende roodmomenten van concrete dingen manifesteert. Husserl onder-
scheidt zowel individuele en specifieke bijzonderheden als individuele en 
specifieke algemeenheden. Voorbeelden zijn de volgende:

individueel specifiek

bijzonderheid
algemeenheid

dit huis
de soort huizen

het getal twee
getal, rood, huis

Husserl bedoelt met species specifieke algemeenheden, dus ideale objecten die 
in individuen of momenten van op zichzelf staande dingen gefundeerd zijn.5 

In ruimere zin noemt hij ook specifieke individuen species, bijvoorbeeld in de 
Prolegomena waar hij het getal vijf een (laagste) species noemt.6 

1	 hua xviii, p. 14
2	 species (Lat.) soort, vgl. speciaal.
3	 nominalisme: Filosofie die de algemene begrippen alleen als namen beschouwt en hun elke werke-

lijkheidswaarde ontzegt.
4	 vgl. hua xviii, p. 135; vgl. hierboven 3.2
5	 Voor het begrip fundering vgl. hierna 4.4
6	 hua xviii, p. 173 e.v.

© ️
2026



68

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

De specifieke bijzonderheden en algemeenheden vat Husserl later samen in 
Ideen i onder het begrip wezen of eidos.1

Hoe komen we dus van de concrete hele acten bij de betekenissen, of alge-
mener van concrete dingen (Konkreta), bij algemene begrippen uit? Eerst ver-
wijst Husserl naar een fenomenologisch onderscheid dat we evident waarne-
men. Het maakt overduidelijk verschil of we het huis aan de overkant als apart 
object aanschouwen, het wit van zijn muren bedoelen of dit wit als exemplaar 
van de kleur wit in het algemeen beschouwen.2 In het eerste geval bedoelen 
we iets concreets, in het tweede geval een moment van dit ding – dit wit – en 
in het derde geval een ideaal object, de kleur wit. Het fenomeen is daarbij elke 
keer hetzelfde, inclusief de zintuiglijke inhouden, bovendien vatten we ze als 
eigenschappen van hetzelfde ding op. Daarbij veronderstelt het bedoelen in de 
twee laatste gevallen het waarnemen van het huis en in het laatste geval ook 
het wit-moment. Hierin komt een algemene afhankelijkheidsverhouding tot 
uitdrukking: Species zijn altijd ‘gefundeerd’ in het ondeelbare of in delen en 
momenten daarvan. In deze zin neemt Husserl de opvatting van Lotze over 
dat ideale objecten van iets onder woorden kunnen gebracht, dus ‘gelden’, 
maar niet ‘reëel bestaan’, al vindt hij, om zich van psychologisten en nomina-
listen te distantiëren, dikwijls krachttermen voor het ‘bestaan’ van het ideale.3

Daarmee wijst Husserl evenzeer een radicaal platonistisch antwoord op de 
vraag naar het bestaan van de ideeën van de hand als een empiristisch, psy-
chologistisch of nominalistisch.4 Het empiristische antwoord zou bv. species 
als categorieën of ‘gelijkheidssferen’ begrijpen. Husserl laat zien dat deze laat-
ste pas aan de hand van voorafgaande specieskennis herkend kunnen worden. 
Zou immers de categorie van de rode dingen toevallig samenhangen met die 
van de rechthoekige (d.w.z. rood en rechthoekig zouden naast elkaar bestaan), 
dan konden we het verschil tussen roodheid en rechthoekigheid niet zien.
Voor de psychologist zijn betekenissen individuele kenmerken van betekenis
acten. Maar het lijkt duidelijk – nog los van alle andere argumenten tegen 

1 	  hua iii/1, p. 32
2	 hua xix/1, p. 136 e.v.
3	 vgl. bv. hua xix/1, p. 112, 130.
4	 zie over platonisme ook de brief van Husserl aan Julius Stenzel in Briefwechsel op blz. 333. 

Inkijk-exemplaar © 2/17



69

3  de ideale eenheid van de species

het psychologisme – dat we met concrete bedoelende acten niet opnieuw iets 
kunnen bedoelen dat in deze acten intrinsiek besloten ligt.1 De psycholo-
gist vat betekenis soms ook wel als visuele voorstelling op. Zo wordt Locke 
gedwongen om tegenstrijdige betekenissen te accepteren omdat een alge-
mene driehoek die telkens concreet wordt voorgesteld zowel gelijkbenig kan 
zijn als het tegendeel. Ook dit is dus geen oplossing.

Het nominalistisch antwoord op de vraag naar het kennen van algemene 
objecten is dat de algemeenheid van de algemene begrippen überhaupt ont-
kend en tot ‘bijzonderheden’, loutere namen, herleid wordt.2 In zekere zin 
zijn de empiristische en psychologistische antwoorden nominalistisch. Alle-
maal, zegt Husserl, zien ze ‘het eigenaardige bewustzijn’ over het hoofd ‘dat 
enerzijds in de levend ervaren zin van de symbolen […] blijkt en anderzijds in 
de correlatieve acten van het verwezenlijken die het eigenlijke voorstellen van 
het algemene uitmaken’.3 Gemist wordt dus dat we met de namen voor species 
geen individuele kenmerken of categorieën bedoelen en dat deze betekenis-
acten ook niet in het waarnemen van bijzonderheden of kwaliteiten opgaan.

Species zijn ons door een specifieke soort van aanschouwing gegeven, name-
lijk in het kennen van het type in het token, dus een soort ‘type (h)erkenning’. 
Hebben we eenmaal aan de hand van iets roods herkend wat de idee van het 
rode is, dan is dit voor ons ‘aanschouwlijk ’ als ideaal object gegeven en zeker 
niet als soort of als iets eigens. Husserl spreekt hier ook wel van de inzichte-
lijke ideatie of ideërende abstractie waardoor het algemene voor ons toegankelijk 
wordt. Pas in de zesde Logische Onderzoeking probeert Husserl op te helderen 
hoe zo’n ‘categoriale aanschouwing’ op basis van de tot dan toe ontwikkelde ter-
minologie precies begrepen moet worden. Het vermogen om in het concrete 
het algemene te zien is in ieder geval een ‘eigen betekenisvorm’, een ‘nieuwe 
manier van <voorstellen>’.4 De uitvoerige argumenten tegen de empiristen in 
de tweede Logische Onderzoeking dienen dan om de niet-herleidbaarheid van 
deze ideatie te bewijzen.

1	 hua xix/1, p. 129
2	 hua xix/1, p. 128
3	 hua xix/1, p. 149
4	 hua xix/1, p. 153. [categoriale aanschouwing: onvoorwaardelijk onmiddellijk inzicht]

© ️
2026



70

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

§ 4  fundering en deel-geheel-relaties (3e logische onderzoeking)
Ideatie, het schouwen van het wezen, is niet de enige methode die Husserl met 
zijn fenomenologie als iets nieuws in de filosofie introduceert. In de Derde 
Onderzoeking legt hij de basis voor nog een grondbegrip, dat door psychologen 
zoals Brentano en Stumpf al gebruikt werd maar van de systematische inven-
taris van de filosofie geen deel uitmaakte. Dit is het begrip fundering, dat op 
een formele analyse van deel-geheel-relaties berust. Fundering is zo’n basis-
begrip in Husserl’s fenomenologie, dat tot in de laatste geschriften amper een 
tekst te vinden is waarin er niet op een of andere manier naar verwezen wordt. 
De betekenis van de derde Onderzoeking voor Husserl’s denken mag dus niet 
onderschat worden. Hier wordt niet alleen een formeel instrument van de 
ontologie beschreven maar ook een analytische methode en methodologisch 
principe dat voor Husserl’s fenomenologie bepalend is.1

Husserl begint met enkele constateringen die tegelijkertijd zijn termino-
logie vastleggen. Objecten kunnen in de verhouding van gehelen en delen 
(boom en tak) of in relaties tot elkaar (boom en boom, ‘gecoördineerde delen’)2 
staan. Delen zijn daarbij dat wat in een object te onderscheiden en objectief 
voorhanden is, wat het opbouwt.3 Objecten kunnen bovendien eenvoudig of 
samengesteld zijn voor zover ze scheidbare delen hebben, dat wil zeggen wel 
of niet in delen ‘uit elkaar gehaald’ kunnen worden.

De beslissende constatering is nu dat scheidbare delen van gehelen rela-
tief ten opzichte van elkaar en ook relatief tegenover verschillende gehelen 
‘zelfstandig’ of ‘onzelfstandig’ kunnen zijn. Als we ons willekeurige complexe 
objecten voorstellen voor die in de ruimste zin delen vertonen, dan vormen 
bij veel van deze objecten, vooral de materiële ‘middelgrote’, de delen op hun 
beurt zelfstandige objecten. ‘Ze blijven naar het schijnt wat ze zijn, ook al 
worden de tegelijkertijd daarmee verbonden delen als verdwijnend of hoe dan 
ook veranderend voorgesteld’.4 
Maar nu zijn er kennelijk ‘objecten’ (in de ruimste zin) die niet in deze zin 

1	 Drummond 2008; Fine 1995; Simons 1987; B. Smith 1982; Sokolowski 1968
2	 hua xix/1, p. 229
3	 hua xix/1, p. 231
4	 hua xxii, p. 93

Inkijk-exemplaar © 2/17



71

4  fundering en deel-geheel-relaties

‘zelfstandig’ kunnen voorkomen. De intensiteit van een toon is niet voor te 
stellen zonder toon, de figuur niet zonder een kwaliteit als kleur en de zoge-
heten figuurkwaliteiten die Stumpf en Ehrenfels onderzocht hadden zijn juist 
daardoor gedefinieerd dat het ‘onzelfstandige inhouden’ zijn. Husserl noemt 
zelfstandige delen voortaan stukken, onzelfstandige delen noemt hij afhanke-
lijke delen, momenten of abstracte delen van een geheel. Dit spraakgebruik 
houdt hij onveranderd in al zijn geschriften vast. Heeft hij het dus over een 
moment, dan wordt daarmee altijd een onzelfstandig deel van een geheel 
bedoeld. Historisch voert hij het verschil terug op Locke en Berkeley; in de 
jongere analytische ontologie worden de momenten ook wel onder de bena-
ming ‘Tropen’ bediscussieerd.1

Husserl verklaart dit idee nu weliswaar nader. Doordat hij notoir naar de 
‘voorstelbaarheid’ van bewustzijnsinhouden verwijst, heeft dit het zg. psy-
chologistisch misverstand van de Logische Untersuchungen in de hand gewerkt. 
De deel-geheel-theorie kan echter heel formeel zonder een dergelijke verwijzing 
en voor willekeurige objecten x, y worden gereconstrueerd.2 Noemen we de 
fundamentele deel-relatie ‘≤’, dan kun je bijvoorbeeld definiëren:

d1 (echt deel, <)		  x < y desda (x ≤ y & x ≠ y)
d2 (complex geheel)		  x is een complex geheel desda. 
				    ∃y(y < x)
d3 (scheidbaar deel)		  x en y zijn scheidbare delen 
				    ¬∃u (u ≤ x & u ≤ y)

Husserl verklaart het spreken van afhankelijke delen of momenten zo dat een 
dergelijk deel ‘naar zijn wezen’ of ‘noodzakelijk’ niet alléén kan voorkomen. 
Dit kan met een modale operator n (= noodzakelijk) worden voorgesteld:

d4 (moment)			   x is een moment van y desda. 
				    n (x ≤ y).3 

1	 Willard 2003; troop: (fil.) argument voor het scepticisme.
2	 Blecksmith/Null 1991; Simons 1987; hua xix/1, p. 240 e.v.
3	 desda Ndl.: dan en slechts dan als; Vl.: als en slechts als; gdw Hd.: genau dann, wenn; iff Eng.: if and only if.

© ️
2026



72

Een abstractum laat zich dan definiëren als een object met betrekking tot de 
een of andere totaliteit waarvan dit object afhankelijk is. Een concretum is ech-
ter een object dat als onafhankelijke totaliteit kan bestaan. Ten slotte komt 
uit de definitie van de afhankelijke delen ook het centrale begrip fundering 
te voorschijn dat Husserl zo definieert: ‘Kan wezenswetmatig een a als zoda-
nig alleen bestaan in een omvattende eenheid die het met een μ verbindt, dan 
zeggen we dat een α als zodanig fundering door een μ nodig heeft of ook wel 
dat een a als zodanig op aanvulling met een μ aangewezen is’.1 In alle vol-
gende samenhangen waarin Husserl zegt dat iets in iets anders gefundeerd is, 
wordt deze samenhang bedoeld: het gefundeerde kan dus van aard niet onaf-
hankelijk van zijn fundament voorkomen of ‘voorgesteld’ worden; het is een 
moment of een abstract deel van zijn basis.

Husserl gebruikt het begrip fundering niet alleen in een ontologische maar 
ook in een kentheoretische zin zoals later in de Zesde Onderzoeking blijkt: niet 
alleen objecten in de ruimste zin maar ook bewustzijnsacten kunnen funde-
ringsrelaties onderhouden. Deze tweede betekenis van fundering blijkt dan 
zelfs belangrijker te zijn voor de fenomenologie. De relatie van fundering is 
daarbij transitief, overgankelijk, en zowel eenzijdige als wederzijdse funde-
ring zijn mogelijk. Het ontwerp van de fundering heeft een bepaalde over-
eenkomst met het door Richard Hare (The language of morals) in de moraalfilo-
sofie en door Donald Davidson in de philosophy of mind gebruikte begrip van de 
supervenience, bijkomstigheid, van het veranderen van eigenschappen afhan-
kelijk van eigenschappen van een onderliggend niveau.

Wanneer Husserl hier zegt dat een moment niet onafhankelijk van Gan-
zen, volkomenheden, gedacht kan worden, dan bedoelt hij dus geen psycholo-
gisch onvermogen. Kunnen-voorstellen in de zin van iets opmerken, uit een 
context lichten of de aandacht daarop richten is te onderscheiden van het hier 
bedoelde ‘zich iets kunnen voorstellen’. Bepaalde verhoudingen kunnen we 
ons niet voorstellen omdat ze ‘verschillen die op het zuivere wezen van de 
zaken berusten’ betreffen, zoals het categoriaal verschil van getal en boom of 
het afhankelijk bestaan van intensiteit. We kunnen ons geen ‘pure’ intensi-

1	 hua xix/1, p. 267

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

Inkijk-exemplaar © 2/17



73

4  fundering en deel-geheel-relaties

teit voorstellen omdat intensiteit noodzakelijk een moment van iets anders 
is. In een formulering die aan de jonge Wittgenstein doet denken zegt Hus-
serl: ‘Wat we niet kunnen denken kan niet zijn, wat niet kan zijn kunnen we 
niet denken’1: individuele gedachte-token veraanschouwlijken immers altijd 
ideale gedachten. Denken betekent daarom altijd al zinvol denken, waaruit 
als taak van de volgende Logische Onderzoeking resulteert dat zin van onzin 
onderscheiden wordt.
Afhankelijkheidsrelaties van het beschreven type zijn relaties die tussen de 
‘species’ voorkomen, niet louter tussen hun verbijzonderingen. Aangezien ze 
daarom voor alle individuele token gelden leggen ze hiervoor ‘wezenswetten’ 
vast: ‘Geen toon zonder intensiteit’, ‘Geen kleur zonder omvang’. Dergelijke 
wetten gelden noodzakelijk en zonder te refereren naar empirie en zijn dus op 
voorhand geldig. Herken ik iets als toon, dan weet ik zonder verder onderzoek 
dat dit een intensiteit moet vertonen. Tegelijkertijd zijn wezenswetten geen 
analytische uitspraken in de hedendaagse zin; ze verklaren de betekenis van 
de uitdrukkingen die daarin voorkomen niet. Maar dit zou ook niet passen bij 
Husserl’s definitie van ‘analytisch’. Volgens Husserl kenmerken analytische 
uitspraken zich, doordat ze van alle ‘inhoud’ gevrijwaard zijn, waarvan de 
inhoudelijke uitdrukkingen dus allemaal door variabelen vervangen kunnen 
worden. Uit dergelijke generaliserende uitspraken kunnen de objecten van 
de formele ontologie worden afgeleid; het zijn de formele categorieën van de 
variabelen, dus bijvoorbeeld ‘uitspraak ’, ‘begrip’ of ‘object’.

Zulke analytische wetten drukken dan relaties tussen objecten van de for-
mele ontologie uit, bijvoorbeeld: ‘Een complex geheel kan niet zonder delen 
bestaan’. De concrete instanties van dergelijke wetten noemt Husserl ten 
slotte analytische uitspraken. De uitspraak ‘Een koning zonder onderdanen 
bestaat niet’ is analytisch omdat hij een specificatie is van de analytische wet 
Correlativa vereisen elkaar wederzijds.2 In tegenstelling hiermee kan de uitspraak 
kleur kan niet bestaan zonder een zekere omvang niet tot een analytische wet wor-
den herleid. Daarom drukken de genoemde voorbeelden materiële wetten uit, 
die voor ‘inhoudelijke categorieën’, dat wil zeggen van species, gelden en zijn 
1	 hua xix/1, p. 242
2	 hua xix/1, p. 257; correlatie: ‘antecedent’, relatie v. onderlinge afhankelijkheid of beïnvloeding.

© ️
2026



74

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

– met een anders uitgelegde term van Kant – synthetische uitspraken a priori. 
Dergelijke uitspraken worden met behulp van wezensinzicht gekend en vor-
men daarom een nieuwe categorie van waarheden die pas met het introduce-
ren van de ideatie systematisch toegankelijk wordt.

5  de idee van een zuivere grammatica  4e logische onderzoeking
De vierde Onderzoeking past het onderscheid tussen zelfstandige en onzelf-
standige objecten en het begrip fundering toe in het domein van de beteke-
nissen. Haar doel is het funderen van de idee van een ‘zuivere grammatica’ die 
a priorische wetten beschrijft waardoor bij het combineren van uitdrukkin-
gen zin van onzin gescheiden wordt. Een belangrijke trek van ons taalbegrip 
is namelijk dat we helder tussen de volgende gevallen kunnen onderscheiden:

1	 Deze driehoek is rond.
2	 Is één of niet loopt.

De eerste uitspraak is volgens Husserl zinvol maar ‘ad absurdum’, de tweede is 
‘onzinnig’: hij levert helemaal geen zin op. Uitspraken van de eerste soort wor-
den geëlimineerd door de logica: deze laatste stelt vast of de door ons bedoelde 
objecten vrij van tegenspraak mogelijk zijn. Maar daarvóór nog verwijdert 
de zuivere grammatica constructies van de tweede soort en bepaalt dus wat 
überhaupt zinvol gevonden kan worden. De wetten van de zuivere gramma-
tica bepalen zo ‘voor de zuivere logica de mogelijke betekenisvormen, dat wil 
zeggen de a priorische vormen van complexe, eenstemmig zinvolle betekenis-
sen’1 en wel doen ze dit nu juist ten gevolge van het verschil tussen zelfstan-
dige en onzelfstandige betekenissen. Om dit toe te lichten nuanceert Hus-
serl eerst het verschil tussen enkelstralige en meerstralige acten: ‘De eigennaam 
e noemt […] het object om zo te zeggen in één straal die in zich enkelvormig 
is en dus in relatie tot hetzelfde intentionele object niet gedifferentieerd kan 
worden’.2 Uitdrukkingen als ‘e is a’, ‘e dat a is’ &c. zijn meerstralig en uit 
meerdere acten opgebouwd. De vraag is nu of zulke meerstralige betekenissen 
op louter eenstralige kunnen worden teruggevoerd, of ieder woord dus één 
1	 hua xix/1, p. 302; Ortiz-Hill 2003
2	 hua xixs/1, p. 308

Inkijk-exemplaar © 2/17



75

5  de idee van een zuivere grammatica 

eenvoudige betekenis heeft zoals bijvoorbeeld Bolzano aangenomen heeft. 
Nu had Anton Marty de syncategorematische (‘meebetekenende’) uitdrukkin-
gen als eigen betekenisklasse geïntroduceerd, bijvoorbeeld ‘van vader’, ‘om’, 
‘niettemin’. Ook de logische junctoren ‘en’, ‘of ’ enzovoort horen hierbij. Syn-
categorematische uitdrukkingen bevatten alleen samen met andere bestand-
delen van het spreken een volledige betekenis.1

Husserl combineert dit idee van de meebetekenende acten met dat van de 
onzelfstandige objecten uit zijn derde Onderzoeking, en bepaalt syncatego-
rematische uitdrukkingen als die uitdrukkingen die onzelfstandige beteke-
nissen hebben. Daarbij geldt dat ze altijd op zichzelf – als individueel voorko-
mend – begrepen kunnen worden, al worden ze dan wel als ‘moment’ opge-
vat, dat wil zeggen ze worden impliciet met een bepaalde aanvulling uitge-
rust2 die op haar beurt niet willekeurig is. Welke aanvullingen zinvol zijn, dat 
bepalen immers de wetten van de zuivere grammatica.

De syncategorematische betekenissen en uitdrukkingen bevatten in zekere 
zin ‘lege plekken’, waarin volgens a priorische wetten alleen bepaalde catego-
riale vormen ingelast mogen worden. Ze zijn daarom ‘onverzadigd’ op een 
manier die bijvoorbeeld aan de predicaatuitdrukkingen (‘… is de hoofdstad 
van Engeland’) van Frege herinnert. 
De syncategorematische uitdrukking is daarmee zeker niet zonder betekenis 
maar ‘betekenisdrager voor een bepaalde onzelfstandige schakel van de ge-
dachte’.3 Daarmee wijst Husserl Frege’s compositionaliteitsprincipe 4 van de bete-
kenis van de hand want in dat principe is de betekenis van complexe uitdruk-
kingen uit de betekenis van hun delen samengesteld. Zo schrijft hij in een 
voetnoot dat niet aan hem, zoals Marty, ‘de gedachte mag worden toegedicht 
van een opbouw van de totale betekenis uit deelbetekenissen als uit <bouw-
stenen> die ook op zich zouden kunnen bestaan’.5 

1	 hua xix/1, p. 311
2	 C. Ortiz-Hill 2003
3	 hua xix/1, p. 315
4	 compositionaliteitsprincipe: De interpretatie van een complexe uitdrukking is geheel bepaald 

door de betekenis van zijn delen en de wijze waarop deze zijn verbonden.
5	 hua xix/1, p. 316

© ️
2026



76

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

Integendeel, hij zal juist aantonen dat deze opvatting verkeerd is en dus voor 
een contextprincipe pleiten.1

Om syncategorematische uitdrukkingen te beschrijven, moeten we ze in 
contexten van uitspraken (Satzkontexte) plaatsen waarbij de categorematische 
uitdrukkingen door variabelen vervangen worden.2 De wetten van de zuivere 
grammatica bestaan in dergelijke formules; ze regelen de mogelijke zinvolle 
combinaties van uitdrukkingen en sluiten ‘pure betekenismassa’s of ‘onzin’ 
(zoals o.c. de tweede uitspraak) uit. Van deze onzin moet de onzinnigheid of 
absurditeit van mogelijke combinaties van objecten onderscheiden worden.3 
Het elimineren van het laatste is de taak van de apofantische logica [2] van de 
uitspraken of oordelen die zich met de objectieve mogelijkheid en onmoge-
lijkheid van het zijn van betekende objecten bezighoudt. Terwijl de logica dus 
op het vlak van de objecten opereert heeft de logische grammatica met de zin 
van de acten van doen. Het verschil tussen onzin en absurditeit was, zoals Bar-
Hillel (1977) opmerkte, mogelijk de grondslag van Carnaps onderscheid tussen 
formatie- en transformatieregels in de Logische Syntax der Sprache (Wenen 1934).

§ 6  intentionaliteit  5e logische onderzoeking

Husserl had in de eerste Logische Onderzoeking uiteengezet in hoeverre acten 
van het betekenen een object bedoelen of beogen. Deze stelling wordt in de 
vijfde Onderzoeking tot het hele bewustzijn gegeneraliseerd en daarbij ver-
duidelijkt. ‘Bewustzijn’ bestaat voor Husserl dus niet in een stroom van men-
tale processen en ook niet in een speciale daad van het innerlijk gewaarworden, 
maar in het totale bestand van de intentionele ervaringen van een subject. 
Tot de intentionele ervaringen – Husserl noemt ze acten – behoren waarnemin-
gen, herinneringen, overtuigingen, wensen en gevoelens. Husserl keert zich 
nu strategisch tegen twee centrale stellingen van zijn leermeester Brentano. 
Deze had enerzijds beweerd dat alle acten zich intentioneel op een immanent 
object betrekken, ten tweede dat alle acten óf voorstellingen óf in voorstel-
lingen gefundeerd zijn. 

1	 J. Benoist 2008
2	 termini syncategorematici: beslissende betekenis van logische functoren (Jean Buridan).
3	 hierboven de eerste uitspraak; hua xix/1, iv, § 12

Inkijk-exemplaar © 2/17



77

6  intentionaliteit

Aan de hand van een kritiek van de eerste stelling ontwikkelt Husserl eerst 
het voor hem centrale begrip intentionaliteit.1

Algemeen geldt dat acten niet eenvoudig gevoelscomplexen zijn zoals bij-
voorbeeld Hume dacht, maar ze staan op telkens specifieke manieren op ob-
jecten gericht. Je verheugt je over, houdt van, denkt aan, fantaseert iets. Deze 
structuur is zo fundamenteel voor ons begrip van het bewustzijn, dat we aan 
een wezen dat niet tot intentionele verwijzingen in staat is geen bewustzijn 
zouden toeschrijven. Volgens Brentano betrekken nu alle acten zich op een 
‘immanente objectiviteit’ die intentioneel of mentaal ‘inexisteert’. Deze om-
streden theorie leidt tot het probleem dat bijvoorbeeld de wens van een choco-
ladetaart zich niet (of niet alleen) op de taart richt maar op een ‘immanent ob-
ject’ dat zeker niet de gewenste eigenschappen bezit.

Husserl wijst Brentano’s stelling vanwege het impliciet verdubbelen van de 
objectiviteit van de hand, zoals hij Brentano’s beschrijvende psychologie in die 
zin afwijst dat ze intrinsieke (reelle) bestanddelen van het bewustzijn meent 
te beschrijven. Het intentioneel object is niet in de act besloten, maar wordt 
bedoeld en is alleen in dat opzicht met de act zelf al gegeven: ‘Er zijn […] gevoels-
matig geen twee zaken aanwezig. Het onderwerp wordt niet ervaren en daar-
naast de intentionele beleving die zich daarop richt. Er zijn ook geen twee 
zaken in de zin zoals deel en meer omvattend geheel. Slechts één ding is pre-
sent, de intentionele beleving waarvan het essentieel beschrijvende kenmerk 
juist de betrokken intentie is’.2 Daarbij is het intentioneel object niet per se een 
werkelijk extramentaal object; het is eerder een bedoeld object dat al of niet kan 
bestaan. Zo bekeken hoort het object tot de zin van intentionaliteit. Dat ver-
schil is een aspect dat Husserl later tussen noësis en noëma uitbouwt.3 

Daarom is de vraag hoe we ons tot gouden bergen of vierkante cirkels verhou-
den voor Husserl niet problematisch. Een gouden berg intentioneel bedoelen 
is iets totaal anders dan hetzelfde object als ‘verwezenlijking’ van dit bedoe-
len beleven: terwijl het eerste zonder meer lukt is het tweede volgens gang-

1	 Zahavi 2008
2	 hua xix/1, p. 386
3	 Resp. Denkproces van het transcendentale bewustzijn en denkbeeld voor zover in dit proces het object als feno-

meen verschijnt; vgl. hierna 7.2. – extramentaal (Lat.): buiten het bewustzijn (gelegen).

© ️
2026



78

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

bare opvatting onmogelijk. Juist hiermee wordt terugblikkend ook het ver-
schil tussen onzin en absurditeit uit de vierde Onderzoeking duidelijk: we kun-
nen veel, eventueel ook ronde driehoeken, intentioneel bedoelen; iets wat ons 
om empirische of logische redenen nooit werkelijk gegeven kan worden.

De objectrelatie komt in de acten op de volgende manier tot stand. Grond-
slag zijn de gewaarwordingen of gegevens die in de acten intrinsiek voorko-
men. Bewustzijn bestaat nu daarin dat deze gewaarwordingen als iets opgevat 
of interpreterend op iets anders betrokken worden. Gewaarwordingen wor-
den dus niet louter ‘beleefd’ maar ‘geappercipieerd’. De apperceptie, de bewuste 
waarneming van de inhouden kan dezelfde gewaarwordingen op meerdere 
objecten betrekken, en omgekeerd nemen we gedurende het veranderen van 
de gewaarwordingen hetzelfde object waar.[1]

Omdat Husserl bewustzijn door intentionaliteit had gedefinieerd, zouden 
bewuste maar niet-intentionele toestanden, zoals emotionele roerselen, voor 
hem problematisch zijn.2 Hij beschouwt gevoelens hier als afgeleid intentioneel 
omdat ze zijn gefundeerd in intentionele acten zoals onderliggende voorstel-
lingen. Maar omdat fundering essentiële afhankelijkheid betekent zijn gevoe-
lens wezenlijk intentioneel. De intentionaliteit van de acten uit de ‘gemoeds- 
en wilssfeer’ houdt Husserl lange tijd bezig en krijgt betekenis als het hem 
om de fenomenologische fundering van de ethiek en waardefilosofie gaat en 
draagt ten slotte bij aan een herziening van de Logische Untersuchungen.3 Hij 
verdeelt de intentionele acten in de aspecten gewaarwording, materie en kwali-
teit. De gewaarwordingen zijn niet-uitgelegde intrinsieke bestanddelen van 
de acten (een rood-quale 4), de materie is de ‘bezielde’, intentioneel uitgelegde 
gewaarwording (het rood van deze aardbei), de kwaliteit is de aard van en de 
manier waarop de intentionele relatie tot uitdrukking komt, dus bijvoor-
beeld in de manier waarop het genoemd, beoordeeld, herinnerd of gewenst 
wordt. Door de materie wordt het object dus op een bepaalde manier, met een 

1	 Wundt: Wilsuiting, een voorstellende geesteswerking, opzettelijke en geconcentreerde opmerkzaamheid.
2	 hua xix/1, p. 402 e.v.
3	 vgl. 9.2.
4	 qualia: subjectieve aspecten van mentale gebeurtenissen c.q. kwalitatieve eigenschappen van de 

waarneming, zoals smaak en kleur.

Inkijk-exemplaar © 2/17



79

6  intentionaliteit

specifieke zin, begrepen. ‘Gelijkbenige driehoek ’ en ‘gelijkzijdige driehoek ’ 
zijn wat de materie betreft verschillend.1 Kwaliteit en materie leveren samen 
het ‘intentionele wezen’ van een act op. Het intentionele wezen van beteke-
nisverlenende acten (dus acten die een zin verlenen aan de uitspraak: ‘Deze 
aardbeien zijn rijp’) is het ‘betekenismatige wezen’ of korter, de betekenis. 
Daarmee is dan achteraf het betekenisbegrip uit de eerste Logische Onderzoe-
king verduidelijkt.

Het intentionele wezen, dus dat wat in meerdere acten van meerdere per-
sonen die dezelfde ‘zin’ hebben gelijk blijft, put, zegt Husserl, de concrete act 
juist niet uit.2 Een intentionele beleving vertoont een zekere ‘volheid’ of con-
creetheid: zo kan de voorstelling van een eenhoorn vaag zijn of veel visuele 
details bevatten, en een fantasievoorstelling heeft in de regel geringere ‘vol-
heid’ dan een waarneming. Weliswaar kan met een toename van volheid soms 
ook het intentionele wezen veranderen, doordat nieuwe kenmerken zich 
voordoen en dus ook de materie verandert – bijvoorbeeld wanneer we een 
vaag als paard waargenomen dier van dichtbij als zebra herkennen –, maar 
in de regel wordt de identiteit van acten door het intentionele wezen niet 
door de volheid bepaald. In deze zin kunnen dus meerdere personen hetzelfde 
wensen of voorstellen, al zien hun wensen en voorstellingen in verschillende 
concretiseringen er anders uit.

Na het differentiëren van materie en kwaliteit kan Husserl Brentano’s 
tweede stelling kritisch analyseren.3 Brentano beweerde dat alle acten óf zelf 
voorstellingen zijn óf in voorstellingen gefundeerd zijn, dat de voorstellingen 
dus voor alle andere acten fundamentele actklassen vormen. Husserl laat zien 
dat deze stelling twee functies moet vervullen. De overige acten een inhoud 
geven én hun intentionaliteit garanderen. Aan de eerste taak wordt nu al door 
de materie van acten voldaan. De tweede taak lost Husserl zo op dat hij de 
secundair intentionele acten op primaire intentionele acten fundeert. Dan geldt: 
Alle acten zijn óf primair intentionele óf objectiverende acten, zoals Husserl 
nu zegt, óf secundair intentionele acten die in dergelijke acten gefundeerd 

1	 hua xix/1, p. 429
2	 hua xix/1, p. 433
3	 vgl. Mayer/Erhard 2008.

© ️
2026



80

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

zijn. Tot de objectiverende acten horen waarnemingen en oordelen, waarbij 
Husserl enkelstralige en meerstralige acten onderscheidt, dus bijvoorbeeld tus-
sen eenvoudige voorstellingen en benamingen én als predicaten en complexe 
uitspraken verschil maakt.1 Daarmee is dan ook de basis gelegd voor het ken-
theoretisch onderzoek van de vraag hoe we kennis van objecten krijgen, ook 
kennis van abstracte aard, en hoe het kentheoretisch gegeven van de evidentie 
fenomenologisch te verklaren is.

§ 7  kennis en evidentie   6e logische onderzoeking
Het onderscheid tussen betekenis verlenende en betekenis verwezenlijkende 
acten in de eerste Onderzoeking liep al vooruit op de thematiek van de laat-
ste waarin de volgende stelling wordt uitgewerkt: Gaat een act in vervulling, 
wordt hij verwezenlijkt, dan is hij waar en zijn waarheid is duidelijk. In de 
eerste sectie van de zesde Onderzoeking gaat het om evidentie en waarheid, 
om de meer algemene vraag naar de relatie tussen ‘begrip’ of ‘gedachte’ aan de 
ene kant en overeenstemmende intuïtie aan de andere.2 

Omdat de betekenisvervullende acten hier uiteindelijk als elementaire zintuig-
lijke aanschouwingen worden opgevat is daarmee het programma van de Logi-
sche Untersuchungen nog niet helemaal gerealiseerd: de kennis en waarheid van 
logische uitspraken is er met een dergelijke verwezenlijkende verhouding 
kennelijk nog niet. De tweede sectie is daarom aan het begrip verwezenlij-
king van ‘categoriale’ acten of algemener aan de veelbesproken verhouding 
van zinnelijkheid (Sinnlichkeit) en verstand gewijd.3

Husserl bepaalt in het eerste hoofdstuk eerst het begrip objectiverende act 
opnieuw – nu niet meer van de objectintentie maar van het verwezenlijkend 
karakter uit. Deze acten zijn immers ‘in vergelijking met alle andere daardoor 
gekarakteriseerd, dat de verwezenlijkende synthesen die in hun sfeer thuis-
horen het karakter van het kennen hebben, van het herkennen, het ‘gelijk-
stellen’ van wat overeenstemt’.4 Daarna gaat het in wezen om waarnemingen en 

1	 hua xix/1, p. 514
2	 vgl. Bernet 2008.
3	 Lohmar 2008
4	 hua xix/1, p. 539, 585

Inkijk-exemplaar © 2/17



81

6  intentionaliteit

waarnemingsoordelen. Het meest eenvoudige geval van een waarnemings-
oordeel is het kennen van een waargenomen object als iets, bv. wanneer ik 
een opvliegende vogel als merel herken. Welke fenomenologische relaties 
hebben we hier? Blijkbaar is een dergelijk als-iets-kennen geen louter benoe-
men; evenmin gaat het om een ‘som’ van twee acten. Eerder bestaat tussen 
het bedoelen en het waarnemen een congruentie of synthese die tot een ‘identi-
teitsbewustzijn’, namelijk van de kennis, leidt.1

Husserl brengt in de objectiverende acten nog een nuancering aan. Acten 
die van iets, meestal van taaltekens, als intuïtief aanknopingspunt gebruik 
maken maar daarbij iets bedoelen dat van dit aanknopingspunt totaal ver-
schilt, zijn signitief (betekenisaanduidend).2 Verwezenlijkingen van signitieve 
acten hebben met het signitieve aanknopingspunt niets van doen: de naam 
en het benoemde zijn in de regel niet aan elkaar gelijk. De signitieve inten-
tie wijst op het object.3 Intuïtieve (aanschouwlijke) acten stellen hun object 
voor of beelden het af. Ze gaan daarom vanwege het gelijke of identieke in 
vervulling. Het woord merel heeft dus signitief op de merel betrekking. Een 
fantasievoorstelling van een merel is intuïtief. Husserl gebruikt dit verschil 
om waarneming te karakteriseren. Waarnemingen bestaan voor hem in alge-
mene zin in het veranderlijk representeren van een inhoud.4 Het zijn dynami-
sche kenprocessen. Het object wordt telkens in zijn geheel aangeduid maar 
de bedoeling wordt regelmatig door het gegevene alleen gedeeltelijk intuïtief 
verwezenlijkt en verlangt daardoor signitief naar verdere verwezenlijking. Zo 
meen ik een merel te zien, niet alleen het doorlopend variërende conglomeraat 
van kleuren en vormen dat mij op dit moment gegeven is. Om daarentegen 
de hele merel te kunnen opmerken moeten de concrete verschijnselen naar 
toekomstige aanschouwingen ‘verwijzen’. Waarneming bestaat daarom in de 
‘synthese van de zakelijke identiteit, de zaak wordt bevestigd door ‘zichzelf ’ 
doordat hij zich van verschillende kanten toont en daarbij aldoor dezelfde is’.5
1	 congruentie (Deckungseinheit): overeenstemmend, gelijkvormig
2	 significa (Lat.): Een teken maken, ‘betekenen’, fil. Leer v.d. mentale communicatiemiddelen, in het 

bijzonder van de taal als middel tot beïnvloeding.
3	 hua xix/2, p. 607
4	 sachverhalts: toedracht, stand van zaken, situatie.
5	 hua xix/2, p. 588

© ️
2026



82

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

De volledige overeenstemming of identificatie van acten in de kennis, een syn-
these, vindt meestal plaats tussen het intentionele en betekenismatige wezen 
van objectiverende acten, in elk geval dan wanneer het om denken in de eigen-
lijke zin gaat dat predicatief en in dat opzicht talig gestructureerd is. Doordat 
de overtuiging ‘Een merel vliegt op’ met een aanschouwlijke act overeenkomt, 
bijvoorbeeld van een opvliegende merel, herken ik dat de overtuiging waar is. 
Overeenstemming in deze zin vindt in de materie (in de inhoud, zin) van acten 
plaats, zodat dus met name de materie voor de kennis essentieel is.

Nu zijn de materies van dergelijke acten niet noodzakelijk volledig identiek. 
Zo kan bijvoorbeeld een druk gefladder achter mijn rug, als ik al weet dat daar 
een merel zat, de betreffende kennis teweegbrengen. Daarin blijkt enerzijds 
dat waarnemingen hun betekenis van voorafgaande bedoelingen ontvangen 
(het gefladder betekent voor mij niets als ik niet de passende bedoeling had 
gehad), anderzijds dat bedoelingen naar een sfeer van mogelijke bevestigin-
gen vooruitwijzen. Zonder het gefladder was het voor mij eveneens zonder 
betekenis. Dergelijke relaties hebben te maken met de funderingsstructuur 
van de acten.1 Objectiverende acten moeten uiteindelijk altijd met behulp 
van intuïtieve intenties verwezenlijkt worden. Weliswaar kan kennis soms 
ook zonder waarneming plaatsvinden, bijvoorbeeld doordat de ene signitieve 
act de andere verheldert. Maar daarbij gaat het altijd om tussenstadia in de 
kennis die uiteindelijk in waarnemingsacten moeten uitmonden.

Signitieve en intuïtieve acten verschillen in de ‘volheid’ van hun aanschouw-
lijkheid, het is de volheid die kennis bepaalt. In de volheid worden kenmerken 
van het object figuurlijk gerepresenteerd en wel zo dat ze óf als representaties 
worden opgevat óf als presentaties, als zelfgegevenheden (Selbstgegebenheiten) 
van het object. Alles wat in de act representerend of presenterend gegeven 
is noemt Husserl de intuïtieve inhoud van de act. De eenheid vam materie en 
representant noemt hij representatie zonder meer.2 Betekenisintenties, zoals 
benamingen van objecten zoals ‘merel’, zouden idealiter een diepste verwezen-
lijking moeten krijgen, namelijk dan wanneer het object zoals het bedoeld 
wordt zichzelf aanschouwlijk in zijn hele volheid presenteert. 
1	 hua xix/2, p. 297 e.v.
2	 hua xix/2, p. 621

Inkijk-exemplaar © 2/17



83

7  kennis en evidentie

Dan pas is de waarneming van de bedoeling volstrekt adequaat. Nu is zin-
tuiglijke waarneming principieel onvolledig omdat ze noodzakelijk aspecten 
van iets niet presenteert, slechts signitief representeert en alleen op een steeds 
accuratere presentatie uit is. Los daarvan kan de ideale verwezenlijking als de 
eigenlijke realisatie van een adæquatio rei et intellectus in deze zin beschouwd 
worden: ‘De intuïtieve representant is het object zelf zo zoals het op zich is. 
[…] geen gedeeltelijke intentie is nog geïmpliceerd die aan de verwezenlijking 
zou ontbreken’.1 De moeilijkheden om de idee van de adequate synthese te 
verenigen met de filosofische gegevens van de waarneming (nooit zijn bij-
voorbeeld alle aspecten ons tegelijkertijd gegeven; welke rol spelen dus bij-
voorbeeld herinnering en tijd?) voeren al diep binnen in de latere wordings-
geschiedenis van de fenomenologie.

De genese, de grondgedachte van een fenomenologische waarheidstheo-
rie is hiermee in elk geval geformuleerd: waarheid is overeenstemming van 
bedoeling en presentatie. Aangezien nu de volledige verwezenlijking van een 
bedoeling tegelijkertijd een speciale soort van zekerheid inhoudt, geen par-
tiële bedoeling is immers nog open, karakteriseert Husserl de uiteindelijke 
verwezenlijking als ervaring van evidentie. Evidentie is dus een uitvoerende act 
die in het identificeren van bedoeling en presentatie bestaat. Nu zijn identi-
ficaties voor Husserl altijd objectiverende acten en deze laatste hebben altijd 
een ‘intentioneel correlaat’, ze hebben betrekking op een object. Dit geldt ook 
voor de evidentie-acten. Het intentioneel correlaat van een evidentie-act is 
‘zijn in de zin van waarheid’ of kortweg ‘waarheid’.

De fenomenologische genese van het waarheidsbegrip berust dus op een 
fenomenologisch begrip van evidentie en omgekeerd: Evidentie is beleving 
van waarheid en zij is weer het correlaat van evidentie-acten. Evidentie en 
waarheid verhelderen elkaar wederzijds. Al naargelang welke aspecten daar-
bij op de voorgrond geplaatst worden komen verschillende waarheidsbe-
grippen tevoorschijn.2 Ook zijn meerdere niveaus van evidentie mogelijk al 
naargelang de volledigheid waarin het bedoelde object zich presenteert. De 
verhouding van bedoeling en verwezenlijking is daarbij objectief: Het is niet 
1	 hua xix/2, p. 647
2	 Tugendhat 1967

© ️
2026



84

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

mogelijk dat voor Onno de inhoud p evident is terwijl Freek evidentie van 
niet-p bezit voorzover beiden met ‘p’ hetzelfde bedoelen. Evidentie is dus niet, 
zoals soms werd beweerd, een gevoel dat de kennis begeleidt en niet verder te 
analyseren valt, het is een intentionele act waarin eenstemmigheid (Deckungs-
gleichheit, congruentie) wordt beleefd.

Husserl had tot dusver de eenvoudigste gevallen van kennis beschreven. 
Gevallen waarin een zintuiglijk waargenomen object enkelstralig als iets 
wordt gekend dat in de betekenisdragende (signitiven) act met één individuele 
naam wordt benoemd. De meest basale exponent van kennis is dus het her-
kennen van iets als merel of als groen. Ook namen c.q. benamingen kunnen dan 
waar zijn, al spreken we toch gewoonlijk van waarheid in relatie tot oordelen. 
De tot nu toe ontwikkelde fenomenologie van verwezenlijking, evidentie en 
waarheid moet dus op ingewikkelde prediceringen overgedragen worden.

Oordelen gaan niet over ‘buitenkant’ maar over inhoud.1 Hoe positioneren deze 
laatste zich aanschouwlijk? Ik zie kennelijk geen eenvoudig witte kleur en 
wit papier, ik zie dat dit papier wit is. Dit categoriaal verband van subject 
en predicaat, dit propositioneel toeschrijven aan het subject, zou nu op een of 
andere manier aan de kant van de aanschouwing moeten opduiken zodat de 
ontwikkelde waarheidstheorie ook voor oordelen opgaat. Vooral de logische 
complexiteit van oordelen levert hier moeilijkheden op. ‘Beantwoorden aan 
alle onderdelen, en vormen van de betekenis, ook onderdelen en vormen van 
de waarneming?’ vraagt Husserl daarom waarmee hij indirect bij zijn vierde 
Onderzoeking aanknoopt.2 En zo ja wat zou dan de aanschouwing zijn van 
en, maar, niet, dat, is etcetera, wat beantwoordt aan de bijvoeglijke naamwoor-
den, aan het meervoud, aan de verbuigingsvormen? Blijkbaar heeft het geen 
zin om in die zin een een-op-een-afbeelding tussen aanschouwing en uitdruk-
king te verlangen, dat ook de vormwoorden die in uitspraken voorkomen 
aanschouwlijk gegeven moeten zijn. Hoe is de relatie van betekening en aan-
schouwing bij complexe uitspraken dan te begrijpen?

1	 [In de systemische fenomenologie en systeempedagogiek wordt de samenhang der delen van een functio-
neel, dus dynamisch geheel in beschouwing genomen.]

2	 hua xix/2, p. 658

Inkijk-exemplaar © 2/17



85

7  kennis en evidentie

Van een vormwoord zoals en, één en is bestaat blijkbaar geen eenvoudige aan-
schouwing. Wel kunnen in uitspraken zoals ‘e is p’ of ‘alle s zijn p’ alleen de 
betekenissen die met variabelen worden uitgedrukt intuïtief gevuld worden. 
Voor de hele sfeer van de objectiverende acten legt Husserl dit verschil vast 
met de tegenstelling tussen ‘stof ’ en ‘vorm’: Stof is alles wat in de aanschou-
wing (dat wil zeggen waarneming of fantasie) direct verwezenlijkt kan wor-
den, al het andere is categoriale vorm.1 De categoriale vormen beantwoorden 
aan de syncategorematische 2 uitdrukkingen uit de vierde Logische Onderzoeking.

De verwezenlijking van categoriale vormen kan alleen in de aanschouwing van 
de totale inhoud liggen, die aan de complexe uitdrukking beantwoordt. We 
‘abstraheren’ categoriale vormen uit de concrete inhouden die intentionele 
objecten van oordeelsacten zijn. Zo is bijvoorbeeld het ‘inbegrip’ (de verza-
meling) de categoriale vorm van conjunctieve acten a en b en c…, waaruit de 
categoriale vorm ‘verzameling’ vervolgens door ideërende abstractie ‘naar 
het universeel-begrippelijk bewustzijn getild’ moet worden.3 De ideatie (zie 
de Tweede Onderzoeking) gebeurt doordat veraanschouwlijkingen van deze 
vorm eidetisch, aanschouwlijk, gevarieerd worden. Doordat we dus bijvoor-
beeld acten zoals ‘Onno en Freek en Anna’, ‘de boom en het huis en de citroen’ 
&cetera ideërend bekijken herkennen we hun identieke categoriale vorm. Ook 
de vormen zijn dan ‘zelfgegeven’ of ‘zelf-presenterend’ in de eerder geïntro-
duceerde zin omdat ze in dat opzicht niet signitief bedoeld of figuurlijk gere-
presenteerd worden. Alleen in deze zin is onmiddellijke aanschouwing van categori-
ale vormen dus mogelijk.

Complexe acten beginnen volgens Husserl nieuwe objectiviteiten: ‘Er ont-
staan acten waarin iets als werkelijk en zelfgegeven zo verschijnt dat het-
zelfde, zoals het hier verschijnt, in de funderende acten alléén nog niet gege-
ven was en gegeven kon zijn’.4 Neem als voorbeeld de complexe act Deze appel 
is rood, die in een waarneming van de appel en van de roodheid gefundeerd 
is. Dat deze appel rood is, is een categoriale act die beide waarnemingen met 

1	 hua xix/2, p. 664
2	 Bn. zonder eigen kenmerk, geeft nadere bepaling van de kenmerken van het betreffende zn.
3	 hua xix/2, p. 670
4	 hua xix/2, p. 675

© ️
2026



86

iv  fenomenologie en theorie van de kennis

elkaar in een verband brengt. Hier wordt de sfeer van het louter sensitieve 
verlaten. Deze ‘belevingen’ zijn verstandsacten zoals ze het hele denken en 
met name de logica als de grondslag daarvan bepalen. Daarbij kunnen we 
trouwens ook externe relaties r waarnemen, zodat het oordeel arv drie fun-
damenten heeft. Maar de categoriale vorm waardoor deze drie elementen op 
elkaar betrokken worden is geen onderdeel van de relatie en niet extern waar-
neembaar. Met Wittgenstein zou je kunnen zeggen dat hij zich niet laat zeg-
gen maar zich in de oordelen intuïtief toont.

An sich zou daarmee de vraag naar de kennis van categoriale feiten voor 
opgehelderd gehouden kunnen worden. Maar de structuur van kenacten 
zoals Husserl ze eerder beschreven had lijkt een ‘representant’ voor catego-
riale vormen te verlangen. Een dergelijke representant is in de funderende 
acten volgens hun definitie niet voorhanden. In hoofdstuk 7 van deel twee 
waagt Husserl zich aan een oplossing die hij later niet meer goedvindt.1 We 
stippen deze daarom alleen kort aan. In § 57 wordt gezegd: De hele synthetische 
aanschouwing komt […] zo tot stand dat de psychische inhoud die de funderende acten 
verbindt als objectieve eenheid van de funderende objecten wordt opgevat.2
Husserl stelt dus dat de funderende acten met een soort ‘psychische band’ 
verbonden worden die daarna door het bewustzijn reflectief herkend, als 
‘gewaarwording’ behandeld en op de funderende objecten betrokken wordt, 
zodat bijvoorbeeld de waarneming van een verzameling ontstaat. Dit herin-
nert aan de ‘collectieve verbinding’ van de act van het verbinden in de Philo-
sophie der Arithmetik, die immers ook door middel van reflectie op de act het 
begrip verzameling moet opleveren. De idee dat aan de logische structuur van 
de acten één bestanddeel in de gewaarwording moet beantwoorden is binnen 
het kader van alle Logische Untersuchungen kennelijk onbevredigend en lijkt 
eerder een ondoordacht erfgoed uit Husserl’s begintijd.
In hoofdstuk 8 keert Husserl naar het uitgangspunt van de Prolegomena terug 
wanneer hij de ische wetten van het denken onderzoekt: dit zijn juist de logi-
sche wetten. Nu staan zuiver categoriale aanschouwingen (aanschouwingen die 
geen zintuiglijke bestanddelen meer bevatten) in bepaalde wetmatige relaties 
1	 hua xix/2, p. 255
2	 hua xix/2, p. 705

Inkijk-exemplaar © 2/17



87

7  kennis en evidentie  (6e logische onderzoeking)

die we met hulp van vrije variaties van willekeurige ‘stoffen’ kunnen ontdek-
ken. Bekijken we bv. een willekeurige deel-geheel-relatie, dan stellen we vast 
dat hij principieel niet omkeerbaar, dus niet symmetrisch is. Dit geldt ‘zuiver 
analytisch’, dus los van welke bepaalde inhoud ook.

Zulke analytische wetten waarin we door ideatie inzicht verwerven leggen 
op hun beurt ‘algemene objecten’ vast zoals ‘de species’ van de deel-geheel-
relatie of van de voorwaardelijke wijs. De algemene categoriale objecten zijn 
de correlaten van dergelijke wetten. Zo kan Husserl in aansluiting op Kant 
zeggen: ‘de ideale voorwaarden van de mogelijkheid van categoriale aanschou-
wing zijn correlatief de voorwaarden van de mogelijkheid van de objecten van 
categoriale aanschouwing en van de mogelijkheid van categoriale objecten 
zonder meer’.1 Daarbij zijn de ‘ideale voorwaarden van de mogelijkheid’ in 
de grond gegeven met de ‘generaliseerbaarheid’ van de betreffende acten. Dus 
het vervangen van hun inhoudelijke bestanddelen door variabelen. De wetten 
die zo worden ontdekt zijn dan de zuivere wetten van het eigenlijke denken.

De onafhankelijkheid van de logica van het psychologische is daarmee feno-
menologisch gefundeerd in het bewijs dat de logische wetten niets feitelijks 
bedoelen. Ze doen alleen ‘zuivere wezensuitspraken’ over categoriale vormen 
‘als vormen van mogelijke correctheid respectievelijk waarheid überhaupt’.2
Het logische is dus niet, zoals bij Kant, een formeel apparaat dat louter op de 
wet van de tegenspraak berust, maar eerder in de zin van de vroege Wittgen-
stein die vorm van de wereld die zich in intentionele acten toont en met 
behulp van ideatie toegankelijk is.

1	 hua xix/2, p. 719
2	 hua xix/2, p. 728  {terzijde: ‘De eerste betekenis van evidentie is wat frappeert en zo een kans geeft 

aan zin, het is niet wat onder de zintuigen valt. Evidentie is een waarheid, geen overeenstemming met 
een gegeven criterium, maar als bevangen-worden. Het is ook geen onthulling, want altijd bewaart ze 
een geheim of behoudt ze een wezenlijke reserve: die van haar licht en waar dit vandaan komt.’ 

	 ‘evidentia werd in het Latijn gebruikt om het Griekse enargeia te vertalen, dat iets zegt over het felle, 
ogenblikkelijke wit van de bliksem: argos, flits en snelheid tegelijk. Het raakt ons een moment en 
blijft ongrijpbaar. De evidentie moet als moment, in zijn voorbijgaan bewaard blijven [...].’ 

	 bron: J.-L. Nancy in L’Évidence du film, 2001. ‘Bewijs’ is een veelkleurig begrip: juridisch een toetsing 
van een handeling aan de wet, logischerwijs een redenering die uit de klaarblijkelijke of gekende waar-
heid van stelling(en) of proposities die op geldige wijze in overeenstemming zijn met logische regels.

	 vgl. G. Takeuti, Memoirs of a Proof Theorist; Godel and other Logicians, 2003.}

© ️
2026



88

[logische untersuchungen] 

Logische Untersuchungen

deel i		  Prolegomena zur reinen Logik.
deel ii/1	 Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis
deel ii/2	 Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis
supplement	 Ontwerp voor herziening 5e Untersuchung en Voorwoord t.b.v. de 	
		  herdruk van Logischen Untersuchungen, zomer 1913.1

1	 hua iii Ideen: ‘Psychologie is de wetenschap van ervaringen’.

Inkijk-exemplaar © 2/17



89

hoofdstuk v

de fenomenologische methode 
opschorting van oordeel en reducties

§ 1  de motivatie van de epoche

In het voorwoord bij de 2e druk van Prolegomena schrijft Husserl: fiDe 
Logische Untersuchungen waren voor mij een werk dat een doorbraak heeft bewerk-

stelligd, dus geen einde maar een begin.1 In veel opzichten heeft dit boek als basis 
voor het verdere onderzoek gediend. Husserl is daarbij regelmatig verder-
gegaan dan in eerdere inzichten. Sommige opvattingen zijn geheel herzien. 
Het belangrijkste verschil met de standpunten van de Logische Untersuchungen 
markeerde voor zijn tijdgenoten de nieuwe opvatting van de fenomenologische 
realiteit van het transcendentaal subject.2 De eerdere opvatting was door van veel 
van zijn Göttingse leerlingen met onbegrip en kritiek ontvangen. Daarnaast 
of in dezelfde lijn heeft Husserl ook zijn theorie van de betekenis en van de 
objectiverende acten herzien. Hij ontwikkelde een fenomenologie van de tij-
delijkheid en van de intersubjectiviteit, integreerde de contexten van levens-
wereld van de fenomenologische subjecten, bouwde de ontologie van de 
wezens en essenties uit en spitste zijn begrip van wetenschap en zijn kritiek 
op het naturalisme toe.

In het algemeen krijgt het begrip van de fenomenologie eigen contouren: 
van beschrijvende psychologie zoals ook Brentano, Stumpf en Pfänder haar 
representeerden gaat Husserl over tot de wezensanalyse van het bewustzijn 
van een transcendentaal subject.3 Het woord transcendentaal gebruikt hij 
daarbij, zegt hij later, ‘in de zin van het terugvragen naar de laatste bron van 
alle kennisproducties’,4 dus niet in de formele zin van ‘voorwaarden van de 
mogelijkheid’ van onze kennis. Daarbij wordt steeds duidelijker dat de tot 
dusver ingeslagen weg een speciale methode van filosoferen inhoudt die in 
wat volgt verduidelijkt wordt en die als methode nu pas gelegitimeerd wordt. 
Had Husserl in de Logische Untersuchungen met de ideatie en de fundering al twee 

1	 hua xviii, p. 8
2	 transcendentaal subject, transcendentaal ego, puur ego en puur subject verwijzen naar hetzelfde.
3	 Moran 2005
4	 hua vi, p. 100

© ️
2026



90

v  de fenomenologische methode

nieuwe methodische grondbegrippen geïntroduceerd, nu komt daar de epoche 
als focus en de fenomenologische reductie als haar systematische procédé bij.
Het eerste spoor van de epoche of oordeelsonthouding, een begrip uit de Griekse 
skepsis, is te vinden in de Inleiding tot de eerste druk van de Logische Unter-
suchungen. Husserl schrijft over tegendraadse manier van aanschouwen en denken 
die in de fenomenologische analyse verlangd wordt. In de tweede druk gaat 
hij door: ‘In plaats van op te gaan in het uitvoeren van de op tal van manieren 
op elkaar gebaseerde acten en dus objecten die in hun betekenis bedoeld wor-
den om zo te zeggen naïef als bestaand te veronderstellen en te bepalen dan 
wel hypothetisch aan te zetten, dan gevolgen te veronderstellen en dergelijke, 
moeten we integendeel ‘nadenken’ (reflektieren), dat wil zeggen deze acten zelf 
en hun immanente betekenisinhoud tot objecten maken’.1 Wat Husserl hier 
met de onschuldige en gangbare benaming reflectie uitdrukt, houdt in werke-
lijkheid een aanpak in die aanspraak maakt op strenge wetenschappelijkheid en 
de filosofie in haar geheel moet revolutioneren, omverwerpen.

Hoewel de nieuwe fenomenologische methode in de Logische Untersuchungen 
niet expliciet bewezen wordt, tekent zij zich dus reeds daar af. Het bewust-
zijn werd er als wezenlijk intentioneel beschreven: het bestaat uit acten die 
op objecten gericht zijn en deze laatste ‘bedoelen’. De objecten worden door 
acten van de zintuiglijke waarneming verwezenlijkt en blijken zo waar of 
onwaar te zijn. Om dit resultaat te bereiken moest de fenomenoloog een stap 
uit deze acten terug zetten en ‘daarover nadenken’. Hij moest dus deze acten 
bekijken en analyseren in plaats van zelf ‘in hun uitvoering op te gaan’. Hij 
mocht zich daarbij niet bezighouden met het bestaan van de objecten die in 
deze acten bedoeld worden maar moest tegenover hen ‘onbevangen’ blijven. 
Denkacten die zich op niet-bestaande of onmogelijke objecten richten waren 
daarom fenomenologisch interessant, het ging er immers om dat de ‘zin van 
zo’n bedoelen zuiver op grond van de beleving zelf ’ werd verhelderd.2
Wanneer Husserl deze filosofische instelling in de Logische Untersuchungen als 
‘tegennatuurlijk ’ beschrijft, veronderstelt hij al wat hij in Ideen i expliciet 
uitwerkt. De natuurlijke instelling is immers niet in deze zin tegenover haar 
1	 hua xix/1, p. 14
2	 hua xix/1, p. 25

Inkijk-exemplaar © 2/17



91

1  de motivatie van de epoche

objecten neutraal maar ‘objectiverend’, ‘stellend’, ze maakt van het aangeno-
men bestaan van haar objecten voortdurend gebruik. Alledaagse intentiona-
liteit betekent niet alleen het gericht-zijn op objecten, maar ook de aanname 
dat deze laatste simpel op de ene of andere manier onafhankelijk van ons ‘aan-
wezig’ zijn zodat we daarop kunnen ‘bouwen’ of ze veronderstellen. Precies 
daarom, lijkt het, kunnen we ons trouwens op hen betrekken.

In de Logische Untersuchungen had Husserl weliswaar met de geciteerde woor-
den een reflectieprocédé gepresenteerd waarmee het bewustzijn beschreven 
kan worden, maar de beschrijving blijft – zoals hij later zou zeggen – nog hele-
maal op de bodem van de natuurlijke wereldvisie en zelfs van de ‘beschrij-
vende psychologie’ staan. Het bewustzijn is in de belevingsstroom van empi-
rische subjecten gefundeerd en de fenomenologische beschrijving gaat in 
betrekking tot de acten waarop ze reflecteert dus zelf nog ‘naïef objective-
rend’ te werk. Ze kan in dat opzicht alleen ontdekken hoe empirische subjec-
ten objecten zich constitueren, tot stand komen en hoe ze waarnemingen ver-
werken en acten in elkaar funderen. De fenomenologische methode dringt 
niet door tot het beschrijven van die zuivere bewustzijnsstructuur waarop ze 
in haar strijd tegen het psychologisme eigenlijk aanspraak gemaakt had.

Wanneer Husserl vanaf 1907 in een collegereeks expliciet de idee van de 
fenomenologie1 ontwikkelt met nadruk op de fenomenologische methode, dan 
knoopt hij weliswaar bij de Logische Untersuchungen aan maar gaat ook veel 
verder dan hun beperkte doel van een fundering van het logische in het 
bewustzijn. Met deze methode vestigt hij niet alleen de fenomenologie als 
een eigen wetenschap in zoverre ze strikt onbevooroordeeld te werk gaat en 
daarbij het zuiver observeren en beschrijven van de fenomenen volgt. Hij pro-
beert daarmee ook die taak van een kritiek van de rede aan te pakken die hij in 
zijn aantekeningen onderstreept had: ‘Een taak die ik voor mijzelf moet oplossen 
voordat ik mijzelf een filosoof mag noemen’.2 Met zo’n kritiek was hij in zijn col-
lege Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie3 al begonnen. De colleges Die 
Idee der Phänomenologie zetten de taak voort. Met een redekritiek bedoelt Hus-

1	 hua ii, in wat volgt Idee
2	 Geciteerd naar Biemel, Einleitung in hua ii, p. vii.
3	 1906-’07, hua xxiv

© ️
2026



92

v  de fenomenologische methode

serl daarbij niet alleen de theoretische maar ook de waarderende, praktische 
rede waaraan hij zich aansluitend in zijn ethiekcolleges wijdt. Deze kritiek 
dus moet in strikte zin fenomenologisch te werk gaan door ze systematisch 
vanuit een houding van de epoche te beargumenteren en te beschrijven.

De kritiek van de rede is niet alleen een fenomenologische beschrijving van het 
bewustzijn, ze vraagt naar de fenomenologische voorwaarden van alle ken-
nis. En om het ophelderen van het bijzondere vermogen van het bewustzijn, 
dat we met onze bewuste acten aan objecten refereren en ze ‘treffen’, of nega-
tief geformuleerd, om de overduidelijke maar nog altijd op verklaring aange-
wezen absurditeit van het kentheoretisch scepticisme dat deze ‘geldigheid’ nu 
juist ontkent.1 De Logische Untersuchungen hadden deze vraag niet onder ogen 
gezien omdat ze de objecten van de intentionaliteit op het laagste niveau – de 
objecten waarop we ons richten – niet systematisch hadden gethematiseerd.

Om het scepticisme het hoofd te bieden moet Husserl nu de correlatie, de 
wisselwerking tussen act en object in de beschrijving betrekken. In de Idee 
pakt hij dit probleem aan door de sceptische vraag op zijn eigenlijke beteke-
nis terug te voeren. De sceptische twijfel betreft immers niet de kennis in het 
algemeen maar haar geldigheid maar de vraag hoe we objecten in de wereld 
met ons bewustzijn zo kunnen kennen zoals ze echt zijn.2 
De acten van het bewustzijn als zodanig kunnen door het kentheoretisch 
scepticisme daarbij niet in twijfel getrokken, maar moeten juist veronder-
steld worden als het zich niet van begin af aan als onzinnig wil voordoen. Het 
is dus niet de immanentie die ter discussie staat maar de transcendentie, en 
het sceptisch probleem gaat juist over de vraag die de fenomenoloog zichzelf 
nu in ernst stelt: hoe komen we van de immanentie bij de transcendentie? 
Deze vraag, hoe ‘transcendentie’ in de ‘immanentie’ van het bewustzijn ge-
constitueerd wordt, kunnen we de essentiële kernvraag noemen van Husserl’s 
transcendentale fenomenologie die nu tot ontwikkeling komt – ‘transcendentaal’ 
namelijk in de zin van het terugvragen naar het bewustzijn. Om het scepti-
cisme doeltreffend het hoofd te bieden mag de fenomenologische redekritiek 
daarbij methodisch niets transcendents veronderstellen, niet alleen namelijk 
1	 hua ii, p. 30 e.v.; vgl. Kern 1977.
2	 hua ii, p. 33 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



93

1  de motivatie van de epoche

in het begin maar in het hele verloop van haar onderzoekingen niet. Zo wordt 
de epoche nog een keer met redenen omkleed.

Voor Husserl was de voortgang van de Logische Untersuchungen vooral een 
natuurlijk vervolg op zijn eerdere onderzoekingen. Hij had eerst de vraag 
gesteld hoe het logische in het bewustzijn begrepen wordt en daarbij zijn 
objectiviteit behoudt. Zijn antwoord luidde dat het in enkelstralige waar-
nemingsacten en hun categoriale synthesen is gefundeerd. Het lijkt conse-
quent om nu de vraag te stellen hoe de tijd-ruimtelijke objectiviteit wordt 
geconstitueerd en wat aan de kant van het subject de grondstructuren van 
het bewustzijn zijn. Maar daarvoor moet de ‘fenomenologische reflectie’ tot al 
onze objecten en acten worden uitgebreid; ze krijgt daarmee een systematisch 
karakter. Naar Husserl’s idee lopen hier de meningen al uiteen. Er is immers, 
schreef hij in een brief aan Welch, ‘een ongewone consequentie en denkener-
gie voor nodig om standvastig te blijven, om niet weer in de oude manieren 
van denken terug te vallen, om het nieuwe werkelijk te bemachtigen zonder 
het door […] terugvallen te vervalsen’.1 Bijna geen van zijn ‘leerlingen’ was 
daartoe bereid zodat Husserl al spoedig vrijwel de enige bleef die de ingesla-
gen weg verder volgde.

§ 2  kentheoretische en fenomenologische reducties
De denkrichting van de epoche is een principiële houding die in het metho-
disch procédé van de reductie tot uitdrukking komt. Met reductie wordt in de 
20e eeuw meestal een benaming voor neopositivistische of naturalistische 
pogingen om uitspraken over metafysische entiteiten om te zetten in uitspra-
ken over fysische. Husserl’s begrip reductie is, zo blijkt uit de houding van de 
epoche, van totaal andere en in zijn resultaat zelfs tegengestelde aard.2 Fysi-
sche entiteiten mogen niet als fundamenteel bestaand verondersteld worden. 
Bewustzijnsacten, die immanent door middel van reflectie gegeven zijn, wél. 
De reductie reduceert de intentionele objecten juist tot correlaten van deze 
acten en maakt daar ogenschijnlijk mentale entiteiten van.

1	 bw vi, p. 457
2	 reductie: herleiden, terugvoeren; adductie:: aanvoeren, tot zich trekken; abductie: wegvoeren, afvoeren.

© ️
2026



94

v  de fenomenologische methode

Het procédé van de reductie heeft Husserl als belangrijke werkwijze van de 
fenomenologie beschouwd voorzover ze wetenschappelijke filosofie wil zijn 
en tegelijkertijd als didactische opstap naar het fenomenologisch filosoferen. 
Hij beschrijft haar voor het eerst in de Idee,1 daarna opnieuw in Ideen i2 en 
verder in Erste Philosophie,3 in de Cartesianische Meditationen4 en in de Krisis.5 
Husserl presenteert het procédé in de Idee der Phänomenologie voorlopig als een 
kentheoretische reductie. In ieder kentheoretisch onderzoek, wordt hier gezegd, 
moet ‘alle transcendentie die daarbij meespeelt van de index van de uitschake-
ling worden voorzien of van de index van de onverschilligheid, van de kenthe-
oretische nietigheid, van een index die zegt: het bestaan van al deze transcen-
denties, of ik ze kan geloven of niet, gaat mij hier niets aan, dit is niet de plek 
om daarover te oordelen, het blijft buiten spel ’.6 

Wat zijn nu de ‘meespelende transcendenties’? In Ideen i, waar Husserl het 
procédé voor de eerste maal publiceert, is het uitgangspunt van de beschrij-
ving de universele these van natuurlijk gedrag waarin de tijd-ruimtelijke wer-
kelijkheid als bestaand wordt verondersteld. We nemen haar als werkelijk 
aan en gaan voortdurend in onze oordelen en handelingen van haar uit. In 
ruimere zin maakt van deze these (die geen uitdrukkelijke act is maar een 
impliciete veronderstelling) alles deel uit wat we in het dagelijks leven naïef 
als bestaand beschouwen, dus niet alleen dingen maar ook hun momenten 
en aspecten, bijvoorbeeld vormen en kleuren, esthetische eigenschappen, ook 
culturele objecten (werktuigen, cultusobjecten), mathematische objecten 
(het parallellenaxioma), psychische toestanden (euforie) of gedachtebouwsels 
(het communisme) voorzover we daaraan causale effecten toeschrijven en ten 
slotte de empirische of psychologische subjecten. De wereld is dus voor ons 
opgebouwd uit een veelheid van objecten van verschillende typen en niveaus 
die we stilzwijgend met de ‘index van het bestaan’ uitrusten.

1	 hua ii
2	 hua iii/1, §§ 27-32
3	 Tweede Deel, hua viii
4	 hua i; [cartesiaans: ‘Van Descartes’ = van toepassing op zijn ideeën en methoden.]
5	 hua vi, §§ 38-43; voor de latere ontwikkeling vgl. de teksten in hua xxxiv en de redactionele Inlei-

ding.
6	 hua ii, p. 39

Inkijk-exemplaar © 2/17



95

2  kentheoretische en fenomenologische reducties

Uit deze wereld schrappen we dan zo nu en dan iets, bijvoorbeeld als we ons 
van een zintuiglijke vergissing bewust worden. Maar over het geheel geno-
men blijft ze in dat opzicht aan zichzelf gelijk omdat ze op bestaansaannames 
berust. De natuurwetenschappen gaan eveneens uit van de tijd-ruimtelijke 
werkelijkheid als gegeven maar proberen haar meer omvattend en compleet 
te kennen dan het naïeve verstand dit kan. Op hun beurt vooronderstellen 
Geesteswetenschappen voor hetzelfde doel bovendien de culturele objecten. 
Principieel geven de wetenschappen de universele these niet op maar modi-
ficeren deze hoogstens in een of ander opzicht. Wanneer Husserl hier van 
‘these’ spreekt, dan geeft hij daarmee ook aan dat de natuurlijke wereldvisie 
helemaal geen ‘natuur’ maar in de grond zelf een ‘theoretische’ instelling is. 
Later, wanneer hij de natuurwetenschap in de Krisis systematisch bekritiseert, 
noemt hij haar veronderstelling ook een ‘hypothese’. 

Als Husserl verlangt dat we de bestaansaannames die met onze natuurlijke 
wereldvisie verbonden zijn ‘reduceren’, dan wordt daarmee echt niet bedoeld 
dat we haar geldigheid moeten betwijfelen zoals Descartes met zijn systema-
tische twijfelexperiment. Twijfel is immers niets anders dan een negatieve 
bestaansbewering die een andere ‘natuurlijke wereld’ tot gevolg heeft maar 
die in zijn onderliggende teneur niet van de alledaagse verschilt. De reductie 
is dus niet een verandering van de these in een antithese, van de positie in een negatie,1 
ook blijft de universele these in zekere zin bewaard – zo houdt de fenomeno-
loog bijvoorbeeld niet op van het bestaan van de buitenwereld overtuigd te 
zijn –, maar hij wordt gemodificeerd in de zin dat hij geen premisse in zijn 
overwegingen meer inhoudt. Hij wordt dus in zijn functie als fundament 
buiten werking gesteld. Omdat de reductie zo’n ‘onnatuurlijk ’ procédé is 
dat de woorden ons daarvoor ontbreken, beschrijft Husserl haar overwegend 
metaforisch, namelijk als ‘tussen haakjes zetten’, ‘buitenspel zetten’, ‘belem-
meren’, ‘niet-gebruiken’ van de these &cetera. Hebben we een waargenomen 
object, bijvoorbeeld het huis aan de overkant, in deze zin ‘gereduceerd’, dan 
speelt de sceptische vraag of dit huis al dan niet bestaat geen rol; al het andere 
blijft zoals het zich aan ons vóór de reductie heeft voorgedaan.

1  hua iii/1, p. 63

© ️
2026



96

v  de fenomenologische methode

Wat is nu de zin en het resultaat van deze kunstgreep? Algemeen maakt hij 
voor ons het observeren van de relaties tussen acten en hun correlaten moge-
lijk, maar hij leidt daarmee ook tot een afgrenzing tussen inhoud en object, 
bewustzijn en wereld, tot een fenomenologisch beschrijven van de waarne-
ming, van een karakteriseren van de zuivere subjectiviteit en andere inzich-
ten die we in de volgende hoofdstukken meer van nabij volgen. Door de reik-
wijdte van de consequenties en van het principieel karakter van het procédé 
spreekt Husserl in Ideen i ook niet meer van een kentheoretische maar van een 
fenomenologische of transcendentale reductie. Hier lopen we eerst de over-
wegingen van Husserl in grote lijnen na om het doel en nut van deze soort 
van reductie te bewijzen.

Zetten we de bestaansaanname tussen haakjes die met een waargenomen 
object, bv. het huis voor ons venster, verbonden is, dan wordt dit object een 
verschijnsel voor ons bewustzijn. En omdat het bewustzijn ons het object in 
voortdurend wisselende standpunten en perspectieven aanbiedt, verandert 
het in een continue reeks van zulke verschijnselen. Zonder dat we ons voor 
systematische reductie al hoeven in te spannen gaat de waarnemingswereld 
dus in een wereld van de fenomenen over, die tijdelijk in een bewustzijns- of 
belevingsstroom uiteengaat. Deze wereld bestaat nu uit individuele belevin-
gen of cogitationes, zoals Husserl ze in aansluiting op Descartes noemt, die we 
ook individueel reflectief kunnen bekijken en op hun structuur bevragen.1 
Zo stellen we vast dat waargenomen objecten zich altijd in een ‘omgeving’ 
van andere dingen bevinden die eveneens waargenomen worden, maar niet in 
het middelpunt van onze actuele aandacht staan. Bewustzijn schijnt in deze 
spanningsboog tussen actualiteit en niet-actualiteit te fluctueren.2 
De aandacht wordt voortdurend van het ene object naar het volgende verlegd, 
waarbij de objecten continu naar de achtergrond overgaan en daaruit opdui-
ken.

1	 descartes legt de twijfel aan de basis van de zekerheid van het cogito. Toch is zekerheid niet vol-
strekt uitgesloten. Iedereen kan zeggen: Ik denk, dus ik ben, en benoemde dit als cogito, ergo sum.

2	 actualisme: De werkelijkheid als continu wordings- en veranderingsproces zonder blijvende onder
grond. actueel (fil. metafys.): aanduiding dat een eigenschap echt aanwezig is, niet alleen als potentieel.

	 zie ook de laatste alinea op blz. 349.

Inkijk-exemplaar © 2/17



97

2  kentheoretische en fenomenologische reducties

Met deze constatering komt een nieuw begrip van de intentionaliteit boven-
drijven. Bewustzijn is altijd bewustzijn van iets waarop het zich ‘richt’. Maar 
omdat we de transcendente wereld gereduceerd hebben, bestaat bewust-
zijn niet in een ‘relatie tussen een willekeurige psychologische gebeurtenis, 
genaamd ervaring, en een ander reëel bestaan, genaamd object’,1 maar het 
wordt door de loutere structuur van het gericht-zijn gekarakteriseerd. Beslis-
send is de volgende constatering. In het wezen van de ervaring ligt niet alleen 
dat het bewustzijn van iets is maar ook waarvan het bewustzijn is 2 – ik zie 
niet alleen iets voor mijn venster maar een huis dat ik in veel details zou kun-
nen beschrijven.

De vroegere transcendente wereld is nu aan het wezen van de reflectief 
geobserveerde cogitationes af te lezen en komt dus in zekere zin het bewustzijn 
binnen. Dit moet echter niet zo verstaan worden alsof de werkelijke objecten 
nu onderdelen of momenten van de ervaringen worden. Husserl onderscheidt 
nog steeds scherp tussen dat wat in de ervaringsstroom intrinsiek aangetrof-
fen wordt, bijvoorbeeld bepaalde gewaarwordingen en vage aankondigingen 
(prefiguraties) van het object, en dat waarover de ervaringen gaan, wat zich 
door hen presenteert. Daarbij wordt nu een belangrijk verschil tussen ding 
en ervaring duidelijk. De ervaringen kan ik reflectief observeren, ze zijn mij 
‘immanent’ gegeven. De waargenomen objecten zijn dat niet. Deze zijn prin-
cipieel alleen gedeeltelijk in ‘ervaringsschakeringen’ voor mij toegankelijk.

Daaruit komt een tweede resultaat van de reducerende kunstgreep tevoor-
schijn. Het bewustzijn bestaat uit mijn ervaringen, dat wil zeggen uit alles 
wat voor mij immanent toegankelijk is; de ‘buitenwereld’ bevat echter alles 
waarvoor dit niet geldt. ‘Een fundamenteel verschil komt dus te voorschijn 
tussen zijn als ervaring en zijn als ding’.3 Dat het ding aan het bewustzijn 
transcendent is wil namelijk juist zeggen dat het alleen eenzijdig gegeven 
is. Een ervaring echter ‘wordt niet geschakeerd’, zij is niet van één bepaald 
standpunt uit toegankelijk. Zoals Husserl in § 44 van Ideen i daarna betoogt, 
volgt daaruit het ‘absolute zijn van het immanente’ en het ‘louter fenomenale 
zijn van het transcendente’, dus naar het schijnt een sterke idealistische these. 

1  hua iii/1, p. 74. _ 2  l.c.
3  hua iii/1, p. 87

© ️
2026



98

v  de fenomenologische methode

Wil Husserl hier soms beweren dat alleen bewustzijn bestaat en al het andere 
alleen maar schijn is?

Ook al werd Husserl door sommige van zijn leerlingen zo gelezen, we kun-
nen van zo’n radicaal idealisme bij Husserl zeker niet uitgaan. Met ‘absoluut’ 
wordt hier alleen bedoeld dat het immanente zijn in tegenstelling tot het 
transcendente adequaat toegankelijk en gegeven is, dus ook op een andere 
status van zekerheid aanspraak maakt.1 Husserl leidt zijn stelling bovendien 
uit observaties onder epoche af die hier nog niet eens systematisch is uitge-
voerd. Dit moet de lezer tot voorzichtigheid manen. Zou Husserl het hier over 
het zijn van het immanente an sich hebben, dan had hij immers de instel-
ling van de epoche verlaten. Liever verduidelijkt hij de zin van het spreken van 
immanentie en transcendentie. We zeggen dat een ding transcendent in de 
wereld bestaat omdat het ons namelijk alleen partieel gegeven is; een beteke-
nis die trouwens niet door middel van taalanalyse ontsloten wordt. In zekere 
zin komt Husserl’s ‘idealisme’ dus voort uit een begripsverheldering op basis 
van fenomenologisch observeren. Zijn stelling van het absoluut zijn van het 
bewustzijn mag niet als ontologische stelling, dus niet als tegengesteld aan de 
universele stelling uitgelegd worden.

Husserl protesteert uitdrukkelijk tegen het verwijt van het ‘subjectief ide-
alisme’ dat hem al in de periode vóór de publicatie van Ideen i getroffen had. 
Dat ‘transcendentie’ en daarmee ‘realiteit’ zoveel betekent als ‘partieel gege-
ven-zijn’ terwijl ‘immanentie’ en daarmee ook irrealiteit inhoudt ‘absoluut 
gegeven-zijn’, is het resultaat van onbevooroordeelde observatie van de kern-
structuren van onze ervaringen. Zo besluit Husserl zijn overwegingen met 
de voor de vluchtige lezer vermoedelijk verrassende vaststelling dat, na de 
fenomenologische reductie, waarvan hij hier de mogelijkheid duidelijk aan-
getoond had, ‘het absolute of transcendentaal zuivere bewustzijn als residu 
overblijft en waarvan het onzin is om daar nog realiteit van te verlangen’2.

Na deze veraanschouwlijking van het vermogen van de nieuwe methode 
gaat Husserl over tot de vraag welke bestaansaannames in het bijzonder door 
de reductie aangepakt moeten worden. Het ging eerst immers alleen over de 
1	 vgl. eerder 4.7.
2	 hua iii/1, p. 121

Inkijk-exemplaar © 2/17



99

2  kentheoretische en fenomenologische reducties

‘natuurlijke wereld’ waartoe Husserl daar ook, zonder dit uit te werken, de 
empirische ik-subjecten en de door waarderende en praktische bewustzijns-
functies gevormde objecten, dus cultuurobjecten & cetera, gerekend had. We 
kunnen ons nu afvragen hoe het met logica en wiskunde staat, ja met alle 
‘wezenswetenschappen’ (science of essence)? De fenomenologie moet algemeen 
op niets aanspraak maken ‘behalve op wat we in het bewustzijn zelf, zuiver 
immanent en wezenlijk inzichtelijk kunnen maken’,1 dus geen conclusies 
trekken en niet deduceren. De logica, de wiskunde, theorieën van het zui-
vere ik evenals de transcendentie van de eeuwige vallen dus na elkaar ten 
offer aan de uitschakeling. De materieel-eidetische wezenswetenschappen, de 
wetenschappen van de wezensstructuren van transcendente zaken (psycholo-
gie, sociologie, meetkunde, zuivere fysica etc.), worden ook ‘geneutraliseerd’. 
Dus blijven alleen bewustzijnsimmanente essenties over zoals essenties van 
gedachten, waarnemingen of herinneringen. Deze laatste zijn in de inner-
lijke waarneming veraanschouwlijkt gegeven, worden ideërend herkend en 
mogen daarom als absoluut gegeven verondersteld worden.

De Ideen i maken deel uit van wat men tot de onveranderlijke fenomenologie 
rekent en waarin Husserl essentiële relaties tussen het bewustzijn en zijn 
objecten beschrijft. Wanneer hij later de onveranderlijke fenomenologie 
met een wordingsgeschiedenis aanvult, die het ontstaan van het bewustzijn 
zelf nagaat, verandert ook zijn begrip van de fenomenologische reductie. De 
eerdere methode, die Husserl nu de cartesiaanse weg noemt, heeft weliswaar 
de sfeer van het zuivere bewustzijn geopend maar kan deze laatste vermoe-
delijk niet inhoudelijk vullen. Waarom het zuivere bewustzijn juist deze 
wereld constitueert blijft vooralsnog open, de transcendentale subjectiviteit 
lijkt hier zuivere vorm. Tot nu toe was bovendien al gebleken dat bewustzijn 
in voortdurende overgangen van de aandacht bestaat die iets uit een achter-
grond lichten, zodat aldoor hele ‘horizonten van het gelijktijdig gelden’ inge-
calculeerd moeten worden. Later blijkt dat de dingen niet alleen door ruim-
telijke maar ook door tijdelijke processen en voorbije ervaringen beïnvloed, 
vorgezeichnet, zijn. Het is dus volstrekt onmogelijk om, zoals Ideen i nog sugge-

1	 hua iii/1, p. 127

© ️
2026



100

v  de fenomenologische methode

reert, stapsgewijs te reduceren. M.a.w. om stap voor stap vanuit de natuurlijke 
wereld, ook wiskunde en logica, transcendent-eidetische wetenschappen en 
de transcendentie van God tussen haakjes te zetten.

In de Krisis verlangt Husserl daarom van de epoche dat ze minstens voor 
de tijd van het filosoferen een volledige, universele ‘onthouding’ is. Ze moet 
de natuurlijke instelling, het vanzelfsprekend op objecten gerichte voortleven 
met zijn ‘netwerk van de geldigheden’, ineens buiten mededinging zetten.1
 Op de epoche volgt dan ook een andere vraagstelling: het gaat niet meer om 
wat na de uitschakeling overblijft maar meteen om de vraag hoe de objecten 
in het bewustzijn geconstitueerd worden. De filosofeerder verkrijgt met deze 
instellingsverandering een meta-standpunt ‘boven’ de leefwereld, die er ove-
rigens probleemloos naar toestroomt. Het is een manier van denken die hij 
zich tot ‘habitus’ moet maken om niet steeds weer in de natuurlijke wereld-
visie terug te vallen. Door de noodzakelijke koppeling van alle geldigheden, 
en tegelijkertijd door het ‘natuurlijke’ van het opgaan in de leefwereld, is het 
gebruiken van de epoche nu dus geen theoretische kunstgreep meer, maar 
niets minder dan een levensverandering die een totaal nieuwe werelderva-
ring tot gevolg heeft. Ook op deze manier wordt de wereld zoals vroeger iets 
buitengewoons, de werkelijke wereldervaring verandert in transcendentale 
wereldervaring.2 Maar de dingen die daarbij zichtbaar worden zijn geen 
grootheden meer die onveranderlijke relaties onderhouden maar gestructu-
reerde processen, te weten de constitutieprocessen van de leefwereld.3

§ 3  eidetische reductie 4
Wanneer de fenomenologische reductie zuiver als reflectieve verandering van 
oogpunt uitgevoerd zou worden, zou ze niet de hierboven beschreven resul-
taten hebben. Een kijkje op mijn waarneming van een merel zou niets anders 
opleveren dan een voortdurende reeks van allerlei verschijnselen die ik alleen 
als ‘nu dit fenomeen!’ zou kunnen vastleggen. In het spreken van ‘wezen’ en 

1	 hua vi, p. 153
2	 hua vi, p. 156; Jern 1977
3	 vgl. verder hoofdstuk 8.
4	 eidetisch: betrekking hebben op, of voortkomend uit aanschouwing.

Inkijk-exemplaar © 2/17



101

3  eidetische reductie

‘wezenlijk ’ – die Husserl’s hele beschrijving van de reductie doortrekt – schuilt 
daarom een tweede vorm van reductie die in de Logische Untersuchungen als 
ideatie was geïntroduceerd en die Husserl nu ‘wezensaanschouwing’ of ook 
wel eidetische intuïtie noemt.1 Ze brengt ons van de concrete verschijnselen 
naar hun ‘type’ of ‘wezen’. In de Cartesianische Meditationen wordt gezegd dat 
naast de epoche de eidetische intuïtie ‘de basisvorm van alle transcendentale 
methodes’ is, dat deze twee voor de zin van een transcendentale fenomenolo-
gie als zodanig bepalend zijn.2

Husserl’s terminologisch wat ongelukkige keuze om het begrip species tot 
dat van essenties of eidos te veralgemenen is op goede gronden gerechtvaardigd. 
Het woord species is in zijn gebruik teveel tot natuurlijke soorten beperkt om 
met de algemeenheid van het fenomenologisch procédé rekening te houden. 
De uitdrukking idee is filosofisch te belast om onbevooroordeeld bruikbaar te 
zijn. Het is duidelijk dat de fenomenologische reductie niet voor het beschrij-
ven van de details van een concrete ervaringsstroom dient. We willen weten 
wat de wezenlijke structuren van bewustzijnsprocessen en hun correlaten zijn, 
wezenlijk namelijk niet alleen in de zin dat ze gewoonlijk in empirische sub-
jecten te vinden zijn maar eerder in de zin van ‘noodzakelijke en voldoende 
voorwaarden’, al hoeven ze in het taalgebruik niet vastgelegd te zijn.

Deze structuurvoorwaarden omschrijft Husserl nu met het begrip wezen of 
essentie. Omdat het niet om concrete ervaringsstromen maar om hun essen-
tiële structuren gaat, is het spreken van een ‘zuiver’ of ‘transcendentaal’ 
bewustzijn dan ook gerechtvaardigd. Het wordt immers niet uit empirische 
subjecten veralgemeend, het wordt door empirische subjecten aanschouwlijk 
gemaakt. Daardoor kan de fenomenologie de aanspraak maken op objectivi-
teit en wetenschappelijkheid die haar tegen psychologistische verklarings-
modellen beschermt.3 
Kennis werd in de Logische Untersuchungen bepaald als een synthese van bete-
kenis en het bedoelde. Omdat de fenomenologie op kennis van algemene 
bewustzijnstructuren uit is, is het voor haar beslissend dat ‘ook algemeenhe-

1	 hua iii/1, p. 13
2	 hua i, p. 106
3	 hua ii, p. 47

© ️
2026



102

v  de fenomenologische methode

den, algemene objecten en algemene inhouden tot absolute zelfgegevenheid 
kunnen komen’,1 dus met het bedoelde overeen kunnen stemmen. Net als al 
in de Logische Untersuchungen bestaat de eidetische intuïtie in een kennen van 
het type in het token of van de typische eigenschappen in het exemplaar. Iets 
individueels wordt dus áánschouwd, het algemene wordt géschouwd. En zo 
vindt de ideatie zeker niet in een mystiek schouwen van ideeën plaats die als 
afzonderlijke dingen worden opgevat, ze ‘reduceert’ het ondeelbare tot zijn 
wezensstructuren en heet daarom ook eidetische reductie.

Gevallen van de onmiddellijke gegevenheid van het universele zijn regel-
matig gebeurtenissen waarin ‘op grond van geschouwde en zelfgegeven 
bijzonderheid een zuiver inwonend kosmisch bewustzijn geconstitueerd 
wordt’.2 Daarin wordt dus het bijzondere, zoals het concreet waargenomen 
roodmoment, niet in eerste instantie als een bepaalde kleurschakering van 
één bepaald object verklaard. Het wordt bedoeld als voorbeeld van de soort 
om zo de species te ‘verbeelden’. Husserl beschreef het proces ooit zo: 
‘Ik heb een op zichzelf staande aanschouwing of meerdere op zichzelf staande 
aanschouwingen van rood, ik houd de zuivere immanentie vast, ik zorg voor 
fenomenologische reductie, ik isoleer wat rood verder betekent zoals het dan 
transcendent bewust waargenomen kan zijn zoals rood van een vloeipapier 
op mijn tafel. Dan voer ik zuiver schouwend de betekenis uit van de gedachte 
rood überhaupt, rood in specie, bijvoorbeeld het uit dit en dat geschouwde 
identieke algemene. Het bijzondere als zodanig wordt nu niet meer bedoeld, 
niet dit en dat maar ieder rood’.3

In zijn Logos-artikel verdedigt Husserl zijn terminologie door haar als ab-
stract verhelderingsproces voor te stellen. Wanneer we intuïtief volkomen hel-
der ingezien hebben wat kleur is, schrijft hij, dan is het gegevene een ‘we-
zen’, en wanneer we waarnemingen bekijken met het doel erachter te komen 
wat waarneming is (dus niet empirisch, als fysiologisch proces van subjecten, 
maar als begrip, nl. wat we daarmee bedoelen), dan hebben we ook een wezen 

1	 hua ii, p. 51
2	 hua ii, p. 56. [Allgemeinheitsbewußtsein]
3	 hua iii, p. 56 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



103

3  eidetische reductie

intuïtief ingezien.1 Voor de wezensverklaring dienen het best fantasievoor-
stellingen van de concrete zaak. Omdat ze het vrij variëren van eigenschap-
pen vergemakkelijken waardoor het wezen gedifferentieerd wordt. Toch gaat 
het om begripsverheldering in voorlopig niet-talige zin: Definieerbaarheid van 
de ‘wezens’ wordt niet door de ideatie verondersteld. Zo zou het kunnen dat 
een wezen in het verschil tussen de individuele aanschouwingen tevoorschijn 
komt zonder een vocabulaire is om dit verschil uit te drukken. De waarne-
ming van het verschil gaat dus aan het begripsmatige vastleggen vooraf. Wel 
kunnen de wezens zelf object van oordelen zijn waarin hun eigenschappen 
beschreven worden; dit zouden dan de al genoemde synthetische oordelen 
a priori zijn.

Het begrip van het a priori is in de filosofie van de twintigste eeuw omstre-
den. Er bestaat in hoge mate overeenstemming over het feit dat een recht-
vaardiging of kennis a priori ‘onafhankelijk van ervaring’ moet gebeuren. 
Of zoiets mogelijk is of moet zijn wordt betwijfeld.2 Vermoedelijk niet in de 
laatste plaats op grond van de kritiek van Moritz Schlick op Husserl’s begrip 
wezensaanschouwing3 geldt een verklaring van het a priori onder verwijzing 
naar intuïtie of evidentie vandaag de dag als onbevredigend. Maar Husserl 
neemt op basis van zijn begrip ideatie ondubbelzinnig stelling: ‘Wat betekent 
a priorische kennis anders […] dan kennis die zuiver op algemene essenties 
gericht staat, die haar geldigheid zuiver uit het wezen put?’4

Als kennis dus algemeen op voorhand gerechtvaardigd is wanneer ze op ide-
atie berust, dan zijn in een tweede betekenis ook uitspraken over die wezens 
a priori die op deze manier gekend worden. In de Formale und transzendentale 
Logik5 maakt Husserl verschil tussen een zuiver contingent (incidenteel) en 
een formeel a priori. Het eerste betreft oordelen over ‘inhoudelijke’ wezens, het 
tweede over formele structuren. Zo is een oordeel over klanken in het alge-
meen, dat op ideatie berust, in zoverre een contingent oordeel of wet a pri-

1	 Logos, p. 315 e.v.
2	 vgl. G. Bealer in The Blackwell Guide to Epistemology 1999, pp. 243-270; Piazza 2008
3	 vgl. 10.4
4	 hua ii, p. 51
5	 hua xvii

© ️
2026



104

v  de fenomenologische methode

ori dat het een ‘inhoudelijke kern’ vertoont. Daartegenover is een oordeel dat 
over ‘wezensstructuren van de rede’ gaat in een formele zin a priori omdat 
het geen aanschouwingen van ‘zaken’ meer bevat.1 In de zin van de Logische 
Untersuchungen zouden wetten die op categoriale aanschouwing berusten dus 
formele verstandswetten a priori zijn.

Wezenseigenschappen funderen de hoogste categorieën van wezens, die 
Husserl ook wel ‘sferen’ noemt, zoals bijvoorbeeld ‘het materiële überhaupt’. 
Binnen deze sferen bestaan vervolgens onderverdelingen en lagen, bijvoor-
beeld binnen de categorie van het materiële de levende essenties en binnen 
deze subcategorie weer de mensen, de aardbewoners. 
‘Eidetische wetenschappen’ verklaren de relaties binnen dergelijke sferen; ze 
houden dus bijvoorbeeld de wezenseigenschappen van levende essenties (in de 
fenomenologische zin!) in synthetische oordelen a priori vast. De empirische 
wetenschappen houden zich met objecten bezig die zelf wezenseigenschap-
pen veraanschouwlijken en in dat opzicht bij voorbaat onder zulke wetten 
staan. De bijzondere wetenschappen zijn daarmee aangewezen op wezenswe-
tenschappen en uiteindelijk op de fenomenologie. De fenomenologie onderzoekt 
de eidetische sferen als sferen van het bewustzijn en bestaat zo ‘in een betrok-
kenheid van alle werkelijke en mogelijke objectiviteiten op de betreffende 
ervarende acten van het bewustzijn, op het subjectief constitutief a priori van 
het bewustzijn überhaupt’.2 De fenomenologie wordt in dat opzicht voor een 
praktisch oneindige taak gesteld. Ze moet namelijk voor alle denkbare objec-
ten de betreffende wezens en hun constitutieve acten in het kader van het 
bewustzijn opsporen en beschrijven.3

1	 hua xvii, p. 33 e.v.
2	 Bernet-Kern-Marbach 1989, p. 81
3	 vgl. Patoçka 1977; Lohmar 2002

Inkijk-exemplaar © 2/17



105

  [eidetische reductie]

de eidetische reductie is een proces waarbij in het concreet aanschouwende 
verschijnsel wordt binnengedrongen.1 Het maakt kritisch verschil tussen verwij-
derbare, feitelijke en onmisbaar kenmerkende eigenschappen. Bij de analyse van 
een verschijnsel wordt de kern er ‘uitgelicht’.
Dit denkproces is de toepassing en verdieping van karakteristieke kenmerken van 
onze oriëntatie op de wereld. Voor- en achtergronden, betekenis en bijkomstigheid, 
belangrijke en onbeduidende zaken worden onderscheiden. 
Samengevat neemt het denken standpunten in en stelt thematische zwaartepun-
ten. De eidetische reductie is gegrond in de menselijke werkelijkheidsbenadering als 
zodanig en ligt ten grondslag aan alle geleerdheid. 

de these voorafgaand aan alle thesen 
Husserl hanteert in Ideen ii het onderscheid tussen het transcendentale ego en het 
empirische (lichamelijke) ego. 
In de fenomenologische reductie komen we het transcendentale ego tegen. Het 
transcendentale ego is niet slechts datgene wat overblijft als absoluut kenbaar, het 
is tegelijkertijd het ego dat ik ben in de fenomenologische instelling. Elke feno-
menologische reflectie wordt idealiter gedaan door een puur bewustzijn. Dit pure 
bewustzijn is het resultaat van de fenomenologische reductie. 
Volgens Husserl schuilt in ieder mens een transcendentaal ego, dat wil zeggen 
iedereen is in staat de reductie uit te voeren en een transcendentaal ego te worden.2 

1	 logische en aritmetische wetten zijn niet alleen analytisch: zij worden constant op de wer-
kelijkheid toegepast. Het eigen-aan probleem slaat op het al of niet (bevestiging v.s. ontkenning) 
toekennen van bepaalde eigenschappen aan de dingen. Onze gewone werkelijkheid veel is ook 
ondergeschikt aan het getal. Ook hier is sprake van een toepassing van een a priori en het al of niet 
gerechtvaardigd zijn daarvan. Zo heeft alle kennis twee kanten. 

	 1  een adductief aspect voorzover het infrasubject er op stuit, tot en met het gedachtenexperi-
ment waarin de grondparadox als hoogste beginsel wordt aangetroffen, ervaren, en daarnaast 

	 2  een abductief aspect, voorzover alles analytisch voortvloeit uit een centraal gezichtspunt, 
dat begint met de grondparadox als grondbeginsel en vervolgens daaruit afleidt de gehele werkelijk-
heid in veelheid of menigvuldigheid, hetzij naar de ideële zijde (of het eidetische), hetzij naar de reële 
zijde (of het hylische). Zie ook: het schema op blz. 2.

	 abduceren [wegvoeren] Lat. abducere van ab [weg] + ducere [voeren]; adduceren [aanvoeren] Lat. 
adducere [naar zich toe halen, samentrekken aanvoeren], van ad [naar, tot] + ducere [voeren, leiden].

	 vgl. J. J. Poortman (ru Leiden) Raakvlakken, wijsgerige opstellen, Assen/Amsterdam 1976 hfst. iii 
§ 2 De plaats van metafysica in de filosofie p. 120.

2	 vgl. Hanneke Nooijen Het transcendentale ego en het empirische ego; Over de introductie van een 
< duistere natuur > in Husserls fenomenologie, Radboud Nijmegen 2018. 

© ️
2026



106

[het transcendentale- en empirische ego]

 [Franz Rosenzweig heeft het fenomenologische denken 
helpen losmaken van zijn verankering in Husserl’s transcendentale ego 

en op weggeholpen naar een intersubjectieve ‘ethische transcendentaalfilosofie’.1

‘het zelf als veruiterlijkt en verinnerlijkt’

Het ik bij Willam James

In 1890 formuleerde William James het inmiddels klassieke verschil tussen I en 

me; hij besefte dat het zelf steeds aanwezig is in twee hoedanigheden: als subject en 

als object van zelfkennis. Het ik fungeert als subject van een proces van kennisver-

werving en het mij als object daarvan (ik ken mezelf). Daarbij stelde hij dat het me 

niet louter iets ‘innerlijks’ was: hij constateerde een vloeiende overgang tussen me 

en mine. De persoon ervaart, in het verlengde van het me, uiteenlopende zaken als 

behorende tot het mine: ‘not only his body and his psychic powers, but his clothes and his 
house, his wife and children, his ancestors and friends, his reputation and works, his yacht 
and bank account.’2 

Deze extensivering van het zelf maakt dat iemand kan zeggen: ‘Als je aan deze komt, 

kom je aan mij’. Langs dezelfde lijnen wordt het begrijpelijk dat mensen een groot 

deel van hun identiteit afhankelijk stellen van hun bezittingen en verworvenhe-

den.

Job levert de bijna bovenmenselijke prestatie zijn inwendige ziel in stand te hou-

den bij de gelijktijdige afbraak en ondergang van zijn uitwendige ziel.

Het is de uitwendige ziel die overeenstemt met het geëxtensiveerde zelf in de zin 

van James’ term mother-sea, ook wel non-lokaal bewustzijn genoemd. Dat begrip is 

ontleend aan de kwantumfysica om het vermogen van het bewustzijn te duiden 

om te expanderen buiten de directe omgeving.3 

1	 zie Herman Heering in Vier joodse denkers in de twintigste eeuw, Kampen 1987. Dat openbaring een beslis-
sende rol kan spelen is vanzelfsprekend voor de dialogische (dialectische) filosofie waarvan Rosenzweig 
naast Buber, Heschel en Gabriel Marcel een van de grondleggers was. Levinas radicaliseert het dialogisch 
denken. Teksten noch openbaringen vormen een solide basis voor filosoferen. Openbaring dient zich aan bij 
de fenomenologie van het ik dat door de verzwegen aanklacht van de ander uit eigen zelfbehoud wordt gestoten (Spi-
noza’s in sese perseverare).

2	 The Principles of Psychology i, New York 1890; D. Draaisma, De Hoofdsom van de Psychologie, Lisse 1992.
3	 vgl. W. James De onsterfelijkheid van het bewustzijn p. 15, Amsterdam 2016; zie blz. 349. James’ beeld van de 

mother-sea is te vergelijken met de cloud die ontelbare data ‘verdeelt’ maar zelf niet produceert. 

Inkijk-exemplaar © 2/17



107

hoofdstuk vi

subjectiviteit: het transcendentale ik, 
persoon en tijdelijkheid

§ 1  het ik bij hume en kant

De fenomenologische reductie reduceert de intentionele objec-
ten tot correlaten van het bewustzijn dat na de eidetische reductie als 

‘zuiver ik ’ overgebleven was. De introductie van de methode van de reductie 
leidt daarmee tot vragen naar de structuur en eenheid van dit zuivere ik. Het 
feit dat Husserl dit begrip gebruikt houdt een duidelijke afwending in van de 
Logische Untersuchungen. Daar had Husserl (zich op Kant en Natorp beroepend) 
in § 8 van de vijfde Onderzoeking toegegeven dat hij het ‘meest basale ik als 
noodzakelijk referentiepunt [van de acten, v.m.] absoluut niet [kon] vinden’.1 
In een aantekening bij deze uitspraak in de tweede druk van de Logische Unter-
suchungen voegt hij vervolgens toe dat hij het zuivere ik nu wel heeft leren 
vinden en eveneens geleerd heeft zich ‘niet van de wijs te laten brengen door 
vrees voor de ontaardingen van de ik-metafysica in het zuiver beseffen van het 
gegevene’.2

In Ideen i en vooral in de ongepubliceerde Ideen ii en later vult Husserl het 
zuivere ik steeds meer met ‘inhouden’. Van een louter veld van het bewustzijn 
verandert het daarbij in een persoonlijk subject met gewoonten, perspectie-
ven, gevoelens en wensen en een ‘absoluut fundament’. Deze versterking van 
het subject en het schijnbaar daarmee verbonden idealisme dragen wezenlijk 
bij aan de afwending van zijn leerlingen; zij veronderstellen bij hem juist die 
‘ik-metafysica’ waar hij zich in de geciteerde aantekening tegen afzet.

Hoezeer Husserl hier tegen de tijdgeest ingaat wordt duidelijk als we even 
terugkeren naar de klassieke argumenten. David Hume had in zijn Treatise 
of Human Nature ontkend dat een ‘ik ’ of ‘zelf ’ in een substantiële zin kan 
bestaan. Omdat de basis van al onze begrippen en ideeën door impressions 
wordt gevormd kan de idee van het ik alleen óf uit een dergelijke indruk óf 
uit een conglomeraat uit andere indrukken worden afgeleid. Het eerste is 
blijkbaar niet het geval. Het ik zou dan namelijk op één gelijkblijvende en 
1	 hua xix/1, p. 374
2	 l.c.

© ️
2026



108

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

constant optredende indruk moeten teruggaan terwijl al onze andere indruk-
ken zoals pijn of zintuiglijke gegevens voortdurend veranderen.

Hume vindt geen ik in deze zin van een blijvend identieke indruk. Wel wijst 
hij op de mogelijkheid: het ‘zelf ’ of de ‘persoon’ is geen indruk maar dat waar-
naar onze vele indrukken en ideeën geacht worden te verwijzen.1 Maar dat 
zo’n referentiepunt bestaat is louter illusie, een analoge indruk konden we 
niet vinden. De aanname van een constant ik gaat volgens Hume daarom op 
de gewoontegetrouwe verbinding van onze ideeën tot één belevingsstroom 
terug die we dan ten onrechte als fenomenale eenheid interpreteren. De 
tweede hierboven genoemde mogelijkheid, het ik wordt uit een samenklon-
tering van indrukken afgeleid, klopt dus in zekere zin, maar ze betekent dat 
het ik geen homogene basis heeft maar alleen uit een hoeveelheid ik-vreemde 
impressions ontstaat. Ernst Mach maakt deze sceptische theorie van het ik in de 
19e eeuw populair als hij in zijn Analyse der Empfindungen het ik als een bepaald 
complex van elementen voorstelt. Primair zijn dan de gewaarwordingen of 
(neutraler) de elementen die tot bepaalde kenmerkende complexen verenigd 
worden. Zeggen: ‘Ik word groen gewaar’ betekent dan niets anders dan: ‘In dit 
complex komt groen voor’. Als ik sterf wordt het complex opgelost. ‘Daarmee 
is alles gezegd. Alleen een ideële, denkeconomische, geen intrinsieke eenheid 
is opgehouden te bestaan. Het ik is geen onveranderlijke, bepaalde, scherp 
begrensde eenheid. […] Het ik is niet te redden’.2  

Dit scepticisme tegenover het subject dat door de kunst en literatuur rond 
de eeuwwisseling veelvuldig werd opgepakt staat in contrast met de gedachte 
van een transcendentaal ik zoals dit volgens Kant ‘al onze voorstellingen moet 
kunnen begeleiden’.3 Het ik in deze kantiaanse zin is een noodzakelijke voor-
waarde voor de mogelijkheid van alle kennis. In het beroemde argument uit 
de b-uitgave van de Kritik der reinen Vernunft betoogt Kant dat met behulp van 
het ik de verschillende voorstellingen als tot één bewustzijn behorend ver-
staan worden en daarmee ook als grondslag van ken-acten kunnen dienen.

1	 ...self or person is not any one impression, but that to which our several impressions and ideas are supposed to have 
a reference. David Hume, A Treatise of Human Nature, Part 4, Section vi. eindruck (Lat.) impressio.

2	 Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum Psychischen, Jena 1900, p. 20

3	 Kritik der reinen Vernunft, b p. 132 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



109

2  het zuivere ik van ideeën i

Het zo aangetoonde transcendentale ik is de gedaante van de representatie. 
Het wordt niet zelf gerepresenteerd en er bestaat geen aanschouwing van. In 
de ‘paralogismen van de zuivere rede’ toont Kant bovendien aan dat de idee 
van een substantiële ziel niet uit het transcendentale ik in deze zin valt af te 
leiden maar een louter ideaal van de zuivere rede is. Het ik zoals wij het ken-
nen – als psychosomatische realiteit waaraan we voortdurend met het per-
soonlijk voornaamwoord in de eerste persoon refereren – zou om die reden 
echt niet te redden zijn. Als Husserl daarna dus een inhoudsrijk fenomenolo-
gisch begrip van het subject ontwikkelt, dan keert hij zich in zekere zin tegen 
beide tendensen in de filosofie. Zijn ik is geen zuivere vorm of louter complex 
van gewaarwordingen en toch de ‘transcendentale’ grondslag van de wereld.

2  het zuivere ik van ideeën i
Het verschil tussen Husserl en Kant, meer nog dan bij Hume en Mach, is een 
helder begrip van de intentionaliteit als typerend kenmerk van het bewust-
zijn. Kant had met zijn analyse van de waarneming en van de relatie tussen 
zinnelijkheid (Sinnlichkeit) en verstand ook vragen over de intentionele betrek-
king met de wereld opgepakt. De intentionaliteit had hij echter niet als crite-
rium voor alle bewustzijn begrepen. Bij Hume en Mach worden intentionele 
relaties omgezet in causale relaties en zo van hun specifiek ‘geestelijk ’ karak-
ter beroofd. Het begrip intentionaliteit vormt voor Husserl nu de belangrijk-
ste motivatie voor de introductie van het subject in de fenomenologie.

In de Logische Untersuchungen had Husserl zich alleen op de objectkant van 
de intentionele acten geconcentreerd, terwijl het ik enerzijds door het mate-
rieel-lichamelijke ding, anderzijds als belevingsstroom, dus alleen empirisch 
werd verondersteld. Zo schreef hij hier dat de fenomenologische inhoud van 
het empirische ik in de zin van het zielsmatige subject de ‘reëel in zich geslo-
ten, zich tijdelijk verder ontwikkelende eenheid van de belevingstroom is’, die 
vervolgens op haar beurt object van intentionele verwijzing kan worden en 
zo het spreken van het subject motiveert.1 Het ik zelf kan zich daarmee aan 
de objectkant van de acten voordoen en heeft alleen in deze zin ook realiteit.

1	 hua xix/1, p. 369

© ️
2026



110

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

Nu wordt intentionaliteit in Ideen i van een relatie tussen een empirisch ik en 
de reële wereld tot de loutere structuur van het ‘bewustzijn-van-iets’ geredu-
ceerd. Deze structuur is noodzakelijk tweezijdig: de acten gaan van een ik uit of 
naar een ik toe zoals Husserl nu zegt, ‘en dit ik is het zuivere, hier heeft reductie 
geen vat op’.1 Uitdrukkelijk bij Kant aanknopend en impliciet bij Hume stelt 
Husserl nu vast dat het zuivere ik na de transcendentale reductie geen ‘bele-
ving onder belevingen’ blijft. Het is weliswaar voortdurend en noodzakelijk 
aanwezig maar niet in de zin van een stupide volhardende beleving, van een ‘pas-
klaar idee’. Van Natorp, met wie hij na de Logische Untersuchungen diepgaand in 
discussie treedt, neemt Husserl de uitdrukking over dat de ‘blik ’ van het ik 
door iedere actuele beleving heen op het object is gericht.2

Het zuivere ik in deze zin houdt nu voorlopig niets anders in dan een 
samenhangende pool van intentionele acten; het heeft geen speciale inhou-
den los van het feit dat het inderdaad ‘drager’ of uitgangspunt van acten is, 
het kan daarom ook niet verder verklaard worden. In het eerste deel van de 
Ideen gaat Husserl daarom uitdrukkelijk verder de objectiverende kant van 
de acten na. Pas in het tweede deel wordt het subject expliciet voorwerp van 
onderzoek en de subjectieve kant van het beleven wordt uitvoerig gethema-
tiseerd. Daarmee creëert Husserl tegelijkertijd een totaal toegang tot de feno-
menologie. In plaats van de al gevormde onveranderlijke wereld van objecten 
als intentionele bewustzijnsobjecten te beschrijven, is de opdracht nu dat de 
verschillende typen en lagen van het subject zo worden geanalyseerd, ‘dat 
blijvend zijn voor het ik zijnsbetekenis krijgt’,3 dus dat verhelderd wordt hoe 
de schijnbaar onveranderlijke fenomenen in het bewustzijn ontstaan. Daar-
mee komt dan ook het constitutieproces als afhankelijk van tijdelijkheid en 
opvattingswijzen op de voorgrond te staan, en de onveranderlijke fenomenolo-
gie wordt geleidelijk aangevuld met een wordingsgeschiedenis.4 

1	 hua iii/1, p. 179
2	 Ideen i, § 56
3	 hua xxxiv/, p. 123
4	 Genetische fenomenologie

Inkijk-exemplaar © 2/17



111

vi  subjectiviteit

§ 3  het persoonlijke zuivere ik en de ziel
Het zuivere ik is dan zuiver omdat het zuivere ik uitgangspunt van alle inten-
tionele acten is, dus de oorsprong van acten zoals het aandachtig bepaalde 
objecten uit een achtergrond lichten en andere daarin laten verzinken. Vanaf 
Ideen i noemt Husserl het ik in deze betekenis een pool of centraal punt waar 
‘ik-stralen’ van uitgaan die zich op een intentioneel object richten. Deze acten 
van de aandacht volgen elkaar niet willekeurig op, ze vertonen regelmatig-
heden die met de overtuigingen, meningen en ervaringen te maken hebben. 
Personen verschillen in de structuren van de aandacht waarmee hun wereld 
wordt ‘gevormd’. Waar dergelijke structuren bestaan spreken we van een per-
soon. Om het ik fenomenologisch analyseren, kunnen we het niet als een leeg 
referentiepunt beschouwen. We moeten daaraan stabiele gewoontes, ‘menin-
gen’ en ‘stellingnames’ toeschrijven. Zulke habitualiteiten komen voort uit 
acten die met hun stellingen een ‘thema’ vastleggen waarop het individu (sub-
ject) later kan terugkomen en waarvan het kan uitgaan: ‘...zodat ik van nu af 
aan, als ik mijzelf begrijp zoals ik vroeger was, […] ook mijn thema’s vasthoud 
en ze als actuele thema’s overneem zoals ik ze eerder aangenomen heb’.1
Persoonlijke identiteit ontstaat dus doordat het subject de door hemzelf aan-
genomen thema’s volgt en daarin ‘consequent blijft’. Deze inhoudelijke ver-
rijking van het zuivere ik is nog steeds heel algemeen. Ze sluit niet uit dat 
iemand consequent inconsequent is of zijn eigen acten als ‘ik-vreemd’ ervaart. 
De verrijking heeft echter wel tot gevolg dat er ‘evenveel zuivere ikken [zijn] 
als er reële ikken zijn’,2 dat het begrip van het zuivere ik dus niet meer op 
een louter formele eenheid, op een louter ‘ik denk ’ duidt. Het zuivere ik in 
deze zin is ook geen object van intentionele acten maar voor zichzelf direct 
toegankelijk. Het ik is namelijk ‘uit de originele gegevenheid van ieder cogito 3 
[…] origineel en absoluut zelf op te maken’,4 omdat aan de act zelf zijn ‘thema-
tiek ’ en zijn vastleggingen af te lezen zijn. Dit geldt al op lagere niveaus want 
de waarneming van een object heeft tot gevolg dat toekomstige waarnemin-

1	 hua iv/, p. 112
2	 hua iv, p. 110
3	 Axioma van Descartes; denkend bewustzijn.
4	 hua iv, p. 111

© ️
2026



112

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

gen niet meer perceptief ‘onschuldig’ zijn. Beter gezegd licht een herkennen 
áls dit-toen het object uit zijn context met toegewijde aandacht (attentionale 
Zuwendungen) tot gevolg. Het herkennen verwijst ook terug naar de eerdere 
waarnemingen en roept daarmee een hele intentionaliteitsstructuur op.

In Ideen ii contrasteert Husserl dit zuivere ik met het begrip ziel. Met ‘ziel’ 
bedoelt hij het psychisch aspect van een psychofysische eenheid waartoe hij 
mensen zowel als dieren rekent.1 Tot het zielsmatige of psychische horen 
karakter, intellect, gevoelens, talenten enz. Het psychische manifesteert of 
openbaart zich in een ‘lijf ’. Het lijf wordt op zijn beurt als een fysiek lichaam 
aangetoond waarin het zielsmatige is gefundeerd.2 Door zijn fundering in het 
lichamelijke blijkt het zielsmatige substantieel afhankelijk ‘van omstandig-
heden’, niet alleen van fysiek-lichamelijke feiten maar ook in de ruimere zin 
van zijn tijdelijke en ruimtelijke ‘omgeving’ waar ook andere personen deel 
van uitmaken. Lijf & ziel vormen daarmee niet alleen een reële maar zelfs een 
essentiële eenheid. Gewaarwordingen, gevoelens, waarnemingen enzovoorts 
zijn ons ‘in de ervaring niet gegeven als onsamenhangende aanhangsels van 
materiële beleefde lijven’, ze zijn zo nauw met het lijf verbonden dat ze een 
volstrekt onafscheidelijke indruk maken.3 De ziel wordt als ‘in de lichame-
lijke realiteit vervlochten’ geconstitueerd.

Het persoonlijk ik in de hierboven beschreven zin en het zielsmatige zijn 
niet identiek maar juist fundamenteel verschillend, zoals Husserl in Ideen ii 
één voor één aantoont. In samenhang met dit verschil bespreekt hij talrijke 
aspecten van het ‘lichaam-ziel-probleem’, waarbij hij in heel wat opzichten 
verbluffend modern is. Zo stelt hij bijvoorbeeld de vraag of een bewustzijns-
toestand per se na een analoge toestand van de hersenen moet optreden4 en 
wat dit voor de vrijheid van het subject betekent. Het verschil tussen ziel en 
zuiver ik is voor Husserl juist dat de ziel wel van ‘omstandigheden’ afhanke-
lijk is maar het zuivere ik niet, dit is vrij in de keuze van zijn aandacht. Het 

1	 psychofysica: onderzoek dat ligt tussen psychologie, het domein van de fysische prikkels en de 
psychische processen. [vgl. Theo Fechners filosofie, p. 308.]

2	 Voor de lichaamsconstitutie vgl. hieronder 7.5.; lichamelijke/geestelijke gesteldheid, aanleg, aard.
3	 hua iv, p. 92
4	 hua iv, p. 291 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



113

3  het persoonlijke zuivere ik en de ziel

zuivere ik bevindt zich namelijk op een ‘dieper’ niveau van de lichamelijke 
gesteldheid dan het zielsmatige ik. Dus om mijzelf als zielsmatig ik te kun-
nen begrijpen moet ik mijzelf als eenheid van lichaam en ziel begrijpen en 
daarmee een wereld van fysieke lichamen en natuur al veronderstellen Voor 
mijn toegewijde aandacht geldt dit niet. Ook heeft de betrokkenheid op mij-
zelf als zielsmatige eenheid langs de betrokkenheid met mijn fysieke lichaam 
plaats terwijl mijn fundamentele persoonlijkheid mij direct gegeven is.

Het vrijheidsbegrip dat met deze analyse van zuiver ik en ziel verbonden is 
slaat dus niet op handelingen of beslissingen van psychosomatische subjec-
ten, maar op de intentionaliteiten van persoonlijke ego’s. De vrijheid van de 
mens als zuivere ‘denkgeest’ bestaat dan in de vrije keuze van zijn toegewijde 
aandacht. Juist omdat de mens in deze zin vrij is ligt ook het tot-zich-nemen 
van de fenomenologische instelling, van de epoche, in zijn vrijheid en blijkt 
zo mogelijk te zijn. Omgekeerd kunnen we zeggen dat de fenomenologische 
methode een dergelijk vrijheidsbegrip impliciet veronderstelt. Toch ziet de 
wezenlijke relatie tussen ziel en persoon er in bijzonderheden heel ingewik-
keld uit en wordt in Ideen ii steeds opnieuw opgepakt en besproken. Het 
zuivere ik bijvoorbeeld waardeert, maar om te kunnen waarderen heeft het 
bepaalde gevoelens en zintuiglijke gewaarwordingen nodig die het als objec-
ten in de wereld in relatie tot zichzelf duidt. Je zou deze relatie zo kunnen 
begrijpen dat het zuivere ik zich pas kan realiseren doordat het een reële con-
text binnentreedt, of omgekeerd dat het zuivere ik juist het reële is al wordt 
het onafhankelijk van contextuele omstandigheden beschouwd.1 Daarmee 
rijst wel de vraag of zuivere ego’s wel per se psychofysisch gefundeerd zijn. 
Nu hoort ook het zuivere ik aanvankelijk tot een reële eenheid van lichaam 
en ziel (want er zijn evenveel zuivere ikken als reële ikken) en kan pas door 
‘abstractie’ los van zijn acten gedacht worden.
Aan de andere kant neemt het zuivere ik een speciale positie in tegenover alle 
overige dingen. Deze laatste zijn namelijk alleen denkbaar als correlaten van 
ik-acten, terwijl het zuivere ik in een niet-objectiverende ‘zelfwaarneming’ 
aan zichzelf gegeven is.2 En nog iets typisch kenmerkt dit speciale ‘object’: het 
1	 Sakakibara (The University of Tokyo) 1997
2	 vgl. hierna 6.6

© ️
2026



114

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

zuivere subject ontstaat of vergaat fenomenologisch gezien niet omdat we 
van zo’n ontstaansproces geen ervaring kunnen hebben. ‘We zouden dan de 
onzinnigheid hebben dat het absoluut zijnde ik in de duur van z’n zijn zich-
zelf als niet-zijnd aantreft’.1 Het zuivere ik kan in dat opzicht alleen actueel of 
niet-actueel zijn, het kan ‘optreden’ of ‘aftreden’ maar niet als niet-bestaand 
gedacht worden. In deze zin geldt dan ook: ‘Het zuivere ik moet al mijn voor-
stellingen kunnen begeleiden’.2 Het vrije zuivere ik is vergeleken met lichaam 
en ziel in deze fenomenologische zin primair.

§ 4  andere personen
Husserl’s beschrijvingen van de aanleg van intentionele objecten gaan 
meestal uit van een persoonlijk ik als individu, een solus ipse, dat de natuur-
lijke wereld geleidelijk aan door zintuiglijke waarneming verovert. Het eigen 
lijf wordt gevormd doordat het subject bepaalde gewaarwordingen als in deze 
plaatsvindend lokaliseert. Het lijf kan dus te midden van de andere objecten 
geïsoleerd worden, bijvoorbeeld doordat we onszelf betasten. Dit geïsoleerde 
object gehoorzaamt, zoals ik vaststel, op zijn minst ten dele direct aan mijn 
wil. Daarna worden dan die waargenomen dingen waarvoor geen eigen 
gewaarwording beschikbaar is als ‘verschijnselen’ opgevat die bepaalde obser-
veerbare afhankelijkheidsrelaties met het lichaam onderhouden. Zo verande-
ren ze hun grootte in relatie tot het standpunt van het ik. De zo waargeno-
men wereld is die van een monade, een solipsistische wereld die alleen van het 
eigen standpunt uit wordt gestructureerd.3

Daarmee wordt ons gevoel van eigen identiteit als subject niet genoeg begre-
pen. We begrijpen onszelf niet als centra van een subjectieve wereld maar als 
ego’s in een lichaam dat deel uitmaakt van een objectieve wereld. Ik ervaar de 
wereld – zoals Husserl in de vijfde Cartesiaanse Meditatie schrijft – ‘inclusief 
de anderen en conform haar betekenis in de ervaring niet als mijn zgn. syn-
thetische privéproduct, maar als aan mij vreemde, als intersubjectieve, voor 

1	 hua iv, p. 103
2	 hua iv, p. 108
3	 solipsisme (wijsb.) : Alleen ons eigen ik en zijn bewustzijnsdaden bestaan; monade (wisk., wijsb.): Eenheid, 

ondeelbaar bestanddeel van stof of geest (m.n. bij Leibniz).

Inkijk-exemplaar © 2/17



115

4  andere personen

iedereen bestaande (daseiende), in haar objecten voor iedereen toegankelijke 
wereld’.1 Maar hoe kan ik de ander als ‘aan mij vreemd’ constitueren als al 
mijn intentionele objecten door hun afhankelijkheid van mijn standpunt 
worden gekenmerkt? Is de fenomenologie na de reductie van de wereld tot 
het bewustzijn gedoemd tot een transcendentaal solipsisme? Als antwoord 
op deze dringende vraag ontwikkelt Husserl – ten slotte wil hij immers een 
objectieve wereld bereiken – in deze Meditatie een onveranderlijke oplossing, 
al ervaart hij die van genetisch standpunt uit als onbevredigend.2

Husserl begint met een specifieke variant op de fenomenologische reductie, 
de zg. primordiale of solipsistische reductie: Alle ‘ik-achtige wezens’ moeten net 
zo tussen haakjes worden gezet als alles wat daarnaar verwijst, zoals culturele 
predicaten. De wereld wordt daarmee beperkt tot onze ‘eigenheidssfeer’ of 
‘primordiale sfeer’. Deze is altijd rijk aan inhoud: Ze bevat zowel mijn lichaam, 
ziel, wil, gevoelens als mijn persoonlijke ik en alle fenomenale belevingen en 
hun correlaten en tenslotte ook waarden. De Anderen duiken daarin als licha-
men naast anderen op met hun bepaalde observeerbare verschijningsvormen. 
Ze maken van een in zekere zin ‘transcendent’ aspect van mijn primordiale 
sfeer deel uit: van die lichamen die van mijn lijf te onderscheiden zijn en een 
zeker ‘eigen leven’ vertonen. Ze verschijnen zeker niet als autonome personen.

Met deze solipsistische reductie kan ze met onze werkelijk transcendente 
wereld worden gecontrasteerd om zo de overgang van de ene naar de andere 
vast te leggen. Het principiële probleem, hoe ik werkelijk zijn kan ervaren ‘dat 
niet het mijne is of zich niet als bestanddeel aan het mijne aanpast, terwijl 
het toch alleen in het mijne zin en verificatie kan krijgen’.3 Dit lukt namelijk 
alleen door het constitueren van andere subjecten.

We volgen kort de constitutie van het alter ego zoals Husserl in de 5e Medita-
tie voorstelt.4 Als een ander optreedt in mijn tot de primordiale sfeer gere-
duceerde wereld, dan oogt deze aanvankelijk als lichaam (Körper). Als deze 
een gelijkenis met mij vertoont en daarom ook als een mij verwant ‘ervaren 

1	 hua i, p. 123
2	 Sakakibara 2008
3	 hua i, § 48
4	 hua i, §§ 49 e.v.

© ️
2026



116

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

lichaam’ (Leib) ervaar, d.w.z. als gewaarwordend lichaam. En weliswaar vat 
ik het andere fysieke lichaam in een ‘vergelijkende apperceptie’ als aan mij 
analoog op, omdat ik zijn lijfelijkheid daar niet direct aan aflees maar het 
daar ook niet uit kan opmaken. Daarmee wordt verondersteld dat ik mijzelf 
oorspronkelijk als iets naar een navenante oer-instelling (Urstiftung), zoals een 
waarneming, terugverwijst.

Uit de verbinding (een associatie van het gelijke die vanzelf, passief, verloopt) 
van mij en de ander ontstaat de ervaring van de ander als een wezen buiten 
mijn oergrond. Dit proces noemt Husserl inleving. Een primitieve vorm van 
deze Appräsentation komt ook in de waarneming van objecten voor: de achter-
kant van iets is mij niet direct gegeven (gepresenteerd) maar uiteraard meege-
geven (geappresenteerd). In dat appresenteren wordt de ‘zin’ van de voorkant 
op de achterkant overgedragen, bijvoorbeeld als we ‘veronderstellen’ dat hij 
bepaalde structuren van de voorkant, b.v. qua kleur, vorm en functie, her-
haalt. Met de voorstelling van een ander mensenlijf en zijn paring met mijn 
ego word ik vervolgens ook zelf in de ander geappresenteerd en wel eveneens 
in analogie: ik schrijf aan de ander gelijke belevenissen en een gelijke psychi-
sche structuur toe als ik ze zelf in mij ervaar.

Deze vorm van inleving is op uiterlijke tekens aangewezen. De ander moet er 
niet alleen uitzien zoals ikzelf, hij moet zich ook op dezelfde wijze gedragen, 
zijn gebaren en andere uitdrukkingsvormen moeten stroken met de mijne. 
‘Het lijf wordt als schijnlijf ervaren als het daarmee juist niet overeenstemt’,1 
een verschijnsel waar soms in science fiction-films mee wordt gewerkt. Het 
gedrag van de ander dient dan als ‘verificatie’ dat het werkelijk om een andere 
mens met eigen ervaring gaat, dus om een eigen monade met een specifieke 
primordiale sfeer. Met het andere monadische beleven kan ik vervolgens zo’n 
echte relatie aanknopen dat ik mij bijvoorbeeld in zijn plaats in tijd en ruimte 
verplaats of inbeeld en zo vooruitloop op zijn eigen ervaringen die weer met 
behulp van zijn lichamelijke of talige ‘uitdrukkingen’ geverifieerd kunnen 
worden. Zo doet zich ten slotte, uitgaande van mijn eigenheidssfeer, een aan 
mij vreemde en toch gelijke maar andere wereld voor.

1  hua i, p. 144

Inkijk-exemplaar © 2/17



117

5  motivatie en associatie

Alle monaden onderhouden met elkaar zulke relaties van inleving en weder-
zijds begrijpen, dat zich op lichamelijke aanduidingen en op taal of andere 
uitingsvormen richt en daarin wordt geverifieerd. Ze worden dus wederke-
rig in hun werelden weerspiegeld. Zo ontwikkelt zich een intersubjectieve 
gemeenschap die op zijn beurt het begrip van een gemeenschappelijke, inter-
subjectieve en objectieve natuur vormt. Want de ander bevindt zich in die 
wereld die in mijn primordiale sfeer aan mij als transcendent verschijnt. Door 
deze verliest deze wereld haar status van afhankelijkheid van mij als haar 
‘nulpunt’; ze wordt door de analoge ervaringen van de ander als een gemeen-
schappelijke objectieve wereld geverifieerd, de wereld van de natuur. Het pro-
ces van het constitueren van de ander heeft uiteindelijk zijn weerslag op mijn 
eigen subjectervaring: ik ervaar mijzelf nu niet als solipsistisch middelpunt 
van de wereld. Ik ben onderdeel van een gemeenschap in een ruimte die van 
mij onafhankelijk is, als wezen met bepaalde te onderscheiden, soorteigen-
schappen, kortom als mens in een objectieve wereld.

§ 5  motivatie en associatie
Husserl heeft zijn conceptie van het subject ontwikkeld door uit te gaan van 
de natuurlijke instelling, die met behulp van fenomenologische reductie 
buiten werking werd gesteld en zo het veld van het zuivere bewustzijn had 
opengelegd. De fenomenologische analyse van dit subject heeft vervolgens 
meerdere lagen aangetoond waar de constitutie van andere subjecten en die 
van mijzelf als persoon in een objectieve wereld essentieel deel van uitmaakte. 
Deze beschrijving helpt Husserl nu ook om de natuurlijke instelling zelf ver-
der te nuanceren. In deze natuurlijke instelling zijn namelijk kennelijk niet 
alleen objecten als zijnde gegeven maar andere personen, en deze laatsten 
zijn niet door middel van waarneming alleen toegankelijk maar door inle-
ving. Aangezien nu de objectieve wereld voor mij pas door de anderen wordt 
gevormd is de natuurlijke instelling wezenlijk een ‘personalistische instel-
ling’, die de wereld voortdurend als snijpunt van vele aan elkaar analoge per-
soonlijke werelden voor zich creëert.

© ️
2026



118

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

In Ideen i werd de natuurlijke instelling in hoge mate geïdentificeerd met de 
wetenschappelijke wereld. De wetenschapper veronderstelt de dingen hier – 
net als de ‘natuurlijke mens’ – in hoge mate onbevraagd als zijnd, hij stelt 
louter andere eisen aan hun beschrijving en verklaring. Na de constitutie 
van de intersubjectieve persoon maakt Husserl de natuurlijke instelling los 
van de naturalistischen instelling van de geleerde. De wetenschappen accep-
teren alleen reële objecten en causale relaties. Bewustzijn dat door middel 
van inleving ontsloten wordt – het hele immanente standpunt – kennen ze 
(tenminste als wetenschappers) niet. Psychofysische belevingen kunnen ze 
daarom alleen als causale (bijvoorbeeld prikkel-reactie-) relaties begrijpen 
maar daarmee blijft ook de hele subjectieve en intersubjectieve wereld voor 
hen gesloten. Husserl zal later in de Krisis daar een principiële kritiek op het 
wetenschappelijk wereldbeeld uit ontwikkelen.

Als Husserl in de hierboven aangeduide zin het zuivere ik onderscheidt 
van de realiteit, dan betekent dit ook dat subjecten en personen geen causale 
relaties onderhouden, of althans alleen in het opzicht dat ze in fysieke licha-
men gefundeerd zijn. Een persoon wordt in zijn of haar gewaarwordingen, 
gedachten en handelingen niet fysisch bepaald maar gemotiveerd door objec-
ten van zijn of haar omgeving; deze objecten geven deze redenen om op een 
bepaalde manier bezig te zijn en ze intentioneel te beïnvloeden. Motieven 
oefenen invloed uit doordat ze stellingnames uitlokken en daarmee ‘praxis’ 
tot gevolg hebben. Globaal verstaat Husserl onder motivatie elke relatie van 
het ‘omdat-dus’ of nog algemener de samenhangen in het rijk van alle zuivere 
fenomenen überhaupt.1

Motivatie is dus – zoals Husserl in hoofdstuk twee van de derde sectie van 
Ideen ii uitwerkt – de ‘grondwet’ van de geestelijke wereld en omgekeerd: de 
geestelijke wereld wordt alleen door motivatie-relaties geconstitueerd. Dus 
verschillen geestelijke en fysische wereld niet alleen door het onmiddellijk 
karakter van hun intentionele toegang maar ook door de wetten van motiva-
tie enerzijds en van causaliteit anderzijds die daarin gelden. 

1	 vgl. hua iii/1, p. 101; hua iv, p. 220 e.v.; Rang 1973, p. 112 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



119

5  motivatie en associatie

Zo wordt in Ideen ii het subject het ik van de motivatie, het is nu ‘het ik van de 
‘vrijheid’, het aandachtige ik bekijkt, vergelijkt, onderscheidt, oordeelt, waar-
deert, dat aangetrokken wordt, afgestoten, toegenegen is of afkerig, dat wenst 
en wil’ maar juist niet causaal veroorzaakt wordt.1 Tot de zin van het ‘ik ’ 
hoort dus de stellingname, de omgang met de objecten. In zekere zin wordt 
motivatie zo ook een synoniem voor intentionaliteit.

Naast ideatie, fundering en reductie vormt de motivatie dus nog een feno-
menologisch grondbegrip. De constatering dat intentionele acten en in het 
algemeen de relaties in het rijk van de fenomenen niet causaal veroorzaakt 
maar gemotiveerd zijn, was al te vinden in de Logische Untersuchungen, maar 
daar bleef ze – omdat het zuivere ik, de ‘eigenlijke plek van de motivatie’, ont-
brak – fenomenologisch onopgehelderd. Wel vestigde Husserl hier al de aan-
dacht op het feit dat het begrijpen van symbolen op motivatie berust, dat er in 
het rijk van de intentionaliteit dus in zekere zin een onherleidbare eigen soort 
van ‘veroorzaking’ heerst.2 Maar het symbool is niet echt een ‘reden’ om naar 
de betekenis over te gaan, het is alleen maar een ‘houvast’ of ‘stimulus’ (ver-
oorzaker) voor de betekenis, en ook is de overeenkomst van twee dingen geen 
‘reden’ om haar bij een begrip onder te brengen – toch doen we dit onwille-
keurig en zonder dat dit fysisch bepaald wordt.

Bij motivaties moet daarom nogmaals onderscheid worden gemaakt tussen 
actieve en passieve motivatie. Actieve motivatie vinden we in iedere rationeel 
reconstrueerbare fundering, dus bijvoorbeeld bij het overgaan van premissen 
naar de conclusie. Maar voor Husserl’s variant van het ‘transcendentale idea-
lisme’ is de passieve motivatie – het onwillekeurig overgaan van het een naar 
het ander – van meer belang. De passieve motivatie ontstaat zonder actief toe-
doen van het subject op het laagste niveau van de fundering, vooral in de sfeer 
van de zintuiglijke waarneming. Hier dienen zich oorspronkelijke ‘prikkels’ 
aan die niet gelijkwaardig worden opgenomen maar in bepaalde zin voorge-
structureerd zijn, en wel in zoverre dat ze zonder verder toedoen het vormen 
van bepaalde objecten tot gevolg hebben. Zo dringen harde plotselinge gelui-
den of pijnscheuten zich ‘op de voorgrond’, andere, zoals continue lichaams-
1	 hua iv, p. 213
2	 vgl. hierboven 4.2.

© ️
2026



120

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

waarnemingen, blijven op de achtergrond. De waarnemingssfeer van de 
intentionaliteit betekent dat de aandacht voor bepaalde zaken of aspecten van 
een waarnemingsveld naar voren treedt. Nu dwingen dergelijke objecten die 
‘eruit springen’ dus de intentionele toewending af en vormen zo een passief 
voorgegeven ondergrond van de geconstitueerde wereld.

De belangrijkste passieve wet van de motivatie is de wet van de associatie. 
Onder associatie verstaat Husserl uitdrukkelijk geen ‘psychofysisch’ proces 
maar een ‘geestelijke’ wet van het zuivere ik, die psychofysische belevingen 
pas constitueert.1 In een heel ruime zin houdt de wet in, dat als een willekeu-
rige bewustzijnsinhoud m eenmaal samen met een c optreedt dan de tendens 
bestaat dat bij een opnieuw optreden van m of van een aan m gelijke inhoud 
ook c of iets dergelijks opgeroepen of geproduceerd wordt. Het herkennen 
van een object berust daarmee al op associatie, want ‘het tegenwoordige her-
innert aan het reproductief tegenwoordig gestelde’,2 dat wat nu waargeno-
men wordt duidt op iets dat in het verleden waargenomen werd. Associatie is 
dus heel algemeen een verwijzingsstructuur die op voorbije ervaring berust 
en deze ‘wekt’.3 Niet alleen waargenomen objecten worden gewekt maar ook 
eigenschappen of momenten, die op hun beurt naar verschillende ervaringen 
terugverwijzen. Met behulp van associatie worden herinneringen en waarne-
mingen tot één netwerk van eenstemmige ervaring samengevoegd.4

Associatie reikt ook in de toekomst of in het niet waarneembare ruimte-
lijke heden doordat ze het niet-waargenomene van te voren structureert. Zo 
gaan we bijvoorbeeld ervan uit dat het patroon van een tapijt onder de tafel 
gelijkvormig wordt voortgezet, of we ‘veronderstellen’ dat de wereld in het 
komende uur op een vergelijkbare manier verloopt. Associatie is zo een pas-
sieve basisfunctie van het bewustzijn die het materiaal aanlevert waar alle 
actieve functies op voortbouwen. Ze stelt de objecten in een compacte ver-
wijzingssamenhang beschikbaar, rangschikt ze volgens bekendheid en over-

1	 hua xi, p. 117; hua I, § 39
2	 hua xi, p. 121
3	 hua iv, p. 224 e.v.; eu, p. 78
4	 vgl. de paragrafen Godsdienstpsychologie en Evolutie in D. Mok, Het kwetsbare leven, Amsterdam 2012, 

resp. p. 87 en 91.

Inkijk-exemplaar © 2/17



121

6  zelfbewustzijn en tijdelijkheid

eenkomst en schept dus een fundamentele wereld waarop we ons vervolgens 
actief intentioneel, stelling nemend en waarderend kunnen beroepen.

De associatieve anticipatie van een ruimtelijke of tijdelijke horizon in 
deze zin noemt Husserl horizon-intentionaliteit. Ze wordt een belangrijke be
weegreden voor de overgang van de onveranderlijke fenomenologie, die Husserl’s 
denken na Ideen i bepaalt, naar wordingsgeschiedenis. Intentionaliteit is nu geen 
puur bedoelen meer van een object. In de intentionaliteit wordt wezenlijk 
een streven naar voortzetting en vervollediging, bijvoorbeeld van de waarne-
ming, opgenomen. Zo schuilt in de perceptie van een object een principiële 
en onvervulbare aanspraak op completering. De in de 6e Logische Onderzoeking 
ontwikkelde gedachte van waarheid en evidentie, dat op een congruentie tus-
sen denkproces en het waargenomene berustte, boet daarmee aan betekenis 
in voor de sfeer van de waarneming. De synthetische processen zijn principi-
eel onvolledig en in beweging, de horizonten zijn open en steeds verder ver-
kenbaar. Het beschrijven van de wereld als onveranderlijk, als – zoals Witt-
genstein zal zeggen – logisch kristal, wordt opgelost ten gunste van een tijde-
lijk zich verder ontwikkelend netwerk van intentionele processen.

§ 6  zelfbewustzijn en tijdelijkheid
Doorzien we op deze manier steeds dieper de lagen van de gesteldheid van het 
subject dan blijkt het aspect van de tijdelijkheid steeds belangrijker te zijn. Dit 
is in een zeker opzicht niet verwonderlijk. De basis was immers een belevings-
stroom die in zichzelf al tijdelijk gestructureerd is. In Ideen i, waar het subject 
nog niet fenomenologisch wordt geanalyseerd, laat Husserl ook de tijd (‘een 
totaal afgesloten probleemsfeer […] van uitnemende moeilijkheid’1) buiten 
beschouwing. In Ideen ii wordt vervolgens mét de vraag naar de structuren 
van het zuivere ik tijdelijkheid een belangrijk thema van de fenomenologie.

Het subject krijgt zijn eenheid tijdelijk doordat het zich voorbije ervarin-
gen weer herinnert en met het vooruitzicht op toekomstige ervaringen, dus 
door een soort intentionele blik langs de ervaringsstroom. Dit feit blijkt uit 
zijn analyse van temporele objecten zoals melodieën. Husserl’s leermeesters 

1	 hua iii/1, p. 182

© ️
2026



122

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

Brentano en Stumpf hadden zich hiermee uitvoerig beziggehouden. De waar-
neming van melodieën heeft iets paradoxaals in zich omdat de verstreken 
tonen immers niet actueel aanwezig zijn, dus ook van waarneming in strikte 
zin geen sprake kan zijn. Weliswaar werd waarneming algemeen als partieel 
en appresenterend getypeerd maar bij de tonen schijnt de zaak iets anders te 
liggen. Terwijl we veronderstellen dat het object zijn achterkant tegelijkertijd 
met onze waarneming van zijn voorkant heeft deze aanname bij melodieën 
geen zin. Wat gebeurt er dus bij het waarnemen van temporele objecten?

Husserl begint de behandeling van deze vraag al in 1905 in zijn fenomeno-
logie-colleges over het innerlijk tijdsbewustzijn.1 Hij sluit hier bij Brentano 
aan die meende dat melodiewaarneming een fantasievoorstelling is. Het is 
namelijk volgens Brentano een algemene wet ‘dat bij iedere gegeven voorstel-
ling zich van nature een continue reeks van voorstellingen aanknoopt die 
allemaal de inhoud reproduceren van de voorafgaande, maar zo dat ze aan 
de nieuwe inhoud steeds het moment van het verleden vasthechten’.2 Het 
waarnemen van een melodie zou dus in een reeks van reproducties van de 
gehoorde tonen bestaan die met ‘tijdsmarkeringen’ zijn uitgerust. Derge-
lijke temporeel gemarkeerde reproducties zouden dan ook de oorsprong van 
alle tijdsvoorstellingen vormen. Maar zijn gereproduceerde inhouden dan 
soms niet tegenwoordig, vraagt Husserl nu, en zo ja hoe kan dan uit louter 
tegenwoordige inhouden de idee van de tijd ontstaan? En wordt wat zojuist 
gehoord werd in de fantasie wel werkelijk gereproduceerd?

Husserl’s repliek op de door Brentano ontwikkelde verklaring van de waar-
nemingen van melodieën bevat al de kern van zijn fenomenologie van de 
tijdelijkheid. Karakteristiek voor Husserl’s beschrijving van temporele ver-
schijnselen is dat zo-even verstreken evenals de geanticipeerde fasen van de 
ervaring nog steeds van het veld van de waarneming zelf deel uitmaken, dus 
in zekere zin ‘aanwezig’ zijn. In de primaire herinnering of retentie3, zoals hij 
later zal zeggen, wordt de gehoorde toon, de oerimpressie, gemodificeerd als 
daarnet geweest; hij zinkt doorlopend in het bewustzijn ‘weg’ en wordt daar-

1	 hua x, §§ 3-6
2	 hua x, p. 11
3	 retention: vasthouden van wat voorbij is; protention: vooruitkijken op wat nog komt.

Inkijk-exemplaar © 2/17



123

6  zelfbewustzijn en tijdelijkheid

bij van retentie tot retentie zwakker tot hij ten slotte ongemerkt verzinkt.1 
Tegelijkertijd verschuift de oerimpressie langs een tijdslijn naar voren toe 
en breidt vóór zich een vergelijkbare continue reeks van primaire verwach-
tingen, protenties, uit. Het innerlijk tijdsbeleven bestaat uit dit constant naar 
voren schuivend veld van retentie, oerimpressie en protentie. De retentionele 
toon is daarbij geen nagalm van de aanwezige toon, het is geen intrinsiek 
bestanddeel van de actuele waarneming maar bevat alleen een ‘toonmoment’. 
Daarmee verruimt Husserl de logica van de deel-geheel-relaties tot temporele 
objecten. Terwijl de tijdsvoorstelling bij Brentano een fantasieproduct was is 
ze voor Husserl daarmee een waarnemingsobject. Zo is ook te verklaren dat 
tijdelijkheid – zoals alles wat waargenomen wordt – op realiteit aanspraak 
maakt, weliswaar met bepaalde modificaties.

Deze modificaties verduidelijkt Husserl door verschil tussen de retentie, dat 
wil zeggen het op het moment wegzinken van een indruk, én de secundaire 
reproducerende herinnering van deze indruk. Roepen we een voorbije tijdser-
varing in onze voorstelling opnieuw op, bv. ooit gehoorde muziek, dan ervaren 
we het waargenomene nog een keer in de fantasie, we reproduceren dus het 
hele tijdelijk uitgebreide waarnemingsveld inclusief oerimpressie, retentie 
en protentie. Hoewel de ervaring en de herinnerde melodie daarbij structu-
reel identiek zijn, kunnen ze toch fenomenologisch duidelijk onderscheiden 
worden. Waarneming is een zelfgevende act, de herinnering niet. Het over-
gaan van oerimpressie naar retentie en protentie is een constant schakeren.2 
Het overgaan van waarneming naar zich-opnieuw-herinneren betekent een 
sprong in de kwaliteit van de acten. Het reproduceren ligt in de vrijheid van 
het subject, de retentie niet, deze behoort tot de passieve synthese. Het directe 
beleven van een tijdsobject en het beleven in de fantasie zijn daarom fenome-
nologisch twee gescheiden typen gebeurtenissen. Daarmee lijkt Brentano’s 
analyse te zijn weerlegd. Dit fenomenologisch detail krijgt betekenis doordat 
alle intentionele objecten door associatie of andere motivatie in een tijdelijk 
verloop worden geconstitueerd. De constitutie-analyse bevat dus altijd een 
essentieel temporeel moment en tijdelijkheid. Daarmee wordt de overgang 
1	 hua x, p. 31
2	 abschatten: afschaduwend, een vage voorstelling geven, prefigureren.

© ️
2026



124

vi  subjectiviteit: ik, persoonlijkheid en tijdelijkheid

retentie-oerindruk-protentie bedoeld. Dat blijkt überhaupt de grondstruc-
tuur van alle bewustzijn te zijn.

Het verschil tussen waarneming en reproductie van tijdsobjecten helpt 
Husserl met de kritiek op Brentano en zijn beschrijving van verschillende 
tijdsvormen. In het waarnemingsveld van tijdsobjecten en het proces van alle 
waarneming wordt de gegeven tijd of immanente tijd gevormd, die tijdstroom 
waarin de waarneming plaatsvindt en die door het voortdurend naar voren 
schuiven van de oerindruk wordt gekenmerkt. Echter, in de reproductie 
wordt objectieve tijd geconstitueerd, een duur bestaande uit tijdstippen die 
in bepaalde verhoudingen tot elkaar staan, waarop ik steeds weer kan terug-
komen en die in iedere reproductie dezelfde blijft. Deze objectieve tijd wordt 
vervolgens onderverdeeld in de innerlijke en de transcendente natuurtijd die 
voor haar constitutie weer op intersubjectiviteit aangewezen is. De gegeven 
tijd is die temporele structuur waarin de basale constitutieprocessen van het 
bewustzijn verlopen, waarin het bewustzijn dus zichzelf constitueert.

Daarmee rijst de vraag naar de mogelijkheid van zelfbewustzijn: ‘Hoe is het 
mogelijk om van een eenheid van de uiteindelijke constituerende bewust-
zijnsstroom weet te hebben’?1 Husserl had in Ideen i aangeduid dat het trans-
cendentale ‘absolute’, het zuivere ik, niet het laatste is maar zelf ‘in een laatste 
en waarlijk absolute’ wordt geconstitueerd.2 Dit wordt nu begrijpelijk door-
dat meerdere typen van tijdservaring worden onderscheiden. Het zuivere ik 
kan namelijk op twee manieren teruggrijpen op zijn ervaringsstroom. Ener-
zijds kan het zijn blik zo op een ervaring richten dat het deze in haar duur als 
onderdeel van de fenomenologische tijd van de ervaringsstroom waarneemt. 
Daarmee krijgt de ervaring een temporele ‘plek ’ in de ervaringsstroom en 
doet zich als subjectieve maar toch geobjectiveerde tijdsspanne voor.

De ervaring van de fenomenologische tijd zelf, een soort zichzelf-gewaarworden 
in het beleven als een continue verstrengeling van retenties van retenties3 beschouwt 
Husserl als absoluut fundamenteel. Terwijl de eerste vorm van zelfbetrok-
kenheid een reflectief, objectiverend zich-betrekken op de eigen belevingen 

1	 hua x, p. 80; vgl. Bernet-Kern-Marbach 1989, p. 101 e.v.
2	 hua iii/1, p. 182
3	 hua iii/1, p. 183

Inkijk-exemplaar © 2/17



125

6  zelfbewustzijn en tijdelijkheid

inhoudt dat noodzakelijk altijd ‘te laat komt’ – telkens als ik mij op een oerindruk 
richt zinkt hij al in retentie weg –, is het tweede belevingstype een gewaarworden 
van belevingen dat tijdelijk gelijktijdig met de belevingsstroom verloopt. De 
twee typen van het tijdsbeleven zijn daarbij tegelijk typen van intentionali-
teit. Het pre-reflectief gewaarworden noemt Husserl ‘lengte-intentionaliteit 
die in de loop van de stroom constant congruent met zichzelf is’.1 In de ‘dwars-
intentionaliteit’ staat het bewustzijn echter op een oerindruk met haar reten-
ties en protenties gericht zonder dat congruentie tot stand komt.

De dubbele intentionaliteit van het bewustzijn is geordnet, gerangschikt: 
Voordat de inwaartse blik op de eigen belevingen mogelijk is moeten ze zelf 
prefenomenaal en preïmmanent gegeven zijn, de belevingsstroom is niet alleen 
voorhanden, hij verschijnt aan zichzelf en vormt zich in zichzelf.2 De pré
inwaartse awareness, het gewaarworden van de belevingsstroom zelf, vormt 
het diepste fundament van het bewustzijn en daarmee de voorwaarde voor 
elke vorm van opbouw. Dit is de eigenlijke 
zin waarin Husserl het zijn van het bewust-
zijn als absoluut gegeven veronderstelt en 
zichzelf als transcententaal idealist laat zien .[3]

1	 hua x, p. 81
2	 hua x, p. 83; Zahavi 2003 
	 [The pre-phenomenal, pre-immanent temporally is constituted intentionally as the form of temporally constitutive 

consciousness and in the latter itself. hua x, Zweiter Abschnitt: Analyse des Zeitbewußtseins. vgl. M. J. Larra-
bee: Time and Spatial Models; Temporality in Husserl, Phil. and Phenomenological Research, vol. 49, b 3, 
1989.]

3	 Brentano herintroduceerde met zijn opvatting over de intentionaliteit van het menselijk bewustzijn 
een middeleeuwse notie in het filosofisch debat, en werd zo de vader van de fenomenologie. Dat laat-
ste trouwens, als positivist, zijns ondanks. vgl. V.d. Brink Oriëntatie in de filosofie, hfst. 9 § 1 20073.

© ️
2026



126

Schrijfproef uit een Husserl-manuscript
Husserl-Archiv b i 21/95a

Inkijk-exemplaar © 2/17



127

hoofdstuk vii

de constitutiegedachte

§ 1  overgangen

In de Logische Untersuchungen – het ging Husserl om de vraag hoe ideale 
objecten door het bewustzijn worden begrepen – kwam het intentioneel 

object zelf alleen zo nu en dan in het vizier. ‘Voor de intrinsiek-fenomenolo-
gische benadering’, schrijft hij hier, ‘is de objectiviteit zelf niets; ze is immers 
algemeen gezegd aan de act transcendent’.1 De relatie tussen act en object stelt 
Husserl zich zuiver functioneel voor: Er bestaat geen structurele of inhou-
delijke correlatie tussen de materie die door de gewaarwording intentioneel 
wordt ‘bezield’ en het object. Ook de kwaliteit van de acten komt in het object 
niet tot uitdrukking: Dezelfde inhoud kan in de wens worden gewenst, in de 
voorstelling voorgesteld, in het oordeel als geldig aangenomen.

De idee van een systematische correlatie tussen act en objectstructuur krijgt 
vorm met het introduceren van de epoche in 1905 en in Ideen i met een her-
formulering van de theorie van de intentionaliteit. Met de methode van de 
reductie en de daarmee samenhangende opening van de sfeer van het subject 
wordt het intentioneel object nu in het veld van het bewustzijn geïntegreerd 
als te bepalen X. De functionele analyse van de acten in de Logische Untersuchun-
gen wordt daarbij met meerdere dimensies verruimd die in hun mogelijkhe-
den a priori beschreven kunnen worden, dus wezensbepalingen zijn.

De objectkant van de intentionele relatie is nu geen transcendente wereld 
die neutraal tegenover het bewustzijn staat. Het is een wereld die zich daarin 
voordoet of geconstitueerd wordt en daarom structureel daaraan correleert. 
De constitutie van de bewustzijnsobjecten, zoals de objecten zich in het 
bewustzijn presenteren, vormt dan een nieuw hoofdthema van de fenomeno-
logie. De constitutie-analyse is nu de voornaamste taak. Husserl geeft ook het 
verschil aan tussen acten die wel en acten die niet objectiveren. Omdat acten 
ook binnen de gevoels- en wilssfeer liggen, zijn deze in de verruimde zin ‘stel-
lend’. Zo gaat de vraag naar de opbouw van de wereld niet meer alleen over 
waardevrije zaken zoals bij de wis- en natuurkunde. Zij omvat alle objecten 
van mogelijke intenties: van alle mogelijke werelden.
1  hua xix/1, p. 427

© ️
2026



128

vii  de constitutiegedachte

De beschrijving van de systematische correlatie tussen bewustzijn en wereld 
die Husserl nu in vele aanzetten ten uitvoer legt noemt hij terugblikkend een 
onveranderlijke fenomenologie, ze laat immers de tijd buiten beschouwing 
en mét de tijd het ontstaan van objecten en hun motivatiegeschiedenis. Pas in 
Ideen ii, als Husserl door de analyse van de subjectiviteit naar tijdelijke struc-
turen verwezen wordt, komt deze statica, deze evenwichtsleer in beweging 
en het begrip constitutie krijgt daarmee een essentieel temporele dimensie. 
Tussen 1917 en 1921 ontwikkelt Husserl de genetische fenomenologie waarmee de 
statische wordt onderbouwd en aangevuld. Zij houdt zich, zoals bij de analyse 
van de subjectiviteit al gebleken was, anders dan de empirische psychologie 
niet bezig met causale samenhangen maar beschrijft a priorische motivatie-
relaties in het zuivere ik.1

Husserl maakt nu ook verschil tussen een onveranderlijke constitutie en 
een genetische. Aan het ‘horizontale’ onderzoek van het zijn wordt een ‘verti-
caal’ onderzoek van het worden toegevoegd.2 In een tekst uit de nalatenschap 
beschrijft hij de ‘universele constitutieve fenomenologie’ als een universele 
leer van de bewuste waarnemingen ‘die correleert aan een universele leer van 
de hoogste categorieën van mogelijke objecten en hun categoriale variaties’.3 
Laatstgenoemde leer is dus de wezensbepaling van de mogelijke bewustzijns-
objecten in afhankelijkheid van fundamentele apperceptieve bewustzijns-
processen. Een ‘universele fenomenologie van de algemene bewustzijnsstruc-
turen’ – dus een leer zoals ze in de Logische Untersuchungen begonnen werd – 
gaat aan haar vooraf en een fenomenologie van de genese voltooit haar.4 De 
constitutieve fenomenologie vervult aan de ene kant de rol van een overgang 
en van een verbindende schakel, maar Husserl noemt nu ook de fenomenolo-
gie in haar geheel constitutief.5 Hierna lopen we enkele grondbegrippen uit 
deze constitutieve fenomenologie na.

1	 vgl. Bernet-Kern-Marbach 1989, p. 181 e.v.
2	 Welton 2003, p. 260
3	 hua xi, p. 340
4	 l.c.
5	 bw 6, p. 142

Inkijk-exemplaar © 2/17



129

2  noësis en noëma

§ 2  noësis en noëma
Husserl’s belangstelling richt zich dus nu op de vraag naar de correlaties tus-
sen bewustzijn en al zijn objecten. De analyses van de Logische Untersuchun-
gen zijn door hun functionele karakter ontoereikend. ‘Want daarmee zijn 
we er nog helemaal niet’ – schrijft Husserl – ‘dat je zegt en inziet dat ieder 
voorstellen op het voorgestelde, ieder oordelen op het geoordeelde enzovoort 
betrekking heeft’.1 Het transcendente object ligt nu zelf in het domein van 
het zuivere bewustzijn – het onderzoeksterrein van de epoche – en het waar-
genomene, gedachte, herinnerde of gevoelde moet zo begrepen en beschreven 
worden zoals ‘het zich in het bewustzijn aandient’.

Het verschil tussen dat wat intrinsiek in de bewustzijnsstroom besloten 
ligt en de objecten die zich daarin aandienen geeft Husserl daarbij niet op, 
wel modificeert hij in § 41 van Ideen i het begrip transcendentie. Niet alleen 
het materiële in de wereld, ook de verschijningswereld zelf geldt nu tegen-
over de bewustzijnsstroom als ‘transcendent’: het verschijnen van iets is niet 
zijn eenzijdige schakering maar het hele ding zoals het aan ons verschijnt. Zo 
is de waargenomen computer wel als iets identieks in de waarneming bewust 
maar hij is niet als iets identieks ‘intrinsiek ’ in het bewustzijn besloten. Zo 
wordt het transcendente object zelf een fenomeen dat door het epoche syste-
matisch ‘gereconstrueerd’ kan worden.

Laten we zo kijken naar de relatie tussen de act als intrinsiek onderdeel van 
de belevingsstroom en het object als fenomeen. De act bevat bepaalde ‘gege-
vens’ zoals kleurervaring en genotsgevoelens én bepaalde ‘blikrichtingen’ van 
het zuivere ik op het object ‘dat dit ik bezighoudt’. Zo kan ik op meer manie-
ren naar het object grijpen: het centraal ‘op het oog hebben’, in zijn geest vast-
houden terwijl het al naar iets anders kijkt, daarover praten, het met andere 
samenvoegen, het beoordelen enz. Deze acten noemt Husserl noësen, d.w.z. 
zingevende acten. Alle noëtische acten stemmen overeen met zinvormen, 
dat wil zeggen noëma’s, die het object bepalen. Bekijken we bijvoorbeeld met 
genoegen de bloeiende appelboom in de tuin en zetten we in fenomenologi-
sche reductie onze navenante existentie-aannames tussen haakjes, dan staat 

1	 hua iii/1, p. 200

© ️
2026



130

vii  de constitutiegedachte

er voor ons toch een bloesemende appelboom in de tuin die plezier oproept, 
dat wil zeggen een verschijnsel dat in zijn bepalingen aan onze noësen corre-
leert en daarom ook voor een systematische wezensanalyse toegankelijk is.1 
De opdracht is dan om de waarnemingsnoëma van de bloeiende appelboom – 
te verklaren als ‘zin’ van de noëtische belevingen.

Gaat het hier over het ‘aan elkaar beantwoorden’ of ‘correleren’ van noësis (het 
denken) en noëma (denkbeeld), dan niet in de zin dat noëtische en noëmatische 
onderdelen of momenten zich tegen elkaar laten afspiegelen. De vormenleer 
van de noëma’s is geen ‘spiegelbeeld’ van de vormenleer van de noësen.2 Zo 
beantwoorden bijvoorbeeld aan homogene kwaliteiten van een dingnoëma 
allerlei ‘gegevenheidswijzen’ in de daarbij horende acten. Elke nieuwe waar-
nemingsact van de bloeiende appelboom is wat dit betreft anders, de ‘eigen-
schappen’ die daarmee onderscheiden worden blijven dezelfde. De kwestie 
van de werkelijke overeenkomsten is, zoals Husserl zegt, ‘met grote, nog heel 
erg op verheldering aangewezen problemen behept’;3 hij kan in elk geval niet 
algemeen maar alleen concreet aan de had van individuele noëtisch-noëmati-
sche typen verhelderd worden.

We bekijken een noëtische act in eidetische variatie. Dan veranderen we bv. 
bij gelijkblijvende inhoud de kwaliteiten uit de Logische Untersuchungen’. Zo 
kunnen we de bloeiende boom waarnemen, herinneren of als mooi beoorde-
len. Elke keer presenteert hij zich aan ons in de kern als dezelfde boom met 
enkele wisselende kenmerken van verleden of schoonheid. Variëren we de 
zakelijke inhouden zonder de appelboom uit het oog te verliezen, betrekken 
we ons op deze dus bijvoorbeeld als ‘de plek van de merels om te nestelen’ of 
als ‘het ding in de hoek van de tuin’, dan blijft hij nog steeds dezelfde boom 
maar vertoont uiteenlopende inhoudelijke eigenschappen.

Het noëma heeft dus ‘lagen’ die analoog aan de actstructuren ‘om het noëma 
heen liggen’: Het volledige noëma dat aan de complexe act beantwoordt bevat 
alle bepalingen die in de act besloten liggen, ook die van kwaliteit.4 

1	 hua iii/1, p. 204
2	 hua iii/1, p. 230
3	 hua iii/1, p. 231
4	 vgl. de uiteenzetting in hua iii/1, p. 297 e.v en § 133.

Inkijk-exemplaar © 2/17



131

2  noësis en noëma

De bloeiende appelboom als object van de waarneming vertoont dan alle 
eigenschappen van zulke objecten zoals de voor waarnemingen kenmerkende 
partiële gegevenheid. De beschrijvingen waarmee het object in de act bedoeld 
wordt, vormen de noëmatische kern van het object, hier dus ‘appelboom’, 
‘bloeit’, ‘staat in een tuin’ en ‘ruikt heerlijk ’. Aan deze zakelijke bepalingen 
wordt die aanschouwlijke ‘volledigheid’ nog toegevoegd waarmee het object 
bedoeld wordt of gegeven is, bijvoorbeeld als helder waargenomen, vaag her-
innerd of alleen (zonder ‘volheid’) figuurlijk verondersteld (signitiv vermeinter).
De elementaire objectiviteit, het pure object, komt dan te voorschijn als het 
subject dat in wisselende noëmatische beschrijvingen identiek gewaand 
wordt, in zekere zin als het grammaticale subject van de verschillende predi-
catieve bepalingen. Husserl noemt deze kern ín de kern ‘centraal noëmatisch 
moment’, ‘het identieke’, het ‘bepaalbare subject van zijn mogelijke predica-
ten’, ‘het pure x geabstraheerd van alle predicaten’, ‘het pure object-iets’, ‘het 
pure eenheidspunt’ of ‘het noëmatisch object zonder meer’.1
Het pure object is dus niet van te voren gegeven of ‘aangeduid’ maar een 
‘moment’, een afhankelijk abstract onderdeel van het volledige noëma. 
Het noëma heeft dus vier lagen: 

Het volle noëma
De noëmatische kern

de kern in het ‘hoe’ van zijn gegevenheidswijzen 
(=  in de modus van zijn volledigheid)
de kern in het ‘hoe’ van zijn bepaaldheden (= de zin)

Het pure x (de kern in de kern)
Het noëma als zin en het bepaalbare x als object vertoont enige gelijkenis met 
het verschil van Frege tussen zin en betekenis van uitdrukkingen. De verschil-
len zijn diepgaander. Noëtisch-noëmatische structuren betreffen algemene 
bewustzijnsacten en taaltekens voorzover die alleen zulke acten uitdrukken. 
Zin en puur intentioneel object vormen voor Husserl een noëmatische een-
heid; ze maken niet zoals bij Frege deel uit van verschillende ontologische 
‘domeinen’. Dit verwijst naar het verschil in de kentheoretische positie van 

1	 hua iii/1, p. 30 

© ️
2026



132

vii  de constitutiegedachte

beide denkers. Terwijl Frege drie van dergelijke domeinen onderscheidt, de 
psychologische, de fysische en de logische wereld, vallen deze in dat opzicht 
bij Husserl na de fenomenologische reductie in het bewustzijn zo samen dat 
ze daarin geconstitueerd worden. Het referentiepunt van de acten (het pure x) 
is daarom ook geen te isoleren stuk wereld. Het is het x van die veranderlijke 
noëtische bepalingen die in dit stuk wereld een synthese bereiken. Het is in 
zekere zin een knooppunt in het netwerk van de overtuigingen, geen object 
in een wereld die los daarvan bestaat.

Tegenover de natuurlijke instelling wordt de benadering nu simpelweg 
omgedraaid: wat we daar als het objectieve voorwerp zien, als iets dat los van 
onszelf staat en vanuit velerlei gezichtshoeken en beschouwingen toegan-
kelijk is, doet zich nu voor als een abstractie uit alle mogelijke intentionele 
acten met het identieke referentiepunt als snijpunt van mogelijke noësen.

§ 3  bewuste waarneming en het inhoud-opvatting-schema
Voordat Husserl in Ideen i het verschil tussen noësis en noëma ontwikkelt intro-
duceert hij een ander verschil dat al in de Logische Untersuchungen voorkwam. 
Belevingen bevatten ten eerste primaire inhouden, d.w.z. gewaarwordingen of 
zintuiglijke gegevens zoals kleur of pijngewaarwordingen, en ten tweede in-
tentionele momenten die deze gegevens ‘bezielen’ of met zin uitrusten, ze in-
tentioneel duiden. Husserl spreekt nu van stof en vorm of zintuiglijke hylè en 
intentionele morphè. Uitdrukkelijk beperkt hij dit verschil tot het statische be-
naderingsniveau dat ervan afziet om ‘in de donkere dieptes van het laatste be-
wustzijn dat alle belevingstijdelijkheid constitueert’ af te dalen. Hij stelt dus 
niet de vraag naar de constitutie van de ‘stoffen’ zelf.1 De stoffen worden in de 
noësen op een typische manier ‘opgevat’ en net als in de Logische Untersuchun-
gen tot intentionele belevingen ‘gemodelleerd’.2 Ook zintuiglijke waarnemin-
gen zijn in deze zin ‘opvattingen’, appercepties van stoffen. (3) 

Dat tussen gewaarworden en opvatten in deze zin te onderscheiden is vindt 
Husserl in de Logische Untersuchungen volkomen duidelijk.3 Maar hoe dieper 

1	 hua iii/1, p. 191v; vgl. hua xvii, p. 292
2	 xix/2, p. 761
3	 hua xix/1, p. 397

Inkijk-exemplaar © 2/17



133

hij afdaalt in de constitutielagen van het bewustzijn, des te twijfelachtiger 
wordt dit functionele model. In een manuscript uit 1921 definieert hij bewus-
te waarneming als intentionele belevingen ‘die in zichzelf van iets bewust zijn als 
gepercipieerd wat daar niet zelf in gegeven is’.1 Door dit meer aan niet gege-
ven inhoud motiveert de apperceptie het subject om tot vervollediging over te 
gaan. Het houdt dus in zekere zin een dynamisch moment van de intentionaliteit in.

Daarin manifesteert zich een ondermijning van het schema van inhoud 
en opvatting die typisch is voor de genetische fenomenologie. Wanneer Husserl 
namelijk na Ideen i ‘in de donkere diepten’ van de tijdelijkheid afdaalt valt het 
schema van zintuiglijke inhoud en formele opvatting niet meer op dezelfde 
manier overeind te houden. In de Formale und transzendentale Logik verklaart 
hij nu dat er ‘ook in de immanente ‘innerlijkheid’ van het ego geen objecten 
op voorhand en geen evidenties [voorkomen] die alleen omvatten wat al op 
voorhand is’.2 Ook de objecten van de innerlijkheid van het ego, de gewaar-
wordingen, moeten uiteindelijk als geconstitueerd worden opgevat en in hun 
constitutiegeschiedenis beschreven worden.

Het onderzoek van het innerlijk tijdsbewustzijn3 vormt het motief voor het 
liquideren van het schema van inhoud-opvatting. Het is met name de reeks 
van memorie (Retention)-oerindruk-protentie die tot een doordenken van dit 
schema dwingt. Een direct gehoorde toon die retentioneel wegzinkt bestaat 
niet in een toongewaarwording die als herinnerd wordt opgevat. ‘Het reten-
tioneel bewustzijn bevat intrinsiek een verleden-bewustzijn van de toon, pri-
maire toon-herinnering, en is niet onder te verdelen in gewaargeworden toon 
en opvatting als herinnering’.4 Beter kunnen we hier spreken van een tijdelijk 
vooruit- en terugwijzen, namelijk van een ‘meer’ aan niet gegeven inhoud. 
Omdat tonen niet anders dan in de tijdreeks retentie-oerindruk-protentie 
waargenomen kunnen worden, valt de toon door zijn retentioneel element 
niet volgens het schema gewaarwordingsgegeven-opvatting te begrijpen. En 
aangezien de retentie noodzakelijk tot in het actuele nu reikt wordt de stati-

1	 hua xi, p. 336
2	 hua xvii, p. 292
3	 hua x; vgl. hiervoor blz. 131.
4	 hua x, p. 31 e.v.

 3  bewuste waarneming en het inhoud-opvatting-schema

© ️
2026



134

vii  de constitutiegedachte

sche optiek geliquideerd: de ‘gegevens’ worden nu in een stroom geconstitu-
eerd die op zijn beurt zelf pas de objectieve tijd voortbrengt en waarin de ge-
gevens vervolgens als gegeven feiten van het bewustzijn verschijnen.

Husserl’s beschrijving van deze fenomenologie van het ‘nu’ herinnert niet 
toevallig zo nu en dan aan mystieke geschriften. Omdat de tijd pas in deze 
stroom geconstitueerd wordt heeft deze stroom zelf geen tijd, hij kan sneller 
noch langzamer verlopen, het is een stroom van constante verandering. ‘Ver-
volgens ontbreekt hier ieder object dat verandert. En voorzover zich in ieder 
proces ‘iets’ afspeelt gaat het hier niet om een proces. Er is niets aanwezig dat 
verandert en daarom kan ook niet invol sprake zijn van iets dat duurt’.1 In de 
waarneming van hun constitutie worden de gewaarwordingen dus evenzeer 
opgelost als de tijd waarin ze zich ‘bevinden’.

De nieuwe definitie van de bewuste waarneming volgt nu niet meer het 
inhoud-opvatting-schema maar het principe van de motivatie. Zo stelt Husserl 
in deze Husserliana over de statische en genetische fenomenologie een andere 
definitie voor van de bewuste waarneming: een bewustzijn dat zich niet alleen alge-
meen van iets bewust is, maar zich van dit iets tegelijk als motiverend voor iets bewust 
is, […] dat op dit andere duidt als iets dat daarbij hoort, daardoor gemotiveerd wordt.2 
Want, zo betoogde hij eerder, bestaat er geen bewustzijn (geen aanwezigheidsga-
lerij van de belevingsstroom) dat niet, zoals de toonwaarneming, over zichzelf heen 
grijpt. Ieder bewustzijn heeft retentionele en protentionele horizonten die nu als 
bewuste waarnemingen worden opgevat. Daarbij gaat het niet om totaal wil-
lekeurige toevallige samenhangen maar op zijn minst deels om ‘oerwetten’ die 
even universeel geldig en te beschrijven zijn als de retentionele momenten van 
de toonwaarneming. Tot deze ‘oerwetten’ behoort ook de wet van de associatie 
waarbij het bewustzijn van één inhoud overgaat naar een andere. Hier ligt de 
fundamentele structuur van de belevingsstroom: 

< Een stroom van een voortdurende genese, geen loutere reeks maar ontplooiing, een 
ontstaan vanuit de strikte wetten van oorzaak & gevolg > 3

1	 hua x, p. 74
2	 hua xi, p. 338
3	 hua xi, p. 339. [vgl. R. Otto: Het heilige, hfst. 8 Overeenkomsten en andere gevoelens, 
	 § 2 Wet van de gevoelsassociatie, Amsterdam 2012 p. 109.]

Inkijk-exemplaar © 2/17



135

3  bewuste waarneming en het inhoud-opvatting-schema

§ 4  onveranderlijke en genetische fenomenologie
Husserl beschouwt de statische fenomenologie als noodzakelijk bestanddeel van 
de hele fenomenologie en accepteert voor deze vorm van beschrijving dus 
ook het inhoud-opvatting-schema. De onveranderlijke fenomenologie wordt 
voor Husserl met het verschil tussen noësis en noëma gefundeerd. Ze gaat 
van de als noëma’s gegeven ideale of reële objecten uit en onderzoekt hoe ze 
in het bewustzijn ‘gegeven worden’, welke noësen daaraan beantwoorden. 
Het onderzoek van de objecten in de onveranderlijke fenomenologie gebeurt 
door fenomenologische en eidetische reductie. Het object wordt dus onder-
zocht ‘in het hoe van zijn bepaaldheden’ in het zuiver bewustzijn en vanuit 
de vraag welke wezenseigenschappen dit object vertoont. Onveranderlijk wil 
daarbij beslist niet zeggen tijdloos maar eerder systematisch, want ook onveran-
derlijke constitutie is in een zekere zin procedureel: je kunt bijvoorbeeld ver-
schillende verlopen beschrijven waarin een waarnemingsobject steeds volle-
diger bepaald wordt, steeds ‘vollediger’ in zijn presentatie wordt en daardoor 
ook steeds meer het karakter van ‘werkelijk ’ krijgt.1

De volgorde en de relaties die in een dergelijke analyse de volgorde bepa-
len worden als bij het object horend opgevat, het zijn abstracte tijdstippen 
in een gegeven systeem van een ‘zich tonen’ en ‘zich manifesteren’, van een 
intentioneel bedoelen en verwezenlijking. Zo kunnen we ons indenken dat 
‘ervaring […] werkelijk eerst in de gegevenheden van het laagste niveau alleen 
plaatsvindt, dat daarna het nieuwe zich op het nieuwe niveau voordoet etc.2 
Eigenlijk worden alleen formele afhankelijkheidsrelaties bedoeld waarmee 
helemaal niet per se een tijdelijke rangorde gepaard gaat. De statische fenome-
nologie in deze zin, schrijft Husserl in 1921, ‘levert begrip van de intentionele 
operatie op, met name van de rede-operatie en haar ontkenningen. Ze laat 
ons de gradatie van intentionele objecten zien die zich in hoger gefundeerde 
appercepties als objectieve zin en in functies van de zingeving voordoen en 
hoe ze daarbij fungeren enzovoort’.3 De genetische fenomenologie benadert din-
gen zoals ze in het passief en actief bezige bewustzijn door bewuste waarne-

1	 [vgl. systeempedagogiek: fenomenologische pedagogiek gebaseerd op waarneming, zie blz. 290 e.v.]
2	 hua x, p. 125
3	 hua xi, p. 340

© ️
2026



136

vii  de constitutiegedachte

ming in nieuwe zin, d.w.z. door het teruggrijpen op voorbije en het vooruit-
grijpen op toekomstige bevindingen ontstaan (wordingsgeschiedenis), niet hoe 
zij als pasklare resultaten met het bewustzijn samenhangen. De fenomeno-
logie gaat daarmee van een zuiver beschrijvende over naar een verklarende. Ze 
beschrijft bijvoorbeeld de passieve genese, met name de associatie, waardoor 
dingen onwillekeurig aan het bewustzijn gegeven worden. Ook de praktische 
betrokkenheid van het ik, de actieve genese zoals bij het toeschrijven van pre-
dicaten, maakt deel uit van haar thema’s en de samenhang tussen activiteit en 
passiviteit, bijvoorbeeld de manieren waarop het geconstitueerde habitueel 
en daarmee passief wordt.

Als verdere thema’s van de genetische fenomenologie noemt Husserl ook die 
wetten die een homogene ‘monade’ bepalen en de typen van mogelijke mo-
naden; de verbindingen van monaden en de bijbehorende kwesties van de in-
tersubjectiviteit, de constitutie van de leefwereld als een homogene wereld 
voor de monade en de metafysische vragen naar de mogelijkheid van een we-
reld.1 De genetische fenomenologie heeft een universele reductie nodig die 
niet meer wereldaspecten partieel ‘tussen haakje zet’, maar het hoe van de con-
stitutieprocessen in het bewustzijn onmiddellijk observeert.2 De genetische 
fenomenologie is eigenlijk een wetenschap van de bewustzijnsprocessen en 
reikt ook thematisch vaak in domeinen die nu (maar niet via epoche) door de 
cognitieve wetenschappen worden onderzocht.3

§ 5  de opbouw van de wereld
Hierna zullen we stapsgewijs de geleidelijke, deels onveranderlijk deels gene-
tische constitutie van de objecten nalopen zoals Husserl ze in Ideen ii, de Car-
tesianische Meditationen,4 in Erfahrung und Urteil5 en in de colleges over passieve 
synthese6 voorstelt. 

1	 hua xi, p. 342 e.v.
2	 vgl. 5.2
3	 vgl. 10.5
4	 hua i
5	 eu
6	 hua xi

Inkijk-exemplaar © 2/17



137

5  de opbouw van de wereld

fiDer Logische Aufbau der Welt is het boek waarin Carnap Husserl’s constitutie-
systeem heeft getekend. Daarbij heeft hij, ove-
rigens zonder te wijzen op opvallende overeen-
komsten, het voornaamste oogmerk gericht op 
een formalisering van de aanpak: in wezen een 
kwantitatief-theoretische reconstructie.
De terminologie wordt vaak aan Husserl ont-
leend. Carnap noemt zijn systeem een consti-
tutiesysteem dat op bevindingen, het gegevene, in 
een belevingsstroom berust die door gelijkenissen 
verbonden zijn. Hij spreekt van gezichtsvelden 
en klassen van zinvormen en gebruikt de idee 
van de inleving. Carnap volgt in grote lijnen 
de, toen net in kopie beschikbare, Ideen ii: zo 
worden eerst de visuele dingen, dan het eigen 

lichaam, het terrein van het psychisch eigene, de waarnemingswereld en de 
natuurwetenschappelijke wereld geconstitueerd, voordat Carnap bij het psy-
chisch vreemde en bij de constitutie van de geestelijke objecten uitkomt. 

Eerder werd al getoond hoe de constitutie-analyse te werk gaat: In een veld 
van objecten of gegevens tekenen bepaalde typen zich daardoor af dat ze aan 
bepaalde wetten gehoorzamen. We beginnen dus systematisch bij het eerste 
en laagste niveau, de passieve genese. Hier staan ons zintuiglijke gegevens of 
gewaarwordingen ter beschikking die uit constante continuïteiten bestaan, 
waarin fasen met elkaar versmelten en breukloos in elkaar overgaan.1 Nu is 
het waarnemingsveld geen loutere gelijktijdigheid van zintuiglijke indruk-
ken, het is geen ‘gewoel van gegevens’2 maar door gegevens die zich hebben 
afgetekend in zichzelf al gestructureerd. Het zich aftekenen heeft een affec-
tieve tendens. Zo trekt een individuele toon die het omgevingsgeluid overtreft 
passief de aandacht naar zich toe. ‘Geraakt worden wil zeggen onderscheiden 
worden van zijn omgeving’, zegt Husserl daarom in Erfahrung und Urteil.3

1  hua xi, p. 141; Aufbau, § 68
2  eu, p. 75
3  eu, p. 24

© ️
2026



138

vii  de constitutiegedachte

Deze uitgelichte data verbinden zich associatief met andere op basis van ge-
lijksoortigheid of verschil.1 Gelijkheid van gegevens maakt dat deze laatste zelf-
standig tot bewustzijnsmatige eenheid, een soort verwantschap, worden ver-
enigd. We kunnen dus niet anders dan enig roodverschijnsel als inzicht van een 
specie ‘rood’ ervaren. Daarin verschilt passieve associatie van actieve, waarbij 
de verbinding min of meer zelfstandig verloopt. Verwantschap is gradueel en 
kan gedeeltelijk optreden of volledig zijn (congruentie). Worden bevindingen 
van gelijke aard in het tijdelijk verloop van de bewustzijnsstroom herhaald, 
dan vindt een soort over het ene bewustzijn heenschuiven van het andere2 plaats, de 
beschouwde eenheid breidt zich in de tijd uit. Zo blijkt uiteindelijk dat door 
verbinding van identieke of gelijke kleurgegevens op meerdere objecten ‘de-
zelfde kleur’ wordt waargenomen. Door een omvattende homogeniteit van de ge-
gevens die daarin voorkomen worden zintuiglijke velden ontwikkeld: Zichtbaar-
heid wordt door visuele, het tastbare door voelbare gelijkaardigheid verbonden enz.3

Husserl maakt nog op andere oerwetten van passieve synthese attent die 
het veld van het bewustzijn ordenen zoals de belevingsduur of de intensi-
teitstoename. Ordening maakt meer indruk dan wanorde. Een gelijkmatig-
heid in een veld dat verder rommelig is wekt belangstelling. Het valt sterker 
op in het bewustzijn dan versnipperde details. Genetische fenomenologie kan zo 
beschrijven hoe op grond van een bepaalde structuurorde objecten worden 
vastgesteld die dan de basis van actieve synthese vormen.

Onze dagelijkse bevindingen zijn geen kale data maar complexe noëma’s: 
tijd-ruimtelijke objecten, mijn eigen lichaam, andere mensen, culturele 
objecten, geestelijke objecten. Dit zijn ook tegelijkertijd de grote constitutie-
niveaus van Husserl en Carnap in opklimmende volgorde. We vragen ons af 
hoe deze objecten op basis van die objecten die passief begonnen ‘te voorschijn 
komen’, op welke manier we dus eerst in de gekleurd of tactiel samenhan-
gende zintuiglijke velden tijd-ruimtelijke objecten gaan waarnemen. De con-
stitutie-analyse laat zien dat dergelijke dingen op hun beurt door bepaalde 
‘ordenende structuren’ worden gekenmerkt. Zo hebben waarnemingsdingen 

1  hua xi, p. 129
2  hua xi, p. 130
3  hua xi, p. 138; Aufbau, § 115

Inkijk-exemplaar © 2/17



139

5  de opbouw van de wereld

in hoge mate identieke gedaantes, hun plek is principieel veranderlijk, ze 
reageren op een bepaalde manier op stoten en drukken etcetera. Daarbij ver-
wijzen de verschillende lagen apperceptief naar elkaar: een materieel lichaam 
dat ik in de ruimte gezien heb laat mij bijvoorbeeld bepaalde tactiele gewaar-
wordingen ‘protenderen’ of omgekeerd: betast ik iets in het donker, dan ga ik 
ervan uit dat ik bij licht een object vind. Het lichaam is eenheid maar ook een 
‘index voor een veelheid van ervaringen’.1

Tijd-ruimtelijke objecten worden aanvankelijk ‘zelfvergeten’ geconstitu-
eerd, dat wil zeggen zonder dat hun afhankelijkheid van het subject en zijn 
toestanden al wordt opgemerkt. Nemen we deze afhankelijkheid erbij, dan 
tekent het eigen lichaam zich als bijzonder tijd-ruimtelijk object af. Het 
lichaam is ten eerste ‘bij alle waarneming noodzakelijk aanwezig’.2 Boven-
dien lijken de tijd-ruimtelijke dingen in hun eigenschappen van de spontane 
activiteiten van het lichaam afhankelijk: verwijder ik mij van hen dan wor-
den ze kleiner, houd ik mijn ogen dicht dan verdwijnen ze uit beeld. Ieder 
verschijnend aanschouwlijk ding 3 heeft dus een ‘oriëntatiepunt op het eigen 
lichaam’ dat om zo te zeggen het nulpunt van de waarneming is. Ook hier 
bestaan solide ‘motivatiereeksen’ en protenties: deze oogbeweging zal bij-
voorbeeld die verandering tot gevolg hebben.4

Twee gewaarwordingsreeksen die functionele relaties met elkaar onderhou-
den werken hierbij samen: de kinesthetische gewaarwordingen (ik beweeg mij 
in de ruimte, ik kijk naar links) en de analoge visuele en andere gewaarwor-
dingen (ik zie het ding van achteren, het verdwijnt uit mijn gezichtsveld).5 

1	 hua iv, p. 40; Aufbau, § 127
2	 hua iv, p. 56
3	 Carnap: visueel ding, Aufbau, § 128
4	 Aanwezigheid is verbonden met voorbije (retenties) en toekomstige momenten (protenties).
5	 [kinesthesie (Gr.) bewegingszin: vermogen tot bewustwording van bewegingen. In Transcendentie en 

begrijpelijkheid schrijft E. Levinas: ‘Een verwijzing naar iets stevigs dat de hand omsluit of dat de vinger van de hand 
aanwijst; deze aanwezigheid is al een verwijzing – vertrekkend van een perceptie die eerst een beogen was, een inten-
tie en dus een verwijzing naar iets, naar een eindpunt, naar een zijnde’. Husserl karakteriseert het bewustzijn 
als intentionaliteit met de formule dat het bewustzijn altijd bewustzijn-van- iets is. Dit geldt op alle niveaus 
van het leven van de geest: het waarnemen is altijd waarnemen-van-iets, het verlangen is verlangen-naar-
iets, enz. Levinas beklemtoont dat het woord intentionaliteit impliceert dat het bewustzijn bezield is 
door doelgerichtheid. Het is een auf-etwas-hinauswollen. vgl. Levinas Tussen ons, Baarn 1994, p. 185].

© ️
2026



140

vii  de constitutiegedachte

Het lichaam wordt algemeen gekenmerkt doordat het als het enige ding der-
gelijke gelijktijdige gewaarwordingen toelaat: ik kan mijn eigen lichaam zien, 
aanraken en de aanraking voelen of, doordat ik het beweeg, mijn zintuiglijke 
waarnemingen op een karakteristieke manier veranderen.1

Niet alle verschijnselen zijn van mijn lichaam afhankelijk: dingen verande-
ren hun kleur niet alleen omdat ik een gekleurde bril opzet maar ook omdat 
ze met een gekleurde schijnwerper worden belicht. Door deze verandering 
van de waargenomen objecten in afhankelijkheid van andere objecten wordt 
de idee causaliteit geconstitueerd.2 Causaliteit is volgens Carnap niets anders 
dan functionele afhankelijkheid van een bepaalde aard.3 Ze wordt, in zoverre ze 
niet als afhankelijk van het eigen lichaam ervaren wordt, als ‘objectieve’ rela-
tie opgevat; door haar wordt vervolgens een transcendente natuurweten-
schappelijke wereld als wereld onder causale wetten geconstitueerd.

De constitutie van andere mensen en van de intersubjectieve wereld is de 
volgende taak van het systeem. Husserl is druk met dit thema in de vijfde Car-
tesiaanse Meditatie. Al in Ideen ii ontwikkelt hij de grondgedachten (zie hoofd-
stuk 6). Carnap, die de constitutie van de hogere niveaus alleen schetst, volgt 
Husserl hier heel duidelijk al gebruikt hij het woord inleving niet. We geven 
hier voor de afwisseling Carnap weer: In de Aufbau worden eerst de biologi-
sche objecten (Husserl: animalia) als speciale categorie van de tijd-ruimtelijke 
dingen gekarakteriseerd waarvan vervolgens weer de mensen als die biologi-
sche dingen worden gescheiden die aan ‘mijn eigen lichaam’ gelijk zijn.
Het proces dat Husserl als invoelend of appresentatie omschrijft, de ‘over-
dracht’ van mijn eigen innerlijkheid op het andere lichaam, berust bij Carnap op een 
systeem van gestructureerde aanduidingen die zich in het solipsistisch sub-
ject al vertonen zoals de samenhang tussen bepaalde lokale gewaarwordingen 
en tastoppervlakken. Zie je een ander ‘beleefd lichaam’ dat bv. met een naald 
gestoken wordt, dan is de pijn die je zelf zou voelen in de aanblik ‘co-present’.4 
Op dezelfde manier wordt aan de ander op grond van lichamelijk zichtbare (of 

1	 hua iv, p. 158 e.v.; Aufbau, § 129, Mein Leib
2	 hua iv, p. 59; Aufbau, § 165
3	 l.c. ; [‘betrekking van oorzaak en gevolg’]
4	 Husserl: Hij wordt geappresenteerd.

Inkijk-exemplaar © 2/17



141

5  de opbouw van de wereld

ook taal-) tekens een ziel toegeschreven. Het lijfelijk aspect van de uitdruk-
king is dat bij één klasse van processen in mijn eigen psyche, die vaak met 
bepaalde waarneembare fysieke processen in mijn eigen lichaam voorkomen, 
de klasse van deze fysieke processen als ‘uitdrukking’ wordt ingedeeld.1 Het 
zogeheten ‘psychisch vreemde’ wordt dan zo gevormd ‘dat op grond van de 
fysieke processen in een mens met behulp van het eerder geconstitueerde 
aspect van de uitdrukking aan deze mens psychische processen worden toege-
schreven’.2 Net als bij Husserl volgt op de constitutie van de ander die van de 
intersubjectieve en van de geestelijke wereld.

De vergelijking tussen Husserl’s constitutiesysteem en Carnaps Aufbau kan 
dus op alle afzonderlijke niveaus worden doorgevoerd; wel gaan beide syste-
men op een beslissend punt uiteen. Als Carnap probeert de constitutie kwan-
titatief-theoretisch te reconstrueren doordat hij ‘gelijkheidssferen’ definieert 
of categoriseert, dan had Husserl een dergelijke poging al veel eerder in zijn 
Logische Untersuchungen als ongeschikt van de hand gewezen.3 Carnap heeft 
met zijn nominalistische getinte aanpak geprobeerd algemene objecten tot 
bijzonderheden te reduceren om zo de ideatie te omzeilen. De kritiek van 
Goodman in 1966 op de Aufbau, namelijk dat het procédé onder het probleem 
van de coëxtensionele eigenschappen valt, is bij Husserl al te vinden.4 Consti-
tutie kan eidetische reductie niet buiten beschouwing laten.

§ 6  idealisme en realisme
We keren van deze beschrijving van de constitutie van de objectieve wereld 
in het bewustzijn terug naar de vraag in hoeverre Husserl als ‘idealist’ moet 
worden verstaan. Deze vraag heeft de school van Göttingen al beziggehouden. 
Ingarden bijvoorbeeld heeft de ‘realistische’ kritiek in een bijdrage aan het 
Husserl-Festschrift van 1929 samengevat. Husserl heeft de vraag regelmatig als 
teken van onbegrip en als ontbrekende consequentie van de hand gewezen. 
De fenomenologie gaat immers strikt door middel van epoche te werk, idea-

1	 Aufbau, § 138
2	 Aufbau, § 140
3	 hua xix/1, tweede Logische Onderzoeking, §§ 4-5; vgl. hierboven 4.3
4	 Nelson Goodman, The Structure of Appearance, Indianapolis 1966

© ️
2026



142

vii  de constitutiegedachte

listische en navenant realistische posities berusten echter op bestaansaanna-
mes: een realistische positie beweert algemeen dat er dingen los van het den-
ken bestaan; een radicale idealist echter beweert dat alleen het bewustzijn zelf 
bestaat. Daarom schrijft Husserl in het Nachwort bij Ideen i dat zijn fenome-
nologie ‘allesbehalve één van de gebruikelijke onderhandelingen tussen idea-
lisme en realisme is en door geen argumenterende bezwaren daarvan getrof-
fen kan worden’.1

Husserl had de wezens van immanente bewustzijnsbelevingen buiten de 
epoche gehouden omdat ze ‘absoluut zelfgegeven’ zijn. Tegelijk had hij aange-
toond dat we aan deze belevingen geen ‘realiteit’ in de zin van de tijdruimte-
lijke, intersubjectief gegeven dingen kunnen toeschrijven. Husserl heeft niet 
voor het bestaan van het absolute bewustzijn gepleit, maar aangetoond hoe 
we van dat wat ons het meest zeker gegeven is, uitkomen bij dat wat alleen 
inductief voor ons ontsloten wordt en waarin de betekenis van ‘realiteit’ in de 
totaliteit van onze gevoelsverbanden bestaat.

Laten we, even los van de epoche, bezien in hoeverre Husserl’s systeem als 
idealistisch of realistisch te typeren valt. Door zijn taalgebruik ontstaan er snel 
begripsverwarringen. In Logische Untersuchungen is Husserl in die zin (begrips-) 
realist dat hij het bestaan van species veronderstelt. Hij neemt een positie tus-
sen Plato en Aristoteles in als hij meent dat er ook niet-veraanschouwlijkte 
species bestaan.2 Toch noemt hij zelf dit standpunt idealisme, waarmee hij 
zich tegen het relativistisch en empiristisch psychologisme afzet, maar voegt toe 
dat dit ‘geen metafysische theorie is maar die vorm van kennistheorie die het 
ideale als voorwaarde van de mogelijkheid van alle objectieve kennis erkent 
en niet psychologistisch wegpraat’.3 Ook in zijn theorie van de intentionali-
teit – die dingen in de buitenwereld toch gewoon veronderstelt – toont Hus-
serl zich in de Logische Untersuchungen realistisch. De fenomenologen uit Göt-
tingen en München waren soortgelijke realisten.4

1	 hua v, p. 151
2	 D. W. Smith 2007, hoofdstuk vier
3	 hua xix/1, p. 112
4	 vgl. Reinach 1989

Inkijk-exemplaar © 2/17



143

6  idealisme en realisme

Husserl verstaat het verwijt van het idealisme in de regel alsof hij het bestaan 
van de buitenwereld ontkend zou hebben. Dit verwijt wijst hij expliciet van 
de hand: ‘Het fenomenologisch idealisme ontkent het werkelijk bestaan van 
de reële wereld (en allereerst van de natuur) niet, alsof het zou bedoelen dat 
het een schijn is waarvan het natuurlijk en het positief-wetenschappelijk 
denken, hoewel ongemerkt, het slachtoffer zou zijn. […] Dat de wereld bestaat, 
dat ze in de continue […] ervaring als zijnd universum gegeven is, staat vol-
strekt buiten kijf ’.1 Merk op dat in dit citaat het bestaan van de buitenwereld 
met de ‘continue ervaring als zijnd universum’ wordt geïdentificeerd.

Als positie die aan zijn werkelijke eigen opvatting is tegengesteld, be
schouwt Husserl de stelling dat ‘het werkelijk waargenomene […] op zijn 
beurt als verschijnsel, respectievelijk als instinctieve veronderstelling van iets 
anders dat daar innerlijk vreemd aan en daarvan gescheiden is’, van een ‘ding 
op zich’ zou moeten worden beschouwd. Deze positie noemt Husserl in Ideen 
i ‘realisme’ of ook wel ‘gewoon realisme’.2 Husserl wijst dus de gedachte af 
dat er principieel niet kenbare dingen in de wereld zouden zijn. Daarentegen 
toont hij aan dat we onmiddellijke toegang hebben tot de ‘buitenwereld’ die 
daarmee natuurlijk eveneens verondersteld wordt.3 Husserl grenst zijn posi-
tie tegen het gewone realisme af in de paragrafen 93 tot en met 95 van de For-
male und transzendentale Logik, in het Nachwort tot de Ideen in 1930,4 in de Carte-
sianische Meditationen en in de Krisis.5

Veel van de argumenten zijn in de loop van onze beschrijving al ter sprake 
gekomen. Ze kunnen ongeveer zo worden samengevat: de fenomenologie ver-
heldert de zin van het spreken van transcendente objecten, ze stelt de vraag 
wat ons ‘motiveert’ om een objectieve wereld waar te nemen. De transcen-
dente objecten zijn nu (wat hun fenomenologische zin betreft) intentionele 
objecten die in de belevingsstroom partieel door zintuiglijke schakeringen 
gegeven en intersubjectief oneindig bepaalbaar zijn. De vraag of ze achter 

1	 hua v, p. 152
2	 hua iii/1, p. 110, 114; De Palma 2005; vgl. ook Philipse 1995; Harrison Hall 1982
3	 vgl. de bezw. tegen de beeldentheorie in L.U. (hua xix/1, p. 436 vv; ook hua iii/1, p. 89 e.v.
4	 hua v, p. 138-162
5	 hua 1, bv. §§ 11, 40-41 (Cartesianische Meditationen) en hua vi, §§ 41-43, 50-52, 72-73 (Krisis).

© ️
2026



144

vii  de constitutiegedachte

onze bepaalbaarheden en gegevenheden onafhankelijk bestaan is daarom 
letterlijk zinloos; wie deze toch stelt heeft de zin van het fenomenologisch 
project niet begrepen.

In Husserl’s incidentele empathische getuigenissen van het absoluut karak-
ter van het bewustzijn mogen we daarom niet de verwijzing naar de zinver-
heldering over het hoofd zien. In Ideen i zegt Husserl ooit dat een hypertrans-
cendente wereld zoals de gewone realist haar propageert ‘logisch denkbaar’ 
(in de zin van ‘theoretisch denkbaar’) maar ‘zakelijk absurd’ (in de zin van 
‘fenomenologisch absurd’) is. Een dergelijke wereld zou namelijk feitelijk 
moeten kunnen bestaan zonder voor een mogelijk ik ‘als aantoonbare een-
heid van zijn ervaringssamenhangen’ ervaarbaar te zijn,1 want dit is juist de 
zin van ‘werkelijke wereld’. Als Husserl dus zegt dat iedere mogelijke wereld 
‘tot in mijn ervaring en in die van ieder ik [moet] kunnen reiken’,2 dan bete-
kent dit: een wereld waarvoor dit niet geldt is in strijd met een fenomenolo-
gisch opgehelderd wereldbegrip en is daarom geen wereld. Alleen al de voor-
stelling daarvan brengt immers ( juist omdat dit de zin van ‘wereld’ voor ons 
is) de samenhang met mijn ervaring tot stand.

Ook in de gewone zin mag Husserl’s opvatting uiteindelijk niet als ‘idea-
listisch’ worden verstaan. Terwijl Husserl’s ontwikkeling meestal zo gelezen 
wordt dat hij bij een idealisme in Ideen I en daarna uitgekomen is, kun je de 
ontwikkeling ook omgekeerd interpreteren. In de Logische Untersuchungen richt 
Husserl zich tegen het gewone realisme met zijn aanname van het onkenbare 
maar werkelijke ding op zich, maar is tegelijkertijd overtuigd van het feit dat 
mentale acten in verschijnselen of gewaarwordingen zijn gefundeerd die ze 
‘interpreteren’. Beide posities staan in zekere zin in conflict met elkaar omdat 
het realisme juist zijn stelling met een versie van de tweede aanname fun-
deert. Het transcendentaal idealisme ‘geneest’ dit conflict doordat het van een 
constitutieve correlatie tussen bewustzijn en wereld uitgaat, maar daarmee 
ook het latente idealisme van de Logische Untersuchungen blootlegt.

Doordat Husserl het schema van opvatting en inhoud opgeeft wordt ver-
volgens een weg geopend voor een echte overwinning van het verschil van 
1	 hua iii/1, p. 102
2	 hua iii/1, p. 103

Inkijk-exemplaar © 2/17



145

6  idealisme en realisme

wereld en bewustzijn. De belangrijkste aanwijzing daarvoor is het feit dat 
bewustzijnsprocessen in ‘verschijnselen’ zijn gefundeerd, die schakeringen 
van waargenomen objecten zijn en door middel van passieve synthese tot 
‘zintuiglijke gegevens’ worden geconstitueerd. Als Husserl schrijft dat het 
waargenomen object in de waarneming ‘zelfgegeven’ is of dat de waarne-
ming ‘tot in de dingen’ reikt, dan moet de reden niet daarin gezocht worden 
dat waargenomen dingen ‘bewustzijnsinhouden’ zijn (zoals het ‘realisme’ 
beweert), het zijn integendeel ‘bewustzijnscorrelaten’. Eerder zijn hun scha-
keringen belevingen – een punt dat in zekere zin in strijd is met Husserl’s kri-
tiek op de beeldentheorie1 – die niet aan de willekeur of actieve constitutie van 
het subject onderhevig zijn. Een geschakeerd roodmoment kan niet passief 
geassocieerd worden met een toonmoment, maar de roodmomenten krijgen 
in het bewustzijn volgens hun eigen wezensbepalingen de structuur van de 
aan hen toekomende ‘kwaliteitsklassen’.
Ook de gedachte van een synthetisch a priori – inhoudelijke wezenswetten 
die het netwerk van ‘gegevens’ vormen, bijvoorbeeld ‘iedere toon heeft een 
intensiteit’ – pleit ertegen dat het bewustzijn de wereld volledig zou bepalen. 
En ten slotte duidt het woord ‘schakering’ er al op dat de werkelijke wereld in 
ons bewustzijn reikt. 
De passief opgenomen gegevens uit de werkelijkheid vormen dus het grond-
materiaal waarop alle volgende constituties gebaseerd zijn; deze werkelijk-
heid is de bodem waarin het bewustzijn verankerd en waarmee het onafschei-
delijk verbonden blijft. Bewustzijn en wereld vormen op het laagste niveau 
een procedurele eenheid van affectie en motivatie, waaruit vervolgens door 
een voortgaand constitutieproces de verschillende afhankelijke zijnsniveaus 
worden gedifferentieerd. Husserl moet in deze zin in zijn latere fenomeno-
logie niet als realist of als idealist worden begrepen, maar als monist worden 
verstaan.2
1	 vgl. De Palma 2005
2	 monisme (Gr. monos): De gedachte dat er geen twee beginselen zijn (dualisme), maar dat er één 

grondbeginsel is waartoe alles wat leeft en beeft te herleiden is. 
[Vanuit het monistisch gedachtegoed is ook het psychofysisch parallellisme van Gustav Fechner ont-
staan dat één werkelijkheid kent waarvan de verschijnselen zich lichamelijk of geestelijk voordoen 
naargelang men zich op het ene of op het andere standpunt plaatst. zie blz. 112-120 en 346.]

© ️
2026



Inkijk-exemplaar © 2/17



147

hoofdstuk viii

leefwereld

§ 1  het begrip leefwereld

De leefwereld is de voortheoretische en onbevraagde wereld van de 
natuurlijke instelling, ‘de wereld waarin we leven, denken, werken, 

scheppen’.1 Het begrip levenswereld of leefwereld (Lebenswelt) duikt in Hus-
serl’s manuscripten vanaf 1917 op, maar de grondslag ervan werd al veel eer-
der gelegd. Husserl’s belangstelling voor de leefwereld als de subjectief aan-
schouwlijke wereld kan van meerdere kanten uit worden gemotiveerd.

De vraag naar de fundering van de wetenschappen heeft al in de Göttingse 
tijd geleid tot het project van een beschrijvende a priorische wetenschap van 
de leefwereld, waarin de structuren van de voorwetenschappelijke ervaring 
als grondslag van de wetenschappelijke onderzocht moesten worden.2 Met de 
overgang naar de genetische fenomenologie werd daarna steeds duidelijker dat 
en hoe de wereld in het bewustzijn van transcendentale subjecten die zich 
in intersubjectieve samenhangen bevinden geconstitueerd wordt. De expli-
ciete aanspraak van de natuurwetenschappen om de werkelijke, objectieve 
wereld tegenover de relatieve en subjectieve wereld van personen te onderzoe-
ken moest de fenomenologie daarom kritisch bestrijden, doordat ze de fun-
dering van deze aanspraak in historisch-genetische wordingsprocessen aan-
toont. Husserl’s Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phä-
nomenologie – waarvan de eerste twee delen in 1936 verschenen zijn – vormt 
het natuurlijk eindpunt van deze gedachtenontwikkeling. Hier treedt in het 
derde deel de universele reductie tot de leefwereld als nieuwe (niet-cartesi-
aanse) weg in de transcendentale filosofie op.3

Voor het begrip leefwereld speelt ook de gedachte van de horizon een cen-
trale rol. De ‘horizon’ van belevingen is datgene wat daarin over het onmid-
dellijke ‘nu’ heen tegenwoordig is.4 Dus allereerst dat wat geprotendeerd (toe-
komstig), geretendeerd (voorbij) en gelijktijdig is. Iedere ervaring heeft een ‘eer-

1	 hua mat iv, p. 18 aantekening
2	 Sowa 2007
3	 hua vi, p. 49
4	 hua iii/1, p. 184 e.v.

© ️
2026



148

viii  leefwereld

der’ en ‘later’ dat in bepaalde kaders inhoudelijk is vastgelegd. En er is een| 
ruimtelijke omgeving die haar voorwaarden oplegt. De waargenomen domei-
nen die geest en verstand kunnen overzien (horizon) maken de mens principi-
eel ‘onzelfstandig’. Niets kan los van de omgeving gedacht worden. Dit prin-
cipiële holisme van de waarneming geldt ook voor de intersubjectieve wereld 
en getuigt van de verankering van alle kennis in de leefwereld als een struc-
tuur van mogelijke gezichtseinders.

§ 2  horizon
Husserl introduceert het begrip horizon(t) in § 35 van Ideen i als de halo of 
achtergrond van waarnemingen. Zo ben ik waarnemend op het beeldscherm 
vóór mij gericht, ik licht dit uit de achtergrond terwijl de spullen in het 
waarnemingsveld eromheen weliswaar perceptief aanwezig of in mijn aan-
schouwlijk veld voorhanden zijn en niet opgemerkt worden. Iedere waarne-
mende beleving heeft z’n halo van ‘achtergrondaanschouwingen’, waar wel 
die dingen die zich in mijn gezichtsveld bevinden bij horen maar niet alles 
wat verder nog objectief ‘in de ruimte’ is. Fenomenologisch opmerkelijk is 
het feit dat we dingen zien en dus ook bewustzijn daarvan hebben zonder 
dat ze in het middelpunt van onze aandacht staan of ook maar terloops wor-
den opgemerkt. Bij het schrijven is weliswaar de stapel boeken rechts in mijn 
gezichtsveld, maar ik let daar niet op, ik ben daar ‘niet actueel op gericht’.

Zo heeft waarneming een dubbel karakter: het aandacht-hebben voor het 
object van de waarneming zelf waarop de aandacht doelt én het niet-opmer-
ken-van de achtergrond waar de aandacht dit object ‘uitlicht’. Deze structuur 
bevat dan ook de mogelijkheid van ‘attentionele verandering’ of modificatie: 
de niet alleen fysieke maar ook geestelijke blik kan zich richten op een ander 
object in het gezichtsveld. Dus bepaalt de achtergrond die niet opgemerkt 
wordt mogelijkheden van de aandacht en maakt het veld waarin zij zich ont-
vouwt klaar (bereitet).

De omstandigheden uit de waarneming past Husserl vervolgens ook toe 
op andere soorten ‘gezichtseinders’. Zo kan een object ons in de herinnering 
met een bepaalde achtergrond voor ogen staan, door een niet actueel herin-
nerde maar toch voorhanden zijnde waarnemingshalo omringd, waar we ons 

Inkijk-exemplaar © 2/17



149

2  horizon

op kunnen richten. Ook hier is er dus ‘die merkwaardige modificatie […] die 
bewustzijn in de modus van actuele toewending naar bewustzijn in de modus 
van de inactualiteit overbrengt en omgekeerd’.1 Dit geldt voor alle denkerva-
ringen, voelen en willen. Bewustzijnsacten ‘in de pregnante zin’ noemt Hus-
serl pas die bewustzijnsacten waarin iets actueel opgevat of beleefd wordt, 
maar waarbij het nu tot het wezen van cogitationes behoort dat ze voortdu-
rend door een ‘medium van inactualiteit’ omringd worden en navenant ook 
in inactualiteit kunnen overgaan. Richt ik mij dus van het beeldscherm naar 
de stapel boeken terwijl het beeldscherm zich nog steeds in mijn gezichtsveld 
bevindt, dan is de waarneming van het beeldscherm in inactualiteit overge-
gaan maar geldt ze nog steeds als bewustzijn van een beeldscherm, dus ook 
als intentioneel.

Husserl verruimt nu het begrip horizon van de niet actueel meebeleefde 
bestanddelen naar die kanten en aspecten van de objecten die zich niet in 
het gezichtsveld bevinden maar die zich bijvoorbeeld door situatieverande-
ring voordoen. Gewoonlijk wordt in de Cartesianische Meditationen gezegd 
dat iedere beleving een ‘intentionele horizon van verwijzing naar potenties 
van het bewustzijn [heeft] die tot haarzelf behoren’.2 In deze zin ‘verwijst’ de 
waarneming van de voorkant van het huis naar de meebedoelde, te verwach-
ten en ‘aanschouwlijk leeg’ geanticipeerde achterkant en ook naar alle andere 
aanschouwingen die ik bijvoorbeeld door middel van beweging in mijn waar-
neming kan inbrengen: het ding blijkt ‘leidraad’ voor toekomstige ervarin-
gen te zijn.
Iets dergelijks geldt voor de herinnering. In het algemeen maken alle eerder 
op hetzelfde object betrokken belevingen mede deel uit van de temporele 
horizon van een beleving. De waarneming van een huis zou nooit compleet 
worden als iedere beleving die nu actueel is niet eerst retentioneel en daarna 
in de herinnering beschikbaar was. Husserl definieert horizonten als ‘voor-
getekende potenties’.3 Het zijn die mogelijkheden waarin een intentioneel 
gegeven ding verder geconcretiseerd en bepaald kan worden.

1	 hua iii/1, p. 72
2	 hua i, p. 82
3	 l.c.

© ️
2026



150

viii  leefwereld

Horizonnen zijn weliswaar oneindig maar niet willekeurig; getallen kunnen 
niet zwaar of giftig blijken te zijn hoewel er oneindig veel van zijn. Principi-
eel wordt een intentioneel object in een gegeven bewustzijnsact alleen ‘aange-
kondigd’; zijn zin wordt namelijk verhelderd doordat zijn horizon wordt uit-
gelegd. Wat het getal één is wordt daarom daardoor bepaald dat de mogelijk-
heden van zijn ‘actualisatie’ in concrete acten door middel van eidetische vari-
atie worden onderzocht. Het object is een ‘identiteitspool’; het is hetzelfde in 
meerdere cogitationes waardoor het verder vorm krijgt, ‘steeds met een tevoren 
bedoelde en te verwerkelijken zin bewust, in ieder bewustzijnsmoment index 
van een zinvol daarbij horende noëtische intentionaliteit waarnaar gevraagd, 
die geëxpliciteerd kan worden’.1

Horizonnen zijn dus in geen geval alleen vage onbepaaldheden en vormen 
geen soort nevel waarin de dingen zweven. Het zijn concretiseerbare struc-
turen die in detail fenomenologisch beschreven worden en waarin het object 
pas structuur krijgt. Zo schrijft Husserl in een nagelaten tekst dat de horizon 
een concrete structuur heeft, een ordenende vorm van een directe en indirecte implica-
tie van ervaringen en ervaringsinhouden’ die met het concreet bedoelde object mogelijk 
zijn.2 Werkelijke ervaring met dingen bestaat steeds daarin dat van een gege-
ven ervaring uit bepaalde andere mogelijke ervaringen van te voren aange-
kondigd, gewaagd en verwerkelijkt worden.

De fenomenologie kan, nadat de wordingsgeschiedenis is geïntegreerd, niet 
bij het louter beschrijven van het object en zijn horizonintentionaliteit blijven 
staan. Ze moet naar het subject terugkeren. Immers, verklaard moet wor-
den hoe gedurende de immanente en voortdurende stromende bewustzijns-
acten blijvende objectieve eenheden bewust kunnen worden. Omdat dit in 
het onverdeelde ik, als gewoonte geworden zijnde, is gefundeerd, verwijst de 
genetische fenomenologie op haar beurt naar de geschiedenis van de persoon. 
Mijn eigen ervaring bestaat al in een horizon van aankondigingen vooraf en ach-
teraf, van mijn verworven kennis en mijn meningen. 
Zo gaat het waargenomene bijvoorbeeld samen met bepaalde eerdere herin-
neringen aan iets vergelijkbaars die in continue nieuwe aanschouwingen ver-
1	 l.c.
2	 hua xxxix, p. 112

Inkijk-exemplaar © 2/17



151

2  horizon

anderd kunnen worden. De herinneringen verwijzen weer naar oorspronke-
lijke waarnemingen die op hun beurt in een ruimtelijke en tijdelijke horizon 
gelegen hadden. 

Omdat waarneming van dingen in de buitenwereld de constitutie van 
anderen en van hun innerlijke en uiterlijke standpunten al impliceert, veron-
derstelt het fenomenologisch exploreren van horizonintentionaliteit de leef-
wereld al. Lapidair zegt Husserl dan ook: ‘Begin ik bij mijzelf en beschouw ik 
mijzelf zuiver als het bedoelde van mijn zelfervaringen en van andere menin-
gen over mijzelf, ook van de oudere die verworven en voor mij blijvend gel-
dig zijn, dan zie ik al spoedig dat de hele wereld van mijn voorgegevenheid 
deel uitmaakt’.1 De voorgegeven wereld is dan weer – zoals Husserl in de Kri-
sis schrijft – ‘horizon van alle zinvolle inducties’, dat wil zeggen van alle patro-
nen van mogelijke ervaringen.2

De leefwereld staat nu onder dezelfde voorwaarden als de periferie (Hof) 
van, of rondom, de waarneming van een ding. De wereld als horizon wordt 
ons principieel niet in de modus van de actualiteit gegeven, maar we zijn ons 
haar telkens bewust, al is ze niet actueel meegegeven zoals de dingen die zich 
rondom mijn computer groeperen die in het brandpunt van mijn aandacht 
staat. Van de horizon zijn we ons dus ‘alleen als horizon voor bestaande objec-
ten bewust en hij kan niet actueel zijn zonder objecten waarvan we ons spe-
ciaal bewust zijn’.3 De wereld in deze zin is in zekere zin onuitsprekelijk: tel-
kens als we ons ‘een wereld’ tot object maken lichten we haar uit een voorge-
geven wereldhorizon, die daardoor in voorbijheid wegzinkt. Husserl spreekt 
hier van ‘fundamenteel verschillende correlatieve bewustzijnswijzen’ waar-
mee we ons op binnenwereldlijke objecten en op de wereld als horizon betrek-
ken. Het probleem dat voor de fenomenoloog nu ontstaat bestaat daarin dat 
het onderzoek van de horizonintentionaliteit weliswaar naar de leefwereld 
verwijst, maar dat deze laatste niet meer met een loutere fenomenologische 
reductie zichtbaar wordt. Het heeft immers geen zin om het bestaan van de 
leefwereld ‘tussen haakjes te zetten’ of ‘buiten werking te stellen’.

1	 hua vi, p. 50
2	 hua xxxix, p. 119
3	 hua vi, p. 146

© ️
2026



152

viii  leefwereld

De leefwereld als fundament van alle constituties kan pas gethematiseerd 
worden d.m.v. die universele epoche die haar als voortgaand constitutieproces 
begrijpt, die dus gadeslaat ‘hoe in de verandering van relatieve geldigheden, 
subjectieve verschijnselen, meningen de ene universele geldigheid wereld, de 
wereld voor ons tot stand komt’.1 In deze echte transcendentale reductie’ wordt 
niet meer het veld van de subjectiviteit maar wordt de leefwereld met haar 
specifieke a priori als leefwereld geopend. Daar horen de onveranderlijke 
structuren van de waarneming bij. Evenals de tot nu toe ontsloten consti-
tutiefasen, de structuren van de intersubjectiviteit en eigenlijk al die onver-
anderlijkheden die uit de waarneming van feitelijke processen voortvloeien.

§ 3  leefwereld en betrekkelijkheid
In het constitutieproces vervult de leefwereld een fundamentele rol. Als 
wereld waarin we leven, denken en handelen is ze niet zozeer onderhevig 
aan de wetten van de causaliteit als wel aan die van de motivatie. Het is een 
geestelijke wereld waaruit de wereld van de natuur door middel van een 
abstractieproces resulteert. De natuurwetenschapper ‘reduceert’ enerzijds de 
geestelijke en waarderende predicaten van de dingen en hun relatie met het 
subject, en bouwt anderzijds voort op de hypothese dat de eenstemmigheid 
van de ervaring in betrekking tot natuurwetenschappelijke dingen in iedere 
toekomst bevestigd zal worden.2 Doordat deze veronderstellingen worden 
geïdealiseerd en verabsoluteerd komt het begrip van een ‘totale natuur’ tot 
stand die als ervarende ‘stof ’ tegenover ons schijnt te staan.
Echter, in de concrete ervaringswereld kleeft aan alles ‘het niet-natuurlijke, 
de geest’. Alles in de natuur heeft vele ‘verschijningsvormen’ die ze in contact 
brengen met het subject en omgekeerd slaan alle ervaringen die subjecten 
met de dingen opdoen hun zin op. De schijnbare natuurobjecten worden 
dus door omringd een ‘ervaringszin’ die het getuigenis van de handelende 
omgang met deze objecten is. Zo wonen we niet in natuurwetenschappelijke 
objecten maar in huizen die doeleinden en ervaringen uit de leefwereld beli-
chamen en in deze zin ‘geestelijke’ vormen zijn.

1	 hua vi, p. 147, vgl. hierboven 5.2
2	 hua xxxix, p. 280 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



153

3  leefwereld en betrekkelijkheid

Als leefwereld in het constitutieproces dus ‘eerder’ is dan natuur, kunnen 
in de praktijk dan niet totaal uiteenlopende leefwerelden worden geconsti-
tueerd? Zo ja, hoe staat het dan met de a prioriteit en universaliteit van die 
kennis die Husserl van de fenomenologie als strenge wetenschap verwacht? Komt 
de fenomenologie met haar begrip leefwereld niet in dat cultuurrelativisme 
terecht dat Husserl in de Prolegomena en in het Logos-artikel toch als een vari-
ant van het psychologisme scherp van de hand gewezen had?

Husserl’s antwoord is zover tweesporig dat hij twee verschillende begrip-
pen van de leefwereld (niet altijd volstrekt duidelijk) onderscheidt. In de Kri-
sis heeft hij het over de leefwereld in het enkelvoud als een aanschouwlijke 
wereld op de bodem waarvan weliswaar historische sedimentaties te vinden 
zijn maar die door onmiddellijke presentie van de tijdruimtelijke dingen zoals 
ze zich in intersubjectieve ervaringen tonen verschilt.1 Deze leefwereld bevat, 
zo bleek, een universeel a priori van de leefwereld, waartoe bijvoorbeeld behoort 
dat de wereld de ‘totaliteit van de dingen’ is die in onbezielde en bezielde 
lichamen uiteengaat. Ook in Erfahrung und Urteil heeft Husserl het over een 
dergelijke laag van passieve doxa van voorgegeven objecten die als identiek 
substraat voor alle logische en praktische waarderingen en handelingen die-
nen. Het a priori in deze zin vormt een ‘noodzakelijke typica’ die door de his-
torische veranderingen heenloopt en inderdaad de leefwereld uitmaakt.2

Ook wezensstructuren van het bewustzijn maken deel uit van deze typica 
zoals de mogelijkheid van waarneming. Ook moeten er bewustzijnsmodi 
zijn die voor culturele afwijkingen verantwoordelijk zijn (formele typica van de 
mogelijke verschillen), waardoor te verklaren is waarom de ene cultuur mythen 
en de andere metafysische verklaringen ontwikkelt. Een centraal aspect in 
de vergelijkbaarheid van culturele verschillen blijft het feit dat ook voor de 
ander, hoe vreemd hij ook ervaren wordt, één enige door onze ervaringen 
heen standhoudende wereld wordt verondersteld, zoals Husserl zegt: ‘< de > 
wereld als dat wat inderdaad in het evidente bewustzijn van objectieve iden-
titeit door de universele stroom van de ervaring gegeven is’.3

1	 hua vi, p. 136, 141
2	 hua xxxix, p. 691
3	 hua xxxix, p. 692

© ️
2026



154

viii  leefwereld

Cultuurrelativisten ontkennen de realiteit van een universeel identieke aan-
schouwlijke wereld door verwijzingen naar verschillende taalstructuren.1 
Husserl, geen taalfilosoof in de zin van de twintigste eeuw is, zou dit argu-
ment niet accepteren. De constitutie-analyse heeft met de sfeer van de pas-
sieve synthese een vérreikende voorpredicatieve ervaring aangetoond die zelfs 
waarnemingsoordelen zoals ‘Dit daar is rood’ omvat. Husserl kan daarom ook 
aan dieren omvattende individualiteit en verstand toeschrijven. Zo staat in 
Ideen i ooit te lezen dat er ook ‘dierlijke ik-subjecten’ met een ‘wakker ik ’ zijn.2 
Juist de gemeenschappelijke kenmerken op het niveau van de passieve syn-
these maken de inleving in andere subjecten immers pas mogelijk en dragen 
daarmee essentieel bij aan de constitutie van de leefwereld. Voorzover de leef-
wereld dus de aanschouwlijke wereld van een zuiver ego is, bedreigt het rela-
tivisme de fenomenologische kennistheorie niet.

Teksten over de leefwereld laten zien dat Husserl later ook een genetische uit-
weg uit het relativismeprobleem inslaat die met de verruiming van het begrip 
leefwereld samenhangt. Hij beperkt de leefwereld niet meer tot de door aan-
schouwing gegeven tijdruimtelijke dingen waarvan we kunnen aannemen 
dat ze universeel gelijk geconstitueerd worden, maar omvat daarmee ook de 
‘milieus’ van subjecten en subjectgemeenschappen.

Er bestaan nu dus meervoudige leefwerelden.3 Zo bevatten ze ook culturele 
objecten, boeken en culturele deelwerelden als de wetenschappen. Daarom 
verschilt onze leefwereld met die van schriftlozen, meent Husserl, omdat daar 
eenvoudig geen wetenschap, boeken, kranten enz. bestaan. Hoewel de boeken 
als (mogelijke) dingen met magie verbonden en aanwezig kunnen zijn’.4

Tot iedere cultuur, opgevat als relatieve totaliteit van levenssamenhan-
gen (deelmensheid), behoort een historische leefwereld die door de tijd heen 
vanwege traditie intentioneel varieert, haar eenheidsvormende activiteiten 
naar de toekomst toe doelgericht voortzet en op deze manier, net als in per-
soonlijke wordingsgeschiedenis, een temporele, ‘meta-persoonlijke’ identi-

1	 vgl. Carr 1979
2	 hua iii/1, p. 73
3	 hua i, p. 160
4	 hua xxxix, p. 691 [Over het begrip schriftlozen, zie: blz. 348.]

Inkijk-exemplaar © 2/17



155

3  leefwereld en betrekkelijkheid

teit krijgt.[1] Leefwereld valt in deze zin niet van een ‘feitenwereld’ te schei-
den. Integendeel zijn het altijd feiten uit een bepaald ‘milieu’, van de wereld 
waarop een subject in de ruimste zin vat heeft.2 Dit geldt trouwens niet alleen 
voor de leden van verschillende culturen maar ook voor de individuele subjec-
ten in verschillende levensfasen. 

Nu kunnen de leefwerelden in de tweede zin op hogere niveaus van de con-
stitutie relativistische vragen oproepen. Zo kunnen we de vraag stellen of de 
bewering van de domoor dat er geen wetenschap bestaat, of die van de weten-
schapper dat er geen magie bestaat wel een objectieve waarheidsaanspraak kan 
opeisen, en in hoeverre met de gedachte van een ‘deelmensheid’ eigenlijk ook 
die van een ‘deelwaarheid’ of ‘deelfeit’ gepaard gaat.

Husserl’s antwoord is tweesporig waar hij twee verschillende begrippen 
van de soms vage levenswereld onderscheidt. Deze laatste is een wereld op 
zich voorzover al haar bekende werelden van haar horizon deel uitmaken 
waarvoor zij zich individueert. De kwestie van het relativisme is dan irrele-
vant waar de levenswereld van een subject zich even ver uitstrekt als zijn er-
varing en voorstelling reikt. ‘Bijvoorbeeld als er nieuws over vreemde volken 
komt en er zelfs gedachtenwisselingen plaatsvinden, dan ontstaat daardoor 
een ander milieu dan dat wat de volken die nu communiceren samen heb-
ben’.3 De vraag, of met twee buurculturen die elkaar kennen soms objectief 
verschillende waarheidsbegrippen gegeven kunnen zijn, heeft vanuit dit in-
nerlijk standpunt gezien dus geen zin: Het loutere van elkaar op de hoogte zijn 
voegt aan de dingen een nieuwe ervaringszin toe die niet meer rationeel gene-
geerd kan worden. Dat hij psychologisch ontkend kán worden, waardoor er 
in deze beperkte zin dus een zg. situatiewaarheid bestaat, is een andere zaak.4

1	 Husserl’s antwoord op de vraag hoe wij kennis vergaren is intentionaliteit. Hij doelt dan op psychi-
sche verschijnselen die een object en een inhoud hebben. Pijn is een psychisch verschijnsel en niet 
intentioneel omdat het geen betrekking heeft op een object. Pijn is er (of niet). Denken is wel inten-
tioneel want het heeft altijd betrekking op een object. Je denkt aan iets. Pijn e.d. hebben een oor-
zaak, geen inhoud. Spreken, denken en voorstellen drukken wel een inhoud uit. Husserl ziet intentio-
naliteit als de eigenschap waardoor het bewustzijn zichzelf overstijgt en iets uit de wereld tot voorwerp neemt.

2	 vgl. hua xxxix, nr. 46 en bijlagen, nr. 61 en bijlagen
3	 hua xxxix, p. 523
4	 Mohanty 1997

© ️
2026



156

viii  leefwereld

Het begrip horizon krijgt hier een nog meer omvattende betekenis: de ver-
schillende naast elkaar bestaande milieus zijn door het besef van hun veel-
heid in een hogere, mondiale horizon opgenomen waar ze, zodra we ze the-
matiseren, uitgelicht worden. Met de verbreiding van wetenschap en tech-
niek en met de toename van de interculturele communicatie worden alle 
culturen in onze horizon inbegrepen. Principieel ‘verwijst’ zo een cultuur al 
naar een soort van ‘internationaliteit en mondiale cultuur’, die in het verder 
verloop van de geschiedenis tot een ‘aardse’ cultuur moet leiden en daarmee 
het psychologisch relativisme – dat op een tijdelijk uitschakelen van de meer 
omvattende horizon berust – zal overwinnen. Van beide begrippen van de 
levenswereld uit gezien blijkt het probleem van het relativisme voor Husserl 
in dat opzicht overkomelijk te zijn.

§ 4  leefwereld en wetenschap
In alle stadia van zijn fenomenologie heeft Husserl zich met de wetenschap 
beziggehouden als een bevoorrechte toegang tot de realiteit. Terwijl zijn 
vroege geschriften in dienst staan van de kwesties van haar fundering en hij 
o.a. in zijn Logos-artikel voor de fenomenologie zelf de status strenge wetenschap 
opeist, wordt zijn gedrag tegenover de natuurwetenschap steeds kritischer. 
Het laatste werk, de Krisis, is een systematische afrekening met de aanspraken 
van de natuurkunde. Globaal gezegd maakt Husserl duidelijk dat de weten-
schap overal in haar theorieën en bezigheden leefwereld veronderstelt maar 
haar anderzijds tegelijkertijd als louter subjectief, voor vergissing vatbaar en 
daarom voor haar eigen doeleinden irrelevant desavoueert en zo het werke-
lijkheidsbegrip van de moderne mens paradoxaal in tweeën splitst. Om dit te 
bewijzen gaat Husserl ver in de Europese geestesgeschiedenis terug.

Het beginstadium van de gemathematiseerde natuurwetenschap vindt hij 
in de nieuwe tijd bij Galileï door wie de gedachte van een ‘rationeel, onein-
dig zijnsuniversum met een systematisch te beheersen rationele wetenschap’ 
werd gefundeerd.1 Voorwaarde was de ontwikkeling van de meetkunde: zij 
beschouwde de werkelijke dingen die in hun alledaagse vormen veranderlijk, 

1	 hua vi, p. 19

Inkijk-exemplaar © 2/17



157

4  leefwereld en wetenschap

onvolmaakt zijn als zuivere limietvormen die ze onderzocht en reconstru-
eerde. Ze bereikte daarbij een sfeer van ideale exacte objecten, bijvoorbeeld 
ideaal gelijkbenige driehoeken en rechte lijnen, die vervolgens een rijk van 
eigen en speciale objectiviteit fundeerde. De meetkunde was op haar beurt al 
een technisch middel geworden, werd dus aangewend voor metingen in de 
werkelijke wereld die men zo aan de limietvormen poogde aan te passen. Van 
daaruit schrijft Husserl aan Galileï de impuls toe om een vergelijkbare aanpak 
voor de natuur als geheel te ontwikkelen om zo principieel het onnauwkeu-
rige en relatieve van de subjectieve opvattingen te overwinnen en een objec-
tieve waarheid te bereiken.

Deze aanpak vormt de mathematiserende natuurwetenschap. En daarmee 
zet de principiële vervreemding van de wetenschap van de leefwereld in. De 
objecten van de wiskunde zijn abstracties van de limietvormen van tijdruim-
telijke objecten. De objecten van de ervaring zijn complexen van zintuig-
lijke kwaliteiten zoals kleuren en geuren die volgens bepaalde afmetingen 
veranderen en in causale verbanden met elkaar staan. Kunnen de werkelijke 
objecten als ideale objecten worden beschouwd, dan moeten ze ook op voor-
hand wiskundig bepaald kunnen worden. En dat betekent geometrisch dat 
de methode van het meten op alle werkelijke eigenschappen en relaties moet 
worden toegepast, ook op de zintuiglijke kwaliteiten. Maar deze laatste zijn 
alleen indirect meetbaar doordat ze als natuurwetenschappelijke gebeurte-
nissen worden beschouwd die op hun beurt meetbare eigenschappen verto-
nen, dus klanktrillingen, warmtestraling etc.

Wat vandaag vanzelfsprekend lijkt, was nieuw voor Galileï. Weliswaar ston-
den waarnemingen ter beschikking zoals de afhankelijkheid van een toon-
hoogte van de lengte van een snaar die een ‘meetbaar’ verband tussen kwa-
liteiten en vormen lieten vermoeden, maar deze waarnemingen waren niet 
systematisch verkregen of beschreven. De idee van de mathematiseerbaar-
heid van de wereld dwingt de Naturalisierung van de wereld dus af. Het indi-
rect mathematiseren van de kwaliteiten levert vervolgens natuurwetten op 
die zich in getalsvormen laten uitdrukken en met behulp waarvan concrete 
individuele gevallen beschreven en wiskundig geobjectiveerd kunnen wor-
den. Daarbij blijft de correlatie tussen formules en kwaliteiten een hypothese 

© ️
2026



158

viii  leefwereld

die in de loop van het onderzoek steeds verder bewezen wordt en zo steeds 
betere voorspellingen mogelijk maakt.
Van daaruit wordt de overtuiging duidelijk dat het ware zijn van de natuur 
zelf in de formules ligt. Maar het ‘toedichten van de wiskundig beschouwde 
wereld van de idealiteiten aan de enig werkelijke, de werkelijk in de waar-
neming gegeven [wereld]’ wordt door de voorspelbaarheid van wereldpro-
cessen noch door het combineren van formules alleen gerechtvaardigd.1 Het 
eigenlijke, op de gewone wereld gerichte doel van de wetenschap was de voor-
spelbaarheid te verbeteren. De veronderstelling van een objectieve wiskun-
dige natuur is haar onbedoelde maar zwaarwegende gevolg. Daardoor valt het 
subject met zijn vaag begrensde kwalitatieve belevingen immers buiten de 
objectieve wereld en vormt daarin als het ware een enclave met een psychische 
binnenwereld die vergeleken met de ‘werkelijke’ feiten irrelevant aandoet.

De principiële en vérstrekkende constituerende daad van het subject, het 
feit dat de gemathematiseerde objecten eerst als zintuiglijke objecten geïn-
dividueerd moeten worden voordat de wetenschap ze ook maar kan zien, 
en het nog verder strekkender feit dat de wetenschappen zelf een speci-
ale praxis van subjecten representeren, verliezen samen met de subjectivi-
teit steeds meer aan waarde. Dit heeft, zoals zal blijken, ook ethische conse-
quenties omdat zo de autonomie en verantwoordelijkheid van de subjecten 
een dubieuze aangelegenheid wordt. Niet alleen verschaft het het psychische 
door zijn veronderstelde afhankelijkheid van het materiële geen echte eigen 
wereld, het bestaansrecht van het psychische staat steeds meer ter discussie.2 
Toch blijft het dualisme dat uit de mathematisering ontstaat een hardnekkig 
paradigma. De filosofie van Descartes tot Kant probeert dit vervolgens in een 
coherent wereldbeeld te veranderen dat het ‘naturalistisch rationalisme’ – de 
gedachte van een meetbare natuur die fundamenteel objectief is – op welke 
manier ook onaangetast laat.

De grootste uitdaging vormt daarbij de tegenbeweging van het scepti-
cisme die Berkeley en Hume als reactie op de universele rationalisering ont-
wikkelen. Want de wetenschappelijke vorderingen en prestaties die de jonge 
1	 hua vi, p. 49
2	 hua vi, p. 61

Inkijk-exemplaar © 2/17



159

4  leefwereld en wetenschap

natuurwetenschap met zich heeft gebracht waren van de optiek van het sub-
ject uit onbegrijpelijk en paradoxaal geworden: zijn eigen subjectieve ken-
nisoperaties waren nu immers niets meer waard hoewel de inzichten van de 
natuurwetenschap zich toch in zijn binnenste afspeelden.
Daarmee wordt ook de subjectieve leefwereld – die zich toch als een op zijn 
minst intersubjectieve wereld voordoet – raadselachtig. Hoe de objectieve 
wiskundige wereld daarin tot uitdrukking komt, welke relaties deze twee 
onderhouden en hoe ze gefundeerd kunnen worden zijn essentiële vragen 
van de filosofie die ten slotte de ‘verandering van het wetenschappelijk objec-
tivisme in een transcendentaal subjectivisme’ tot gevolg hebben.1 Hoewel 
Husserl het transcendentaal idealisme van Kant nog niet als de juiste oplos-
sing beschouwt omdat dit het naturalistisch rationalisme niet echt overwon-
nen heeft, ziet hij in de filosofie van de nieuwe tijd toch een tendens die naar 
de fenomenologie als ‘eindvorm van de transcendentale filosofie’ leidt.2

Deze ‘deconstructieve’ beschrijving van de ontwikkeling van de moderne 
natuurwetenschappen wordt ook bevestigd door de verandering van het 
wetenschapsbegrip sinds de oudheid.3 In de antieke filosofie wordt de epis-
teme, het weten, de rede, tegenover de doxa als loutere onbevestigde mening 
geplaatst. In de lezing Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philo-
sophie volgt Husserl deze antieke beoordeling.4 Doxa is relatieve, episteme 
is onvoorwaardelijke waarheid. De idee van de episteme geldt hier als het 
eigenlijke positieve erfgoed van het Europese denken dat ook de gedachte van 
wetenschappelijkheid stempelt en een specifiek ‘Europese geesteshouding’, 
het leven uit een autonome rede, bewerkstelligt.

In de Krisis en de bijlagen bij dit boek beschrijft Husserl de degeneratie van 
dit begrip en rehabiliteert tegelijkertijd de doxa als natuurlijke instelling 
van de leefwereld waarin de dingen met behulp van ervaring – dat betekent 
ten slotte door het aanschouwen van objecten – bevestigd worden. In Erfah-
rung und Urteil is de doxa vervolgens de voorpredicatieve ervaring, de ‘sfeer van 

1	 hua vi, p. 69
2	 hua vi, p. 71
3	 vgl. Biemel 1979
4	 hua vi, p. 314-348 

© ️
2026



160

viii  leefwereld

de uiteindelijk oorspronkelijke evidenties die nog niet exact en mathema-
tisch-natuurwetenschappelijk geïdealiseerd zijn’.1 De bevestiging door evi-
dentie vindt voortdurend en vloeiend plaats, het tot stand brengen van ‘een-
stemmigheid’ gebeurt op de manier van een zelfregulerend principe, doordat 
meningen wederzijds en relatief betrokken op subjecten en hun omgevingen 
standhouden. De doxa levert hier kennis op die even exact is als de omstan-
digheden in de leefwereld verlangen.2 Ze is dus aan de praktische doeleinden 
volmaakt aangepast. Haar kennis is daarom helemaal niet slechts schijn, haar 
waardevermindering door toedoen van de wetenschap blijkt ongerechtvaar-
digd.

De episteme wordt in de moderne wetenschap en filosofie als ratio verstaan, 
te weten als die rede die met behulp van het mathematiseren van de wereld 
ideale absolute waarheid bereikt en zich daardoor boven de doxa verheven 
voordoet. Husserl begrijpt dit als een soort verraad aan het oorspronkelijk 
idee van de episteme, dat zich autonomie van en zelfbeschikking uit de rede 
ten doel gesteld had. De moderne ratio berust immers op een louter ‘vooroor-
deel’, ze vraagt niet meer naar de voorwaarden van het weten in de doxa maar 
probeert deze over te slaan doordat ze in de wiskundige methode direct toe-
gang tot eeuwige waarheden meent te bezitten. Maar dit blijft een loutere 
en oneindige hypothese. In plaats van autonoom te zijn is episteme daarom 
onbereflecteerd afhankelijk van doxa omdat haar werkelijkheidsbegrip in de 
leefwereld gefundeerd en aan een abstraheren daarvan ontleend is. Daarte-
genover stelt het Husserl het zich ten doel om het klassieke begrip episteme 
als autonome rede te herstellen. Dit kan pas slagen doordat de wetenschap-
per of filosoof door middel van de instelling van de universele epoche naar de 
leefwereld terugkeert.

De kennis van de exacte wetenschappen wordt daarmee niet op losse schroe-
ven gezet of gedegradeerd maar in haar betekenis bepaald en begrensd. Het 
aantonen van de fundering in de leefwereld moet nieuwe denkwegen ope-
nen omdat van het fundament in de voortheoretische omgeving uit ‘meer-
dere richtingen van de explicitatie overeenkomstig meerdere lagen van de 
1	 eu, p. 44 [vgl. ‹James’ object of thought en Husserl’s noëma› in bijlage 19.]
2	 hua vi, p. 358

Inkijk-exemplaar © 2/17



161

4  leefwereld en wetenschap

aanschouwlijke wereld ingeslagen kunnen worden’.1 Uit de terugkeer naar 
de leefwereld zouden dan nieuwe theoretische vraagstellingen tevoorschijn 
komen die zonder deze fundering niet mogelijk waren geweest, en omge-
keerd kunnen vragen van meet af aan zinloos blijken die anders wetenschap-
pelijke onderzoeksprogramma’s hadden teweeggebracht.

R. Sokolowski heeft erop gewezen dat er enkele belangrijke aspecten van de 
leefwereld zijn die geen wetenschappelijke waardigheid genieten omdat ze 
niet meetbaar of voorspelbaar maar contextafhankelijk en subjectgebonden 
zijn.2 Daartoe behoren vaardigheid en oordeelskracht (skills) die bijvoorbeeld 
in de geneeskunde of in het vliegverkeer beslissend zijn; op moreel terrein 
deugden en ondeugden die eveneens heel reële gevolgen voor de leefwereld 
kunnen hebben. We zouden daar ook het feit bij kunnen rekenen dat de in 
de kennis alomtegenwoordige ‘ideatie’ niet tot de algemeen erkende filosofi-
sche procédés behoort hoewel ze bijvoorbeeld in de methode van het gedach-
tenexperiment een belangrijke rol speelt. Zo leidt het ‘naturalistisch rationa-
lisme’ van meet af aan tot een waardering in de sterkste zin tussen datgene 
wat als ‘realiteit’ geaccepteerd en datgene wat als ‘subjectief ’ daaruit geëlimi-
neerd wordt, en dit zonder ooit na te denken over de oorzaken van deze schei-
ding en zonder de gevolgen te kunnen inschatten die binnen dit rationalisme 
immers irreëel zijn.
Het fenomenologisch onderzoek geeft dan gehoor aan de episteme in de eigen-
lijke en oorspronkelijke zin doordat ze de historiciteit van de mens – de histori-
sche ontwikkeling van zijn leefwereld en de zinvormen die daarop gebaseerd 
zijn – in de wetenschap integreert.3 Filosofie in deze zin is zoals Husserl aan 
het einde van de Krisis schrijft niets anders dan ‘rationalisme’, namelijk ‘ratio 
in de voortdurende beweging van de zelfverheldering’ die ten slotte tot ‘uni-
versele zelfbezinning en eigen verantwoordelijkheid’ leidt.4

1	 hua vi, p. 498
2	 1979
3	 [historiciteit: Het waar-gebeurd-zijn; historisme: Aandacht voor het concrete en individuele. Alles 

is te verklaren uit historische ontwikkeling, er zijn dus geen blijvende waarden. historicisme p. 212 
en 253.]

4	 hua vi, p. 272 e.v.
 

© ️
2026



162

[ethiek gr. èthos = innerlijke gezindheid, ethos = gewoonte]

 
de waardefilosofie van realistische, aristotelisch-scholastieke zijde is beïn-
vloedt door Brentano en vond navolging bij Meinong, Max Scheler e.a.1 De waarde-
filosofie staat in nauw contact met de fenomenologie. De betekenis ligt in het om 
zeep helpen van abstracte tegenstellingen zoals verstand-werkelijkheid en theoretische-
praktische rede en positief in de diepere synthese die er tussen menselijk oordeel en 
objectieve werkelijkheid te zien is. De waardefilosofie heeft sterk ingewerkt op het 
domein van de ethiek.2
waarde-ethiek stelt het menselijk handelen aansprakelijk onder een reeks van 
objectieve normen: de waarden. Waarden zijn wat wij belangrijk vinden, nor-
men de handhaving daarvan. 
Het protest van Friedrich Schiller (Über Anmut und Würde 1793) tegen de te abstracte 
tegenstelling tussen plicht en neiging heeft de visie van de waarde tot een onontbeer-
lijk bestanddeel voor de filosofische en theologische ethiek gestempeld.3 
Max Scheler en Nicolai Hartmann waren meer idealistisch gericht en probeerden 
tegenover de zuiver formele ethiek een materiële waardenethiek op te bouwen.4
Zij hielden nadrukkelijk rekening met menselijke vitale, emotionele, esthetische 
en erotische neigingen. De verfijning van zg. waardeschalen, vanuit het vitale in 
het ethische naar het metafysische (religieuze) krijgt vooral bij Hartmann een bre-
de uitwerking.5 
de waardefilosofie binnen het domein van ethiek is door Angelsaksische den-
kers als Dewey overgenomen.6 Waardefilosofen verstaan de psychologisch-subjec-
tieve momenten in het morele handelen als wezenlijke bestanddelen van de ethiek. 
Binnen de school van Husserl is belangrijk werk m.b.t. de analyse verricht door o.a. 
Dietrich von Hildebrand en Hans Reiner.7
De doordachte waardetheorie is belangrijk voor pedagogiek en didactiek. De ont-
wikkeling van het waarden- en normbesef en het stimuleren van de ontvankelijkheid 
daarvoor behoren, naast de kennisoverdracht, tot de kerntaken van het onderwijs.8 
taal en taalgebruik hebben hierbij een belangrijke functie.9
(Wat Frege’s filosofie van taal verbindt met de fenomenologie van Husserl is de kri-
tiek op het psychologisme in combinatie met de categorische verwerping van alle 
pogingen om de filosofie te reduceren tot empirische wetenschap.)

1	 waardefilosofie (axiologie) Gr. axia = waarde, logos = woord, bezinning op de menselijke waarden.

2	 lit. Heinrich Rickert, System der Philosophie, Tübingen 1921

3	 lit. S. C. A. Drieman, Schiller en de crisis in de hedendaagse cultuur, Leiden 1981
4	 Robert S. Hartman, General theory of value 1958

5	 N. Hartmann, Die Philosophie des Deutschen Idealismus, Berlijn 1923/29
6	 J. Dewey, Theory of valuation, Chicago u.p. 1939
7	 H. Reiner, Pflicht und Neigung, Meisenheim 1951
8	 vgl. bijl. § 18 Fenomenologische psychologie, § 23 Fenomenologische psychiatrie, § 24 Fenomenologische pedagogiek
9	 vgl. bijl. § 10 Filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



163

hoofdstuk ix

ethiek en waardefilosofie

§1 ethiek in de fenomenologie

In husserl’s bij leven gepubliceerde geschriften is ethiek als eigen filo-
sofisch onderzoeksterrein amper aanwezig. Ze duikt op in de statische 

fenomenologie als het gaat om zaken als het constitueren van waarden of het 
beschrijven van gevoels- en wilsacten. Ze doet zich voor in de genetische feno-
menologie als universele verantwoordelijkheid van de mens om zich tot een 
meestal autonoom vertegenwoordiger van zijn soort te ontwikkelen die zijn 
diepste ‘roeping’ volgt. In een serie artikelen voor het Japanse tijdschrift Kaizo1 
heeft Husserl onder het thema ‘vernieuwing’ zijn ethische opvatting gepu-
bliceerd. In Halle had hij over ethiek gedoceerd. Twee cycli uit de Göttingse 
en Freiburgse periode, de Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-19142 en de 
Einleitung in die Ethik 1920 en 1924 3, zijn intussen in de Husserliana verschenen. 
In beide colleges sluit Husserl nauw aan bij de ethiek van Brentano. In de loop 
van de tijd hebben ook de fenomenologie van het willen van Alexander Pfän-
der en de waardefilosofie van Max Scheler hem beïnvloed.4

De ethiek houdt Husserl aanvankelijk systematisch bezig voor zover dat 
normatieve oordelen en beslissingen van het bewustzijn deel uitmaken en 
daarom in het hele systeem van de intentionaliteit geïntegreerd moeten 
worden. In ethische oordelen betrekken we ons op waarden. We zeggen bij-
voorbeeld dat een handeling moreel goed is, zodat de leer van de intentiona-
liteit ook waarde-aspecten moet kunnen beschrijven. Aansluitend op Bren-
tano fundeert Husserl voor dit doel morele overtuigingen en waarderingen 
in gevoelens en wilsacten.

De vraag welke intentionele structuur gevoels- en wilsacten vertoont (mar-
ginaal besproken in de Logische Untersuchungen) heeft daarom voor de ethiek 
systematische betekenis. In de Logische Untersuchungen beschouwt Husserl 
waarderende en gevoelsacten als niet-objectiverend, dat wil zeggen als acten 

1	 1923/24
2	 hua xxvi
3	 hua xxxvii 
4	 resp. 1911 en 1913

© ️
2026



164

ix  ethiek en waardefilosofie

die niet zelf een object stellen. Wanneer hij in zijn vroege colleges (1908-’14) 
de stelling van een verregaande parallel tussen logica en ethiek verdedigt 
waardoor ook de axiologie – een logica van de waarden – mogelijk moet zijn, 
brengt de niet-objectiverende structuur van de gevoelens hem in impasses.1 
In Ideen i herziet Husserl daarom zijn eerdere opvatting en schrijft nu ook aan 
emotionele en waarderende acten hun eigen intentionele acten toe. Deze for-
mele objecten zijn als lagen rond hun noëmatische kern in omvattende inten-
tionele structuren geïntegreerd. De zo gefundeerde ethiek neemt Husserl ver-
volgens in zijn latere colleges (1920 en 1924) mee in een geschiedenis van de 
moraalfilosofie. Hier bespreekt hij – opnieuw in aansluiting op Brentano – 
verschillende historische posities vanuit het standpunt van een ‘fenomenolo-
gische ethiek ’. Hij komt daarbij met name tot een kritiek op de empiristische 
gevoelsethiek enerzijds en op de ‘gevoelloze’ ethiek van Kant anderzijds. Het 
relativisme is daarbij voor hem geen zinvolle optie net zoals hij in de logica en 
kennistheorie geen relativistische posities geaccepteerd had.

Husserl’s latere ethische opvatting staat niet los van zijn ‘transcendentaal 
idealisme’: Omdat de mens zijn wereld in levend contact met zijn omgeving 
actief en passief constitueert is de ethiek die op deze constituties berust in 
essentie persoonlijke ethiek die in eigen verantwoordelijkheid, zelfopvoeding 
en zelfverwerkelijking van de persoon bestaat. De Eerste Wereldoorlog sterkt 
Husserl bovendien in de overtuiging, zoals in het Logos-artikel geformuleerd, 
dat de fenomenologie in de zin van strenge wetenschap aan een vernieuwing 
van de mensheid moet bijdragen doordat ze ‘uit ethisch-religieus oogpunt 
een door zuivere redenormen geregeld leven’ mogelijk maakt.2 Daar moet 
een a priorische zuivere ethiek aanbijdragen die wezenlijk een logica van de 
waarden omvat.

Husserl grijpt daarom ook in zijn latere filosofie weer terug op de analo-
gie tussen logica en formele waardefilosofie, die niet in de laatste plaats op de 
relatie tussen waarheid en waarachtigheid berust. Zo kunnen we het ‘principe 

1	 axiologie (Gr. axia = waarde, logos = woord, leer): Waarden- en normenleer. ‘Een perspectief op wat een 
goed leven is, in morele zin (ethische waarden) en in termen van de kwaliteit van leven (esthetische waar-
den).

2	 hua xxv, p. 3

Inkijk-exemplaar © 2/17



165

1  ethiek in de fenomenologie

van alle principes’ uit Ideen i, ‘dat iedere origineel gevende aanschouwing een 
rechtsbron van de kennis is’ ook als ethische eis lezen. Dan kunnen we focus-
sen op dat wat zich in zelfgegevenheid toont. De niet op traditionele uit de 
leefwereld of uit de wetenschap stammende vooroordelen blijven dan buiten 
beeld. De krachtige persoonlijke eis die Husserl aan de waarachtigheid van 
zijn leven als filosoof gesteld heeft blijkt dus systematisch het diepste eind-
doel van de fenomenologie te zijn.1

§ 2 emotionele en oordelende handelingen
Wanneer Husserl in de vijfde Logische Onderzoeking even de fenomenologie 
van de gevoelens aanstipt beroept hij zich expliciet op Brentano, die immers 
de intentionaliteit als wezenskenmerk van de ‘psychische’ verschijnselen 
begrijpt. De gevoelens vormen in zoverre een probleem voor de beschrijvende 
psychologie van Brentano (en daarmee ook van Husserl) dat het op zijn minst 
bij sommige belevingen uit deze categorie onzeker lijkt of ze wel een object-
betrekking vertonen terwijl ze duidelijk van ‘psychische’ aard zijn. Ze zouden 
dus de kwaliteit van het bewustzijn als intentioneel kunnen bedreigen. Dit 
geldt voor schijnbaar ‘zuivere’ gewaarwordingen zoals pijn maar ook voor 
loutere stemmingen zoals de melancholie en mogelijk ook voor sommige 
‘hogere’ gevoelens.

Voor Brentano vormen voorstellingen, oordelen en gevoelens de drie basis 
categorieën van psychische belevingen, waarbij de voorstellingen fundamen-
teel zijn in die zin dat een eenzijdige afhankelijkheidsrelatie bestaat: voorstel-
lingen kunnen op zichzelf voorkomen, oordelen en gevoelens veronderstel-
len steeds voorstellingen. Maar tussen oordelen en gevoelens bestaat ander-
zijds ook een analogie in meerdere opzichten. Oordelen worden gekenmerkt 
door een zekere mate aan zekerheid, de gevoelens – al naargelang of ze hef-
tig of gematigd zijn – door een zekere intensiteit. Terwijl oordelen, waartoe 
Brentano ook de waarnemingen rekent, in het ‘erkennen of verwerpen’ van 
een voorgestelde inhoud als waar of onwaar bestaan, vertonen gevoelens deze 
inhoud als ‘goed’ of ‘slecht’, aangenaam of onaangenaam. Daar horen ook 

1	 hua iii/1, p. 51 

© ️
2026



166

ix  ethiek en waardefilosofie

bepaalde deugden bij: erkenning van de waarheid respectievelijk vergissing 
op het terrein van de kennis beantwoordt aan het zedelijk goed respectievelijk 
slecht handelen op het terrein van de gevoelens. Brentano brengt zelfs speci-
ale aspecten van het redeneren onder de aandacht die zowel het oordelen als 
het liefhebben bepalen: zo heeft de liefde voor het ene object de liefde voor het 
andere tot gevolg net zoals één oordeel logisch uit een ander volgt.

Slechts in één opzicht zijn de oordelen fundamenteler dan de gevoelens: er 
zijn wezens voorstelbaar die niet voelen maar wel oordelen terwijl het omge-
keerde voor Brentano niet opgaat: liefhebben zonder de voorstelling ‘dat iets 
is’ is onmogelijk, en de relaties die gevoelens als redenering bepalen veron-
derstellen gewoonweg het geloof in bepaalde relaties tussen de betreffende 
objecten, dus oordelen. Zo zijn we niet bang zonder te geloven dat er iets is dat 
bepaalde angstwekkende eigenschappen bezit.1

Wanneer Husserl in hoofdstuk twee van de vijfde Logische Onderzoeking zich 
bezighoudt met de vraag in hoeverre voorstellingen aan de basis van oordeels- 
en gevoelsacten kunnen liggen, spelen de oordelen of preciezer de objective-
rende acten voor hem een veel grotere rol dan de gevoelens. Dit komt zeker 
ook daardoor dat Husserl met de vijfde Onderzoeking de zesde al op het oog 
heeft die vragen van de kennis en van de waarheid behandelt, terwijl ethiek 
en waardefilosofie in de Logische Untersuchungen niet gethematiseerd worden. 
Husserl wijst Brentano’s indeling van de acten in voorstellingen, oordelen en 
gevoelens voor voorstellingen van de hand: deze laatste vormen slechts één 
soort van acten naast de oordelen, herinneringen etcetera, terwijl de funde-
rende rol aan de objectiverende acten toekomt. Daaronder vallen acten die 
wat hun materie betreft óf nominaal óf propositioneel zijn, dus bijvoorbeeld 
van het type deze boom of deze boom daar bloeit zijn en die stellend karakter heb-
ben óf zich van dit stellen onthouden, het ‘openlaten’. In dat opzicht vallen 
Brentano’s objectiverende acten ‘voorstellingen’ en zijn ‘oordelen’ of – zoals 
Husserl met inperkingen formuleert – onder de voor-waar-houdende en de 
louter inbeeldende acten.2

1	 Brentano 1924, p. 66 e.v.
2	 hua xix/1, p. 509

Inkijk-exemplaar © 2/17



167

2  emotionele en oordelende handelingen

De gevoelsacten zowel als de waarderende acten die bijvoorbeeld ‘voor goed 
houden’ zijn niet objectiverend. Hun intentionaliteit krijgen ze pas daardoor 
dat ze in objectiverende acten gefundeerd zijn. Dit is voor Husserl beslissend: 
fundering is immers geen verhouding van een louter naast-elkaar-bestaan 
maar een afhankelijkheidsverhouding: gevoelsacten krijgen hun hele inhoud 
pas door de funderende belevingen, bijvoorbeeld door voorstellingen.

Toch is er een uitzondering op dit schema: de ogenschijnlijk niet-intenti-
onele gewaarwordingen zoals pijn en onbestemde gevoelens als melancho-
lie. Wat de eerste categorie betreft had Brentano al geantwoord dat ook in de 
pijn een gewaarwording als pijn opgevat en met een lichaamsdeel in verband 
gebracht wordt; dat de pijn dus geen zuivere gewaarwording maar zelf in-
tentionele beleving is. Terwijl Husserl dit accepteert maakt hij er toch op at-
tent dat pijn dan een totaal andere soort van gevoel inhoudt dan de eigen-
lijke ‘gemoedsbewegingen’. Pijn lijkt immers niet op gevoelens zoals angst en 
blijdschap maar veel meer op intentioneel uitgelegde gewaarwordingen zoals 
roodheid, kou of smaak, dus op dat wat Brentano ‘voorstellingen’ genoemd 
had. In Husserl’s schema van de objectiverende acten fungeert de pijngewaar-
wording nu op dezelfde manier als de ‘presenterende inhoud’ van een waar-
nemingsact: ze wordt ‘opgevat’ en in verband gebracht met een intentioneel 
object zoals de plek waar het pijn doet.

Daarmee krijgt de vraag ‘welke relatie er tussen gevoelens (emotions) en ge-
waarwordingen (feelings) bestaat’ een fenomenologisch antwoord dat Husserl 
met het voorbeeld van de blijdschap om een gelukkige gebeurtenis analy-
seert. Wordt een gebeurtenis met genot waargenomen, dan wordt het genot 
als ‘gevoelsopwekking van het voelend psychofysisch subject én als objectieve 
eigenschap opgevat en gelokaliseerd […]: de gebeurtenis lijkt als door een ro-
zige schemer omstroomd’.1 
De gebeurtenis krijgt daarna (als intentioneel object) een secundaire eigenschap 
die dan intentioneel object van een gevoelskwaliteit, bijvoorbeeld van de blijd-
schap om de gebeurtenis, is. We zijn dus eigenlijk niet blij met de gebeurtenis 
zelf maar met zijn secundaire, genotsopwekkende eigenschappen. 

1	 hua xix/1, p. 408

© ️
2026



168

ix  ethiek en waardefilosofie

Gevoelens van blijdschap mogen we dus niet met de genotsvolle waarneming 
van de gebeurtenis verwarren. Eerder bevat eerstgenoemde een stellingname 
of ‘toewending’ die in de waarneming zelf niet besloten is. Daarom kunnen, 
stelt Husserl, de genots- en pijngewaarwordingen die bij een gebeurtenis 
optreden aanhouden terwijl de gevoelskwaliteiten wegvallen: het is mogelijk 
om op het genot van een chocoladetaart niet met blijdschap te reageren maar 
bijvoorbeeld met ergernis of zelfs schaamte. Anderzijds zal ook een gebeur-
tenis die geen genotsgewaarwordingen ‘voortbrengt’ geen toewending van 
blijdschap kunnen ondergaan. Er bestaat dus een essentiële relatie tussen de 
blijdschap om iets en het genot van iets: het genot levert als secundair intenti-
oneel object van de genotsvolle waarnemingsact die ‘rozige schemer’ rond de 
primaire intentionele objecten op waarmee we vervolgens met name blij zijn. 
Toch vermeldt Husserl dit aspect alleen in de Logische Untersuchungen; in de 
Vorlesungen über Ethik und Wertlehre wordt het veronachtzaamd. De gemoeds-
acten duiken hier op als over het algemeen gefundeerd in intellectuele acten 
zoals waarnemingen, voorstellingen of overtuigingen. Dat waarnemingen 
ook genots- en pijnbelevingen kunnen zijn wordt stilzwijgend aangenomen.

Het meest basale niveau van het proces is an sich niet problematisch: voor-
zover gevoelsgewaarwordingen waarnemingen zijn, gaan ze door voor objec-
tiverende acten. Problemen ontstaan op het tweede niveau: Hoe kan blijd-
schap zich op de kwaliteit van het genoegen richten als ze zelf niet objective-
rend is? In de Vorlesungen über Ethik und Wertlehre groeit het probleem vervol-
gens uit tot een impasse. Gevoelsacten zijn waarderende acten, ze waarderen 
eigenlijk alleen door de kwaliteit. Zo bestaat het waarderen van iets als ‘goed’ 
aanvankelijk in niets anders dan een ‘optredend gevoel’.1 
Daarom geldt: ‘louter waarderend verstand ziet niet, begrijpt niet, explici-
teert niet, prediceert niet’ – in dat opzicht heeft het namelijk geen objective-
rend karakter.2 
Daarmee staat niet alleen ter discussie hoe waarderende acten eigenlijk 
‘waarde-nemend’ kunnen zijn maar ook hoe een axiologie, een logica van het 
waarderen, mogelijk moet zijn. Het antwoord van de Logische Untersuchungen 
1	 hua xxviii (Vorlesungen über Ethik und Wertlehre, 1908-1914), p. 254
2	 hua xviii, p. 69

Inkijk-exemplaar © 2/17



169

2  emotionele en oordelende handelingen

dat waarderende acten in objectiverende acten gefundeerd zijn is hier niet 
toereikend.1
In Ideen i herziet Husserl zijn theorie van de objectiverende acten. Hier wordt 
gezegd dat ‘alle acten, ook de gemoeds- en wilsacten, ‘objectiverend’ zijn, 
objecten die oorspronkelijk constitueren, noodzakelijke bronnen van ver-
schillende zijnssferen en daarmee ook van bijbehorende ontologieën’.2 Het 
voelen en waarderen komt nu als een ‘laag’ rond het object te liggen die zelf 
object van acten, zoals van een eidetische reductie, kan worden. Ook gevoels-
acten constitueren nu dus ‘oorspronkelijk ’ objecten en wel doordat ze hun 
typische noëtische momenten (in de Logische Untersuchungen de kwaliteit) 
op het object weergeven. De wezens die door middel van dergelijke acten 
gesteld worden zijn de waarden. Zij vormen een eigen sfeer in de ontologie die 
aan objectieve wetten onderhevig is. Maar ook hier geldt dat de gemoedsacten 
alleen ‘lagen’ constitueren. De noëmatische kern moet gesteld worden door 
de ‘oerthesen’ die daaraan ten grondslag liggen.

§ 3  de logica van de waarden
In de colleges van 1908 tot 1914 – tegelijkertijd met het ontstaan van de Ideen – 
beschrijft Husserl ‘analogieën voor de oordelende stellingname van het geloof 
in de categorieën van de gemoeds- en wilsacten’ die voor hem de basis voor 
een verregaande parallellisering tussen ethiek en logica leggen. In overeen-
stemming met Brentano wordt hier gezegd dat ieder ‘wensen, verlangen een 
soort van viseren [is], daarin zit zelf al een voor-goed-houden respectievelijk 
een voor-slecht-houden in het geval van het negatieve verlangen’.3 Net zoals 
de oordeelsacten gewoonlijk op een algemeen intentioneel doel gericht zijn 
dat je kort de waarheid of juistheid zou kunnen noemen, zijn de gevoelsac-
ten op algemene doelen gericht die door hun specifieke kwaliteit voorgegeven 
zijn. Ook deze doelen kunnen bij het begrip juistheid respectievelijk onjuist-
heid worden ondergebracht. Zo richt blijdschap zich op het verblijdende, ver-
driet op het verdrietige etc.

1	 vgl. hua xxviii, p. 322 e.v.
2	 hua iii/1, p. 272
3	 hua xxviii, p. 60

© ️
2026



170

ix  ethiek en waardefilosofie

We kunnen nu oordeelsacten onderzoeken of ze het nagestreefde doel wel 
recht doen. Zijn ze waar? Kunnen ze bevestigd of als onjuist ontmaskerd wor-
den? Zoiets geldt ook voor de gemoedsacten.1 Zo kunnen we bij uitingen van 
blijdschap onderzoeken of ze hun verblijdende doel werkelijk treffen. Dus 
vaststellen of die blijdschap wel adequaat of juist is. Deze samenhang is even 
objectief als de blijdschapswaarde op zich objectief is. Daarom kan een alge-
mene axiologie en werkwijze (Praktik) geformuleerd worden die, zoals de logica 
in het domein van het oordelen, de a priorische wetten van het goed waarde-
ren en meevoelen onderzoekt. Enkele voorbeelden voor axiologische wetten 
zijn: ‘Wie overtuigd is dat a is kan a niet willen, het zou onredelijk zijn. Wie 
overtuigd is dat a niet is kan redelijkerwijs aan a niet ontkomen. […] Wie lou-
ter op grond van voorstelling waardeert zonder het bestaan van iets aan te 
nemen, voor wie […] a er mooi uitziet, die moet redelijkerwijs blij zijn met de 
zekerheid dat dit mooie werkelijk bestaat en verdrietig zijn om de zekerheid 
dat dit niet bestaat’.2 Uit een waardering moet dus redelijkerwijs een gevoel 
volgen en overtuigingen zijn axiologisch met wilsacten verbonden.

Maar de relaties in het rijk van de gemoeds- en wilsacten zijn niet iden-
tiek met relaties die logische redeneringen bepalen, ze zijn daarmee alleen 
‘vergelijkbaar’. Zo maakt Husserl bij de objectiverende acten nu verschil tus-
sen acten die iets laten ‘gelden’ enerzijds en acten waarin iets ‘behoort te zijn’ 
anderzijds. De wil zelf oordeelt niet maar hij ‘spreekt, hij geeft als het ware 
een stem, hij is een waarderen en kiezen’.3 Het oordeel is bewustzijn van zijns-
feiten, de wil bewustzijn van een ‘zo hoort het’. Daarmee hangt vervolgens 
samen dat de hierboven als voorbeelden aangehaalde axiologische redenerin-
gen niet op de kennis maar op het gemoed inwerken en wel in de zin van rede-
lijke motivatie. Zo is de wet ‘Is b een waarde, dan is in het overwegen van de 
situatie dat als a zou zijn ook b is ook a een waarde’ geen loutere theoretische 
overtuiging die andere overtuigingen tot gevolg heeft.4 En ook geen zuiver 
normatieve eis. Integendeel, als we waarderende wetten op deze manier expli-

1	 hua xxviii, p. 34 e.v.
2	 hua xxviii, p. 74
3	 o.c. p. 64
4	 hua xxviii, p. 77 

Inkijk-exemplaar © 2/17



171

3  de logica van de waarden

ciet maken en toepassen waarderen we a anders, voelen tegenover a dus op 
een nieuwe manier.
Husserl heeft op dit punt geen eensluidende opvattingen bereikt. In een 
manuscript uit ca. 1914 stelt hij de directe relatie tussen waarderen en voe-
len weer ter discussie. Onder de titel Onjuistheden in mijn theorie over het waar-
deren in het college over formele axiologie en practica’ constateert hij een fenome-
nologisch verschil tussen waarderen en voelen dat aan de tot nu toe beschre-
ven samenhang doet twijfelen. Acten van het wensen en voelen beschouwt hij 
nu als terminerende acten, dat wil zeggen acten die een verwezenlijking op het 
oog hebben of zelf in het verwezenlijken van andere acten bestaan zoals tevre-
denheid. Waarderen heeft dit karakter niet. Het is in zekere zin ‘categorisch’. 
Gevoelens hebben intensiteiten, waarderingen niet, ook de wil heeft geen 
intensiteit. Leek het tot nu toe alsof de waarderingen op de gevoelsacten en 
deze laatste weer op zintuiglijke waarnemingsacten berusten, nu lijkt het net 
omgekeerd: De blijdschap berust op het voor-waardevol-houden van het doel 
terwijl het voor-waardevol-houden zelf geen gevoel is. ‘Het niet-voor-waar-
devol-houden is niet zelf een afgestoten-worden […] maar het fundeert dit’.1

In de ethiekcolleges van 1920 en 1924 lijken deze vragen te worden opgelost. 
Aan de hand van een kritiek van historische posities ontwikkelt Husserl nu 
de samenhang van gevoel en waarde op de volgende genetische manier. Het 
verschil uit de Logische Untersuchungen tussen gevoelsgewaarwordingen (waar-
nemingen) en gevoelskwaliteiten duikt nu op als een verschil tussen passieve 
‘zintuiglijke’ en actieve ‘voor-waardevol-houdende’ gevoelens. Bij eerstge-
noemde is ‘het ik niet zoals bij alles wat we gewoonlijk waarderen noemen 
als stellingnemend betrokken en van een intentionele ik-relatie en actrela-
tie met een waarde [lijkt] geen sprake te zijn’.2 Hier maken we liever geen ver-
schil tussen voelen, zoals genot en het gevoelde als intentioneel object. Een 
melodie wordt weliswaar waarderend begrepen, maar het waarderen is hier 
één met het voelen, de waarde wordt niet als los van de melodie ervaren waar-
door het ik geraakt wordt. Wel kan het ik zich ook actief op dit voelen en daar-
mee op de waarde richten, zich de waarde ‘toe-eigenen’, een ‘waarde-nemen’ 
1	 hua xxviii, p.156
2	 hua xxxvii, p. 326

© ️
2026



172

ix  ethiek en waardefilosofie

uitvoeren. Het neemt nu gevoelsstellingnames tegenover deze waarde in of 
voert wilsacten in betrekking daarmee uit.1 Objecten kunnen waarden aan-
schouwlijk maken en zo object van gevoelens en wilshandelingen worden, 
zoals bijvoorbeeld een porseleinen beeld voor een verzamelaar begeerlijk of 
object van zijn genegenheid is. De intentionele gevoelstoewending komt dan 
als ‘zintuiglijke laag’ in het object tot uitdrukking, zodat materiële objecten 
niet alleen bijvoorbeeld profane sieraden of auto’s zijn maar culturele of per-
soonlijke waarden aanschouwlijk maken die vervolgens zelf weer basis voor 
passieve gevoelsgewaarwordingen kunnen zijn. Gevoelens zijn dus noch zui-
vere gewaarwordingen noch zuiver cognitieve intentionele operaties, het zijn 
intentionele processen die van een passieve tot een actief axiologische instel-
ling leiden en daarom altijd al het potentieel van het inwaartse bewustzijn 
bevatten.

Gevoelens gaan dus niet uiteen in gevoelsgewaarwordingen en complexe 
emoties zoals in de Logische Untersuchungen leek, maar in passieve affecties en 
actieve stellingnames. Pas deze stellingnames laten een scheiding zichtbaar 
worden tussen gevoel en secundair intentioneel object, de waarde. Hier spe-
len dan ook de gevoelsgewaarwordingen geen beslissende rol. Komen ze op de 
voorgrond te staan, dan daarom omdat het object ons nu met zijn volledige 
‘emotionele noëma’ passief raakt. Maar in dit geval kan altijd de vraag gesteld 
worden of de waarde die ons subjectief tot gevoelsgewaarwordingen prikkelt 
wel een ‘ware’ waarde is, dat wil zeggen een waarde waartegenover we ons op 
de manier waarop we het doen stellingnemend gedragen en die onze wil moet 
bepalen.

De principes en wetten die ons daarbij leiden of moeten leiden behoren tot 
de ethiek. Ethiek heeft hierin altijd met redelijke waardering te maken. De tra-
ditionele scheiding tussen een ‘gevoelsethiek ’ en een ‘verstandsethiek ’ wordt 
door Husserl opgeheven: waarden zonder gevoel zijn weliswaar ondenkbaar 
maar de intentionele objecten van gevoelens zijn juist niet die gevoelens zelf, 
het zijn de als objectief aangesproken waarden waarvan de objectiviteit dus 
ook voor rationele toetsing openstaat. Het verschil in de gevoelssfeer tussen 

1	 hua xxxvii, p. 355

Inkijk-exemplaar © 2/17



173

3  de logica van de waarden

passieve affectie en actieve emotionele toewending en de daarmee samenhan-
gende mogelijkheid van ‘emotionele verantwoordelijkheid’ opent een nieuw 
perspectief voor de samenhang tussen ethiek en gevoel die Husserl in zijn col-
leges tot het ontwerp van een persoonlijke ethiek verruimt.

§ 4  de ethische imperatief en de wil
Husserl geeft zijn ethiekcolleges tegen de achtergrond van zijn gedetailleerde 
analyse van het bewustzijn en van zijn transcendentale fenomenologie. De 
daarbij ingebrachte intentionele beschrijving van de samenhang van waarde, 
oordeel en gevoel vormt het uitgangspunt voor een uitvoerige discussie met 
klassieke ethische posities. Husserl bekritiseert de moraalfilosofie van Kant 
omdat ze mét het degraderen van de gevoelens de band met het waarderen 
en willen van subjecten totaal doorsnijdt en daarmee de motivatie voor het 
moreel handelen niet integreert. De natuur staat voor hem, Husserl, niet onbe-
middeld tegenover de rede, maar natuurlijke objecten zijn objecten die door 
waarneming, aandacht, houding, waardering en gewaarwordingen van het 
subject geconstitueerd worden en daarmee vanzelf (eo ipso) tot ethische oorde-
len motiveren. De empiristische gevoelsethiek blijkt van de andere kant onbe-
vredigend omdat ze enerzijds de intentionaliteit van gevoelens en daarmee de 
constitutie van waarden niet begrijpt, anderzijds omdat ze de gevoelens van de 
rede afsplitst en daarmee de ethiek niet meer als rationeel project kan aanto-
nen. Een door de rede geleide ethiek moet daartegenover de wil van subjecten 
die noodzakelijk in hun waarden en gevoelens is gefundeerd thematiseren en 
het goede handelen in betrekking tot dit willen, dus persoonlijk bepalen.

In zijn eerste ethiekcolleges noemt Husserl als leidend principe van de per-
soonlijke ethiek de door Brentano geformuleerde formele objectieve imperatief. 
‘Doe het beste onder de bereikbare goederen binnen je hele concrete prakti-
sche sfeer!’.1 Deze eis is formeel omdat hij met een materiële axiologie gevuld 
moet worden die zegt wat het beste tegenover iets anders is. De imperatief stelt 
daarmee het handelend subject voor de taak om in zijn levenssfeer waarden 
af te wegen en zijn eigen mogelijkheden en vermogens daar goed mee in ver-

1	 hua xxviii, p. 142

© ️
2026



174

ix  ethiek en waardefilosofie

band te brengen. Een belangrijk aspect daarbij is het feit dat een bevoorrech-
ten van een geringere waarde (zoals in handelingen uit wilszwakte gebeurt) 
de ‘positieve waarde’ van deze handeling zozeer bederft dat hij ophoudt posi-
tief te zijn. Met andere woorden: de geringschatting van het betere komt in 
het degraderen van de handeling zelf tot uiting.1

De formele imperatief van Husserl verschilt duidelijk van de categorische impe-
ratief van Kant, die door zijn universalisering juist die subjectieve ‘neigingen’ 
en waarden buiten werking moet stellen waartussen het subject van Husserl 
moet afwegen.2 Toch geldt hier iets vergelijkbaars als bij de Kantiaanse impe-
ratief: zou de ethiek door deze imperatief alleen bepaald zijn, dan zou het 
goede handelen door de objectieve of subjectieve waardenhiërarchie en door 
de oordeelskracht van het subject voorgegeven zijn. 

Nu wordt aangetoond dat de imperatief het wezenlijk ethisch aspect van 
een handeling niet compleet benoemt. Het zou nl. mogelijk zijn om je eis 
blindelings en toevallig op te volgen doordat je wat als waarde is voorgegeven 
gewoon conform je vermogens doet. We noemen niet iemand die toevallig of 
automatisch goed handelt goed. Iemand die toevallig goed oordeelt is niet per 
definitie verstandig. Zoals Husserl in de latere colleges zegt is de vraag ‘Wat 
moet ik doen?’ helemaal niet identiek met de vraag ‘Welke van de voorge-
geven mogelijkheden is de beste?’.3 De ethische eis richt zich juist niet op de 
resultaten van het handelen maar op degene die handelt en kan daar alleen 
betekenen dat hij het beste inzichtelijk moet willen, niet alleen blindelings 
moet doen.

Hier volgt Husserl Kant, voor wie immers eveneens niet het plichtmatige 
maar het handelen ‘uit plicht’ telt. Maar dat betekent dat we degene die han-
delt aanspreken als iemand ‘die willend zijn wilsleven beheerst, dit zelf tot 
veld van praxis, tot wilssfeer maakt en nu echt willen nastreeft’.4 Daarmee is 
de grondgedachte al aangeduid die Husserl in zijn ethiek volgt: ethische eisen 
zijn die eisen waaraan door het werken aan jezelf voldaan wordt en de moge-

1	 hua xxviii, p. 131
2	 categorische imperatief: Onvoorwaardelijke ethische norm.
3	 hua xxxvii, p. 246
4	 hua xxviii, p. 143

Inkijk-exemplaar © 2/17



175

4  de ethische imperatief en de wil

lijkheid van beïnvloeding niet alleen op je eigen handelen maar op je eigen 
willen veronderstellen. Een fenomenologie van de wil is daarmee essentieel 
bestanddeel van de fenomenologische ethiek.

Deze overgang naar een ethiek van de persoon ontkracht de formele axio-
logie niet maar maakt haar eerder tot noodzakelijk instrument van de ethi-
sche wilsbepaling. Daarbij is de wil een specifiek vermogen van het subject 
dat verdergaat dan zijn loutere vrijheid tot ‘attentionele veranderingen’. De 
wil behoort tot die praktische sfeer die weliswaar in de gevoelens en waar-
den is gefundeerd maar daar niet toe herleidbaar is. De wil heeft betrekking 
op de eigen vermogens om iets te bereiken; hij komt daarom tot uiting in 
het inzicht ‘Ik kan’.1 De intentionele structuur van wilsacten is lastig, aan de 
ene kant richt de wil zich op het toekomstig blijven of ontstaan van objecten, 
aan de andere kant wordt hun bestaan niet eerst aangezet maar door de wil 
gewaarborgd. ‘Het bewustzijn zegt gewissermaßen niet: Het zal zijn en zo wil ik 
het. In zeker zin zegt het: Omdat ik het wil zal het zijn.2

Aan het Ik kan als grondslag van de wil wordt dus een Er zij! toegevoegd. Het 
geloof in het toekomstige is een geloof dat ontspruit uit het willen, zodat ook 
het gerealiseerde niet ins Blaue Hinein als waargenomen voor ons staat maar 
als iets dat gedaan is. Daarbij doen zich weer rede-implicaties voor zoals: Wil 
je dat een gebeurtenis zich voordoet, dan wil je redelijkerwijs ook de handeling die dat 
teweegbrengt.3 Voorwaarde voor een wilsdaad is de voorstelling van het gewilde, 
want ik kan niets willen dat ik mij niet kan voorstellen.4 
Ook kan ik niets willen wat ik niet waardevol acht, hoewel de wil méér is dan 
louter begeerte of een wens. Dit meer stamt nl. uit de praktische sfeer van het 
Ik kan dat bij het loutere wensen niet voorhanden hoeft te zijn. Een ‘zuivere 
wil’ in de zin van Kant, die los van ‘neigingen’ zou staan, bestaat dus niet.5

1	 hua iv, p. 328 e.v.
2	 hua xxviii, p. 107
3	 Een herinnering aan Kant: ‘Wie het doel wil, wil [...] ook het daarvoor onontbeerlijke middel dat 

binnen zijn vermogen ligt’; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe vi, p. 417.
4	 (Ook dit is een analytische implicatie.)
5	 hua xxxvii, p. 212 e.v.

© ️
2026



176

ix  ethiek en waardefilosofie

De bepaling van de wil als kenmerk van een nieuwe praktische sfeer wees al 
op genetische tendensen in de fenomenologie na de Logische Untersuchungen. 

1.	 De intentionaliteit wordt nu niet meer als een louter zich-richten op 
gegeven objecten verstaan maar als het bewuste voortbrengen daarvan. 

2.	 De funderingsverhoudingen worden daarmee minstens voor een deel 
omgekeerd. De voorstelling van een object is voorwaarde voor de wil, 
zijn bestaansaanname gebeurt door de wil, gaat aan het object vooraf.1

Het persoonlijk subject is dan een subject dat in een bepaalde hyletische facti-
citeit is gefundeerd,2 wanneer dat het van gevoels- en waarnemingsgewaar-
wordingen, instincten en disposities uitgaat. Dat het zichzelf en zijn wereld 
opzettelijk met behulp van actieve aannames door het ik, in de beschreven 
bewustzijnssamenhangen, schept. Dergelijke ik-acten zijn vrij in die zin dat 
ze niet causaal veroorzaakt maar gemotiveerd zijn; maar de motivaties kun-
nen en moeten wel rationeel gerechtvaardigd en gefundeerd worden. De fun-
deringen ten slotte gaan weer terug op logische en axiologische principes die 
redelijk kunnen worden ingezien, maar bovendien ook op de coherentie van 
de persoon en zijn wil om rationeel over zichzelf te beschikken.

Aan het slot van de Krisis was duidelijk geworden dat Husserl aan de geschie-
denis van de Europese geest een teleologisch principe van de ‘zelfverhelde-
ring van de rede’ toeschrijft. Aan dit principe beantwoordt al in de Einleitung 
in die Ethik een ‘wil tot normgerechtigheid’, die in het streven naar een door 
rede bepaald leven bestaat: ‘We leven in de wil om inzichtelijk te denken, te 
waarderen, te willen en zo blijvend oorspronkelijke overtuigingen te hebben, 
oorspronkelijke verworvenheden uit een echte rede’.3 In de Kaizo-artikelen 
schrijft Husserl dan ook dat de ethiek ‘de wetenschap van het hele handelend 
leven van een redelijke subjectiviteit onder gezichtspunten van de rede [is] die 
dit hele leven homogeen regelen’.4 Dit wordt steeds individueel bedoeld: het 

1	 vgl. Spahn 1995, p. 35 e.v.; Varjas Bejarano 2006, p. 124 e.v.
2	 Melle 2004, p. 336. hyle (Gr. hylè): materie, duidt op de stoffelijke bewustzijnscomponent. 
	 facticiteit: feitelijkheid.
3	 hua xxxvii, p. 248; vgl. hua xxvii, p. 87 e.v.
4	 hua xxvii, p. 21

Inkijk-exemplaar © 2/17



177

4  de ethische imperatief en de wil

goede leven voor iedere mogelijke subjectiviteit bestaat niet, eerder moet het 
individu zoveel mogelijk overzicht van zijn concrete leven in zijn verleden en 
zijn mogelijke toekomst krijgen om daarna zo te handelen dat hij ook in de 
hele toekomst zichzelf redelijk zal kunnen rechtvaardigen.
Een leven uit praktische rede leiden betekent in zelfharmonie zo beslissingen 
nemen dat de funderingen daarvoor ideaal gedurende mijn hele leven gel-
den. Dit betekent omgekeerd een leven leiden dat in zijn persoonlijk karakter 
zichzelf trouw blijft, dus bijvoorbeeld eenmaal genomen beslissingen blij-
vend laat gelden en verworven overtuigingen vasthoudt. Om daar geen star 
vooroordeel van te maken moeten deze overtuigingen en beslissingen dan tot 
in de laatste onweerlegbare (apodictische) fundamenten gefundeerd zijn, met 
andere woorden: het ethisch en het filosofisch leven in de zin van de fenome-
nologie zijn één.

We kunnen nu de vraag stellen in hoeverre dit ethisch ontwerp recht kan 
doen wedervaren aan de aanspraak van ieder ethisch systeem om juist de 
intuïtief goede handelingen ook als ethisch goed te bepalen. Waardoor wordt 
in deze ethiek gegarandeerd dat een dierenbeul voor zijn handelen niet een 
heel coherente en levenslang geldige fundering kan aanvoeren die op zijn 
gevoelens en waarden staat gericht? Deze vraag heeft enig gewicht omdat de 
fenomenoloog zich in zijn epoche tegenover aanwijzingen uit de leefwereld 
neutraal moet opstellen en zijn leven ‘apodictisch’, dat wil zeggen reflectend 
op zijn eigen handelen (acten), zelf moet bepalen.

Nu is juist dit voorbeeld geschikt om aan te tonen in hoeverre de eis van 
coherente zelfbeschikking concrete fenomenologische analyses veronderstelt. 
De potentiële dierenbeul zou in zijn fenomenologische reflectie kunnen her-
kennen dat zijn wereld door inleving in andere subjecten wordt geconstitu-
eerd, maar dat er op een dieper niveau van de constitutie ook ‘dierlijke ik-sub-
jecten’, dus wezens met voorpredicatieve oordelen en intentioneel geduide 
gewaarwordingen waaronder pijn zijn, en dat het toebrengen van pijn voor 
de dierlijke subjecten dus net zo aanvoelt als voor hemzelf. Onder de moge-
lijke handelingen kan dit dan niet de beste zijn omdat hij zelf aan pijn nega-
tieve waarde toeschrijft. Gecombineerd met de wet dat de keuze van het slech-
tere zichzelf omlaaghaalt komt dan het inzicht te voorschijn dat de eigen wil 

© ️
2026



178

ix  ethiek en waardefilosofie

op deze manier niet bepaald kan worden, tenminste niet voorzover dit een 
algemeen gefundeerde wil tracht te zijn. Dergelijke overwegingen zouden 
voor alle concrete gevallen uitgevoerd moeten worden en wel zo dat hun gel-
digheid ook voor toekomstige vergelijkbare gebeurtenissen vaststaat, zodat 
het subject ze tot een ‘blijvend bezit’ kan maken.

Het lijkt dat Husserl tegen het einde van zijn leven de oplossing van alle 
ethische vragen niet meer van dit door de rede bepaalde ethische ideaal ver-
wacht heeft. Dat wordt in zijn Göttingse periode al aangekondigd. Zo stelt hij 
in 1909 de vraag of onverbiddelijkheid of bevoorrechting van eigen waarden 
niet gerechtvaardigd kan zijn. ‘We mijden dikwijls de aanblik of de duidelijke 
voorstelling van het lijden om ons niet tot iets niet-egoïstisch te laten mee-
slepen. We willen als het ware egoïst zijn’.1 Zijn er dus toch geen goede rede-
nen om vanuit onze eigen wil tot onethisch gedrag te komen? In een aanvul-
lende tekst bij de Einleitung in die Ethik stelt Husserl de ‘zuiver rationele moti-
vatie’ gelijk aan de motivatie uit ‘zuivere liefde’ voor het schone en goede.2 
De keuze van het door de rede bepaalde leven zelf gebeurt daarom niet lou-
ter uit de rede. Melle heeft erop gewezen dat Husserl in zijn latere manuscrip-
ten ethiek in de liefde tracht te funderen die op haar beurt theologisch gefun-
deerd is.3 Maar deze gedachte is Husserl niet uitvoeriger nagegaan.
Los hiervan kunnen twee principiële conclusies uit de geschetste vorm van de 
ethiek getrokken worden. 

1 – 	 Ethiek bestaat niet in een systeem van regels of doeleinden maar in 
afwegingen die door waarden worden geleid en die het individu afhan-
kelijk van zijn concrete leven moet uitvoeren, en wel zo dat alle voor-
bije en mogelijke toekomstige beslissingen een redelijk gefundeerde 
indruk maken. De criteria voor ‘redelijke fundering’ komen enerzijds 
voort uit eidetische inzichten die weer aan axiologische wetten onder-
hevig zijn, anderzijds uit het fenomenologische beschrijven van de 
constitutie van de subjectieve en objectieve wereld. Zo komt voor het 

1	 hua xviii, p. 420
2	 hua xxxvii, p. 340
3	 Melle 2004, p. 348 e.v.

Inkijk-exemplaar © 2/17



179

4  de ethische imperatief en de wil

individu de eis te voorschijn om zijn leven te ‘vernieuwen’ in die zin 
dat hij een ‘universele zelfbezinning’ uitvoert, waarmee hij het voor 
zijn hele leven doorslaggevende besluit neemt om voortaan een in deze 
zin redelijk gefundeerd leven te leiden.

2 –	 Uit de hele vervlechting van het beschouwende ik met een leefwereld, 
die meegevormd wordt door empathie voor anderen, blijkt al dat zo’n 
vernieuwing niet alleen op individueel maar ook op collectief vlak kan 
en moet plaatsvinden. Omdat het subject doordat het ‘tot zijn ver-
stand komt’ zich eigenlijk pas tot mens in de eigenlijke zin maakt, is 
de ethische vernieuwing een vernieuwing die aan de hele mensheid 
gericht is. Husserl beschouwt menselijke gemeenschappen niet als 
collectiva maar als ‘subjecten’ die behalve de fundering in hun leden 
een eigen wil kunnen ontwikkelen. Onder deze premis beschrijft hij 
de ‘humane mensheid’ utopisch als een mensheid die in zoverre een 
ethische wil ontwikkeld heeft dat ze uit vrije rede, met haar geschie-
denis en haar ontwikkelingsmogelijkheden voor ogen, opnieuw – dat 
wil ook zeggen als overgeleverde tradities op losse schroeven komen 
te staan – over zichzelf beschikt. Het nationalisme dat voor de Eerste 
Wereldoorlog verantwoordelijk was komt daarbij op subjectief vlak 
overeen met het egoïsme en moet opgegeven worden ten gunste van 
een mondiale gemeenschap, maar die wordt niet per decreet maar 
geleidelijk ontwikkeld doordat de rationaliteit van de milieus van zijn 
leden wordt verruimd.

© ️
2026



180

Inkijk-exemplaar © 2/17



181

hoofdstuk x

invloed

§ 1 de fenomenologie tijdens husserl’s leven

De invloed van Husserl op de filosofie van zijn tijd is al begonnen met 
de Prolegomena, dat een werk van grote overtuigingskracht bleek te zijn. 

Het psychologisme in de logica en kennistheorie gold met dit boek als voor-
bijgestreefd, ook al scheen voor veel lezers de schrijver zelf met zijn Logische 
Untersuchungen – die een jaar later verschenen – daarin weer teruggevallen 
te zijn. Hoewel Husserl niet de enige was die de benaming ‘fenomenologie’ 
gebruikte, kwam pas met de Logische Untersuchungen een fenomenologische 
beweging op gang met uitlopers allereerst in München. Haar kroniekschrij-
ver Herbert Spiegelberg was zelf student van Alexander Pfänder, de aanvoer-
der van de Münchense realistische fenomenologie.1

De fenomenologen van München kwamen oorspronkelijk uit de kring 
rond de psycholoog Theodor Lipps. Lipps verdedigde een beschrijvende psycho-
logie die door Husserl in de Prolegomena als psychologistisch bestreden werd. 
Toen Lipps zich tegenover zijn studenten probeerde te verdedigen liepen zij 
naar Husserl in Göttingen over. De eersten waren Adolf Reinach en Johan-
nes Daubert, later volgden Theodor Conrad, Moritz Geiger, Hedwig (Conrad-) 
Martius, Roman Ingarden, Edith Stein en anderen. De naar platonisme ten-
derende realistische fenomenologie heeft zich kritisch tegenover Husserl’s 
transcendentale fenomenologie afgezet omdat deze laatste het ‘realisme’ van 
de Logische Untersuchungen scheen op te geven. De realistische fenomenologen 
vormden een kring die vanaf 1907 meestal zonder aanwezigheid van Husserl 
bij elkaar kwam en zich op de Logische Untersuchungen bleef richten. Het in 1907 
in Göttingen ontstane zogeheten fenomenologenlied vat de kritiek van deze 
kring parodiërend samen. Daarin wordt gezongen: 

fiWat bloeit toch de filosofie / sinds de fenomenologie ! / je verkleint deze wereld 
 en twijfelt aan haar bestaan. / Je houdt je aan essenties, essenties, essenties – bis.2

1	 vgl. Spiegelberg 1982
2	 Alwin Diemer 1956, p. 38 n.

© ️
2026



182

Das Phänomenologenlied

Wie blüht doch die Philosophie,

Seit sie Phänomenologie!

Man reduziert sich diese Welt

Und Existenz in Frag’ man stellt.

Man hält sich an Essenzen etc

.
Essenz von Punsch und von Likör

Gehören freilich nicht hierher.

Die Essenz, die man brauchen kann,

Die trifft man ganz woanders an,

Da geht man zu den Müttern etc.

Die Mütter sitzen still and stumm,

Wohl um ein Klärbassin herum;

Drin muß man rühren früh und spat,

Bis man Essenz gefunden hat,

Und ziemlich ausfiltrieret, filtrieret.

Sie bilden dann die Dingstruktur

Grad wie bei einer Perlenschnur;

Die Schichten stecken an ‘nem Speer,

Der geht wohl mitten durch sie quer,

Und das ist die Intentio, Intentio etc. 

Schon wächst empor das neue Haus,

Da plötzlich stürzt es ein, o Graus!

Denn auch, die Schichten in der Tief’

Sie lagen alle gänzlich schief,

Weil vag die Evidenzen, Videnzen etc. 

Von neuem sich die Arbeit regt,

Die Schichten werden umgelegt,

Die Reihenfolg hat keinen Sinn,

Und alles muß wo anders hin,

Und so geht’s immer weiter, Ja weiter.

[Alfred von Sybel schreef dit lied in 1909 t.g.v. de slotceremonie van de Göttinger Phi-

losophische Gesellschaft. Het werd galmend ten gehore gebracht in aanwezigheid van 

Edmund Husserl, wiens Ding = college op de hak werd genomen. Husserl schonk zijn 

foto als dank voor de inzet.

Von Sybel (Marburg 1885) was filosoof en psycholoog. Hij studeerde tussen 1907 en 1912 

bij Edmund Husserl in Göttingen en promoveerde in 1909 bij Elias Müller. Samen met 

Theodor Conrad, Hedwig Conrad-Martius, Jean Hering, Alexandre Koyré, Hans Lipps 

en Edith Stein vormde hij de Bergzaberner Kreis, een groep van de vroege fenomenologi-

sche beweging. Von Sybel stierf in de nacht van 5 op 6 juni 1945 in Berlijn.1]

Met Husserl’s overgang naar Freiburg en het uitbreken van de Eerste Wereld-
oorlog werd de Göttinger Philosophische Gesellschaft ontbonden. 

1	 zie: Das Phänomenologenheim: Der Bergzaberner Kreis im Kontext der frühen phänomenologischen 
Bewegung, Joachim Feldes, Traugott, 2016

x  invloed

Inkijk-exemplaar © 2/17



183

1  de fenomenologie tijdens husserl’s leven

De fenomenologenkring in München rond Pfänder bleef overeind. Hij over-
leefde vooral in gedaante van zijn centrale figuren Alexander Pfänder, Adolf 
Reinach, Hedwig Conrad-Martius en Roman Ingarden. Thematisch waren 
de Münchenaren (in tegenstelling tot de logisch-wiskundig geïnteresseerde 
Göttingers) meer op esthetica en waardentheorie geconcentreerd. De Poolse 
filosoof Roman Ingarden, die bij de Brentano-leerling Kasimir Twardowski 
vandaan kwam, bleef Husserl’s ‘meest geliefde en trouwe leerling’. Husserl 
heeft altijd contact met hem gehouden. Ingarden is later vooral met zijn door 
Husserl gewaardeerde fenomenologie van de kunst bekend geworden.1

Wanneer Husserl in 1916 naar Freiburg gaat komt een nieuwe kring van 
leerlingen tot stand. Daartoe behoorden zijn nauwe medewerkers Edith Stein 
(† Auschwitz, 1942), Ludwig Landgrebe en Eugen Fink. Beiden waren later 
wezenlijk bij de uitgave van Husserl’s nalatenschap betrokken. Zij hebben 
geprobeerd de fenomenologie aanvankelijk congeniaal in de zin van Husserl 
voort te zetten. Zo heeft Landgrebe in 1939 het uit Husserl’s manuscripten 
gecompileerde en aangevulde geschrift Erfahrung und Urteil geredigeerd en 
Eugen Fink heeft nog tijdens Husserl’s leven een zesde Cartesiaanse Meditatie 
geschreven. Maar al spoedig na Husserl’s dood hebben beiden eigen filosofi-
sche aanzetten ontwikkeld. Landgrebe waagde in 1949 in een publicatie een 
nieuwe fundering van de metafysica.2 Eugen Fink keerde zich af van de hus-
serliaanse fenomenologie en zich richtte op Heidegger.

Studenten en gastonderzoekers in Freiburg volgden overwegend hun eigen 
projecten of sloten zich bij Heidegger aan. Zoals Spiegelberg schrijft was de 
fenomenologie in Freiburg much more a seedbed than a mold: meer een voedings-
bodem dan een voorgegeven kader.3 Dit was aanleiding tot uiteenlopende 
ontwikkelingen en continueerde de transcendentale fenomenologie alleen 
in aanzetten. In Husserl’s optiek gaf het een vertekend beeld. In 1936 schrijft 
hij aan Welch: ‘Dat iemand mijn leerling is geweest of onder mijn invloed 
filosoof is geworden houdt […] lang niet in dat hij tot het werkelijk begrijpen 
van de innerlijke bedoeling van mijn, van de originele fenomenologie en haar 

1	 Das literarische Kunstwerk, 1931
2	 Phänomenologie und Metaphysik 
3	 Spiegelberg 1982, p. 257

© ️
2026



184

x  invloed

methode doorgedrongen is en in de door mij geopende nieuwe probleemho-
rizonten die de toekomst hebben (waar ik volledig van overtuigd geraakt ben) 
onderzoek doet’.1 Als voorbeeld voor ‘terugvallen in de oude filosofische naï-
viteiten’ noemt hij Max Scheler en Martin Heidegger. Omdat vooral de terug-
val van laatstgenoemde voor de receptie van Husserl’s fenomenologie rijk aan 
gevolgen is geweest staan we daar in wat volgt iets gedetailleerder bij stil.

§ 2 husserl en heidegger
Husserl en Heidegger worden vaak in een soort ambtelijk verband gezien 
terwijl het om twee verschillende denkers gaat. Ja, ze houden zich bezig met 
dezelfde thematiek, hebben in dezelfde stad gedoceerd en hebben elkaars 
gedachtegoed doorlopend en consistent verder ontwikkeld. Het beeld van 
twee handen op één buik paste bij wat Husserl ooit van Heidegger gehoopt 
had. Het strookt niet met de historische feiten. In het Nachwort zu den Ideen 
i uit 1930 verwijst Husserl impliciet maar onmiskenbaar naar Heidegger als 
hij het heeft over een ultiem verschil van filosofische stromingen die contras-
teren met zijn fenomenologische gedachtegoed. Hij kan de hier gemaakte 
tegenwerpingen van loutere verstandelijkheid niet als gerechtvaardigd 
beschouwen. Evenmin het verwijt dat hij zou zijn blijven hangen in zijn 
eigen methodiek en abstracte eenzijdigheden. De claim over het überhaupt 
en principieel niet bereiken van de oorspronkelijk-concrete, de praktisch-
bezige subjectiviteit en van de problemen van de zg. Existenz en van de meta-
fysische problemen’, vond Husserl onterecht.2 Het gaat hierbij om niets minder 
dan een terugval in het transcendentale antropologisme of zelfs psychologisme. Uit de 
pen van Husserl klinkt dit als een vernietigend verwijt.

Hierna worden de verschillen geschetst. Centraal thema van Husserl was 
de intentionaliteit als het gericht-zijn van acten op objecten. Dit gericht-zijn 
is niet meteen een begrijpen van de objecten. Er zijn ook intentionele bele-
vingen die op de achtergrond van de waarneming wel voorhanden zijn maar 
juist niet begrepen worden. Daarmee is de intentionaliteit in de zin van het 
louter gericht-zijn de basis van het bewustzijn. Het begrijpen is in zekere zin 
1	 bw vi, p. 457
2	 hua v, p. 140

Inkijk-exemplaar © 2/17



185

1  de fenomenologie tijdens husserl’s leven

secundair. Heidegger ziet nu in tegenstelling hiermee de basis van de intenti-
onaliteit in de zorg, die aan het begrijpen van Husserl, aan de toewending naar 
het object beantwoordt. Juist deze Sorge lijkt de fenomenologische methode 
van de epoche uit te schakelen. Zij maakt daarmee van de intentionaliteit een 
theoretische fictie. Zij roept de intentionaliteit tegelijkertijd de kloof tussen 
immanentie en transcendentie in het leven, die ze van de andere kant juist 
met behulp van deze methode toch wil overwinnen. De fenomenologie bevat 
volgens Heidegger dus een interne tegenspraak. Dat komt omdat ze het feno-
meen van de intentionaliteit alleen fragmentarisch en van buitenaf bekijkt. 
De theoretische instelling van de epoche creëert dus juist de problemen die ze 
bezig is op te lossen. Daarmee wijst Heidegger het centrale fenomenologische 
procédé als filosofisch ongeschikt van de hand.

Daartegenover noemt Heidegger een act intentioneel in zoverre hij eo ipso 
‘gedrag’ en ‘zich ophouden bij het voorhandene’ is. Intentionaliteit in deze 
betekenis van begrijpen is de ‘voorwaarde van de mogelijkheid van iedere 
transcendentie’.1 Hoewel omgekeerd de transcendentie de voorwaarde voor 
intentionaliteit inhoudt. Daarmee wordt vervolgens ook het subjectbegrip 
van de intentionaliteit uit bepaald en deze laatste weer op de feitelijkheid van 
het ‘gedrag’ teruggevoerd. Het subject ‘ontsluit zich’ primair in de actuele 
toewijding, de zorg. De existentie is dus eigenlijk ek-sistentie, het verlaten 
van de immanente sfeer. Maar daarmee lijkt de kernvraag van de transcen-
dentale fenomenologie van Husserl – hoe de transcendentie van de immanen-
tie uit wordt geconstitueerd – een irrelevant of theoretisch construct te zijn. 
In het Nachwort zu den Ideen i refereert Husserl aan dergelijke bezwaren ‘van 
het totaal en principieel niet bereiken’.

Tegen Heidegger werd ingebracht dat deze het ‘feit’ over het hoofd ziet dat 
Husserl veronderstelt: de act als cogito waarin het denken aan zichzelf gege-
ven is.2 Zo wordt in dezelfde paragraaf van Ideen i gezegd waar Heidegger in 
zijn kritiek van de intentionaliteit aan refereert, dat de belevingen al vóór de 
reflectie als achtergrond voorhanden waren en in dat opzicht ook aan reflectie 

1	 Heidegger 1975, p. 91
2	 vgl. Masullo 1989

© ️
2026



186

x  invloed

ter beschikking staan.1 Dit feit nu breidt Husserl uit tot een belevingsstroom 
die voortdurend in beweging is. Het bestaat dus in het leven van het denken, 
maar Husserl blijft zoals we gezien hebben niet bij het louter empirische den-
ken en beleven staan.2 Integendeel wordt de belevingsstroom op zijn laatste 
veronderstellingen bevraagd waarvan de temporaliteit één van de belangrijk-
ste is, en bovendien wordt de belevingsstroom ‘als exemplaar voor zuivere 
mogelijkheden’ beschouwd.

Als Husserl dus zegt dat de ‘anti-stroming’ nu juist die filosofie is die hij met 
de fenomenologie onmogelijk wilde maken, dan bedoelt hij daarmee (al of 
niet terecht) dat de existentiefilosofie van Heidegger deze laatste op een vari-
ant van het psychologisme vastlegt, omdat ze de reflectie op de eidetische struc-
turen van het bewustzijn belemmert en in het louter empirische blijft steken. 
Daar stelt Husserl de radicale zelfbezinning tegenover, die uit een terugvragen 
naar de diepst denkbare voorwaarden van de kennis bestaat. Dit terugvragen 
voert weliswaar in de eerste stap naar het universele subjectieve zijn en leven, dat als 
voorwetenschappelijk in alle theoretiseren al verondersteld wordt, maar van daaruit 
in een tweede en beslissende stap naar de transcendentale subjectiviteit als 
de oerplek van alle zingeving en zijnsverificatie.3 In Husserl’s ogen voldoet de hei-
deggeriaanse filosofie niet aan de laatste voorwaarden en is dus geen strenge 
Wissenschaft. Haar kritiek laat juist zien dat ze gewoonweg een stroming is die 
aan de wetenschappelijke fenomenologie is tegengesteld.

De vernieuwing van de filosofie die met de transcendentale fenomenologie 
werd nagestreefd wordt zo onmogelijk gemaakt; de existentiefilosofie is dus 
een filosofische ‘terugval’. Als Husserl tot van zijn Cartesianische Meditationen 
het augustiniaanse Noli foras ire, in te redi citeert: Ga niet naar buiten maar keer in 
tot uzelf, kan dit vermoedelijk wel als antwoord op Heidegger gelezen worden. 
Toch bleek de ‘anti-stroming’ voor de ontwikkeling van de Europese filosofie 
minstens zo belangrijk te zijn als de fenomenologie zelf. Het feit van de rede, in 
de zin van Husserl, zou later in elk geval geen hoofdrol spelen.

1	 hua iii/1, p. 95
2	 Dit verwijt werpt Husserl Heidegger opnieuw voor de voeten. 
3	 hua v, p. 139

Inkijk-exemplaar © 2/17



187

2  husserl en heidegger

§ 3  husserl in de europese filosofie
De ontvangst in Europa heeft Husserl vaak achterwaarts vanuit Heidegger 
begrepen. Zo schrijft bijvoorbeeld Waldenfels dat Husserl’s leer van de inten-
tionaliteit ‘het moderne dualisme van binnen en buiten, van immanent bele-
ven en transcendente werkelijkheid’ ondergraaft. Husserl zou daarmee nog 
instemmen, hij probeert de zin van dit onderscheid immers met de terugkeer 
naar de fenomenen op te helderen en ontwikkelt in zijn genetische fenomenologie 
een monistische positie. Maar als Waldenfels vervolgt: ‘Doordat iemand iets 
beleeft of ervaart is hij in zichzelf bij het andere, is hij buiten zichzelf, over-
schrijdt hij zichzelf ’, dan lijkt Heideggers existentiebegrip alweer in het spel.1

Toch beginnen voor Husserl dingen door de kwaliteiten van onze bele-
vingen. Act en object zijn niet louter uitwendig door een semantische rela-
tie met elkaar verbonden. Ze kunnen intrinsiek niet zonder elkaar, het zijn 
momenten van een eenheid. Hiermee werkt Husserl zijn ‘heideggerisering’ 
in zekere zin in de hand. Hannah Arendt maakt gewag van het destijds leven-
dige gerucht dat ‘er iemand is die de zaken die Husserl heeft geproclameerd 
werkelijk bereikt’.2 Oftewel dat Heidegger het natuurlijk vervolg op Husserl’s 
theoretische fenomenologie zou zijn. Dit gerucht zal Husserl’s fenomenolo-
gie bij de Europese ontvangst steeds begeleiden.

Voorzover de Europese filosofie bij Husserl aansluit wordt ze tenminste 
gekenmerkt door het feit dat ze het dualisme van wereld en bewustzijn niet 
(of op zijn minst niet in de oude Cartesiaanse vorm) accepteert, maar juist 
de dynamische kracht en de eenheid van transcendentie en immanentie, hun 
wederkerige verhouding van naar-elkaar-verwijzen thematiseert. Met name 
in Frankrijk wordt de openheid van het filosofisch onderzoeksprogramma 
niet zo verstaan dat de door Husserl voorgegeven projecten moeten worden 
uitgevoerd maar als het verder ontwikkelen van de fenomenologie in haar 
geheel onder de thematiek van de existentie.3 Gezien het centrale fenomeno-
logische procédé van de epoche moet dit op Husserl een gewoonweg ketterse 
indruk hebben gemaakt.

1	 Waldenfels 1998, p. 16
2	 Hannh Arendt in Neske-Kettering 1988, p. 232. [zie over Arendt: Bijlagen blz. 228 en 247.]
3	 Ricœur 1957

© ️
2026



188

x  invloed

Emmanuel Levinas, die in 1929 bij Husserl en Heidegger studeerde en in 1930 
op Husserl’s begrip intuïtie is gepromoveerd, heeft met de Franse Husserl-
ontvangst een begin gemaakt. Hij was daarna wezenlijk bij de verbreiding 
van Husserl’s naam in Frankrijk betrokken.1 Over hem zegt Husserl in een 
brief aan Welch dat hij ‘mijn fenomenologie met de heideggeriaanse op het-
zelfde niveau plaatst en daardoor van haar zin berooft’.2

In 1933 ging Jean-Paul Sartre naar Berlijn om het werk van Husserl, Heideg-
ger, Scheler en Jaspers te bestuderen. Hij ontwikkelde een existentialistische 
variant van de fenomenologie die de mens en zijn toegang tot de wereld pri-
mair op basis van gevoelens interpreteert. Hij verandert Husserl’s beschrij-
ving van de gevoelsacten als waardescheppend in een bijzondere theorie van de emo-
ties die nog steeds in de filosofie van de gevoelens de aandacht trekt.3
Merleau-Ponty, die dichter bij Husserl staat dan Sartre en Levinas, was een van 
de eerste bezoekers van het in 1939 opgerichte Husserl-Archief in Leuven. Zijn 
fenomenologische variant concentreert zich op het eigen lichaam als het hart 
van de wereldervaring en -constitutie. Hij ontwikkelde op basis van Husserl’s 
beschrijvingen een fenomenologie van de waarneming die nog steeds in de kunst-
matige intelligentie en de robotica gerecipieerd en omgezet wordt. Merleau-
Ponty is een belangrijke brug die Husserl naar de cognitiewetenschappen 
leidt. Pogingen om projecten in Husserl’s geest voort te zetten zijn schaars 
gebleven. De aanspraak om filosofie als strenge wetenschap te beoefenen bete-
kent voor Husserl eigenlijk dat ‘de wezensvormen van het bewustzijn en van 
zijn immanente correlaten in hun systematische samenhang, zuiver schou-
wend onderzocht en gefixeerd, de normen afgeven voor de wetenschappelijke 
betekenis en inhoud van de begrippen van ieder verschijnsel’.4 Husserl ver-
langt dus met andere woorden dat aan wetenschappelijk onderzoekingen, om 
1	 [Emmanuel Levinas schreef over zijn studietijd in Freiburg: ‘De studenten willen de droom van Hus-

serl waarmaken: een wetenschappelijke filosofie als magnum opus van generaties werkers die ieder 
hun steentje bijdragen aan het traditionele bouwwerk van de filosofische traditie, wedijverend met 
de kaboutertjes uit de sprookjes die het met alle geweld in één nacht wilden optrekken’. 

	 zie R. Burggraeve, Emmanuel Levinas une bibliographie primaire et secondaire, Leuven 1986. _ 	
Levinas werkte mee aan de vertaling van de colleges die Husserl in 1929 aan de Sorbonne gaf, Médita-
tions Cartésiennes, Parijs 1931].                                                                                                                                       

2	 bw vi, p. 458
3	 Sartre 1982   4   Logos, p. 64 

Inkijk-exemplaar © 2/17



189

3  husserl in de europese filosofie

het even van welk karakter, een systematische fenomenologische ‘begripsbe-
paling’ vooraf moet gaan. Hoe vruchtbaar de opname van Husserl in de Euro-
pese filosofie in veel opzichten ook is geweest: in de zin van de wetenschap-
pelijke fenomenologie is hier weinig gebeurd.

§ 4 husserl en de engels-amerikaanse filosofie
In 1924 toog de Amerikaan Dorion Cairns op basis van lovende opmerkingen 
van Bertrand Russell over Husserl naar Freiburg.1 Hij werd door Husserl daar 
direct belast met studies aan de Logische Untersuchungen. Daarna studeerde hij 
twee jaar bij bij Husserl die in een brief aan Welch zijn werkelijke begrip van 
de fenomenologie bevestigt. Cairns is in Harvard op Husserl’s fenomenologie 
gepromoveerd en heeft daarover de rest van zijn leven les gegeven.

Husserl’s zoon Gerhart Husserl, Felix en Fritz Kaufmann en de socioloog 
Alfred Schütz emigreerden naar de Verenigde Staten en namen het fenome-
nologisch denken mee. Gerhart Husserl was rechtsfilosoof en ontwikkelde 
een eigen fenomenologie van het recht. De rechtswetenschapper en filosoof 
Felix Kaufmann wordt soms een fenomenoloog uit de Weense Kring genoemd, hij 
heeft bijvoorbeeld geprobeerd Husserl’s fenomenologie op de constructieve 
wiskunde toe te passen. Fritz Kaufmann, die al in 1913 met Husserl kennis-
maakte, doceerde van 1926 tot 1936 als privaatdocent in Freiburg en werkte 
aan de filosofie van de kunst. Hij emigreerde in 1938 naar de Verenigde Staten, 
doceerde aan universiteiten in Illinois en Buffalo en was betrokken bij de uit-
gave van de reeks The Library of Living Philosophers van Arthur Schilpp.

Aron Gurwitsch, die bij in Freiburg college gelopen had en later een syn-
these van fenomenologie en Gestalt-theorie 2 ontwikkelde, ging eerst naar 
Frankrijk waar hij in contact met Merleau-Ponty kwam. 

1	 Al staan ze niet het door Cairns genoemde artikel.
2	 [gestalt is een geheel dat zichtbaar wordt in losse elementen. Gewaarwordingen kunnen solitair blij-

ven staan, onverbonden blijven, niet geïntegreerd raken. Onze hersenen streven naar het zien van 
een betekenisvolle samenhang in die losstaande gewaarwordingen. Onze hersenen zijn erop gericht 
om in een oogwenk een betekenisvol geheel – Gestalt – te construeren uit gewaarwordingen die 
fysisch gesproken niet met elkaar samenhangen maar die zich op hetzelfde moment aan de waarne-
mer voordoen. Het geheel is méér dan de som der delen en het geheel is er eerder dan de delen. 
vgl. D. Kohnstamm, Ik ben ik; De ontdekking van het zelf, Amsterdam 2002.]

© ️
2026



190

x  invloed

Gurwitsch emigreerde later naar de Verenigde Staten en doceerde vanaf 1959 
aan de New School for Social Research in New York. Zo bevonden zich na afloop 
van de oorlog een reeks van Husserl’s studenten in de Verenigde Staten die 
actief probeerden een fenomenologische beweging op gang te brengen. Som-
mige van zijn leerlingen, waaronder Martin Farber en Fritz Kaufmann, richt-
ten de International Phenomenological Society op in Buffalo en riepen met het 
tijdschrift Philosophy and Phenomenological Research een nieuw forum in het 
leven nadat Husserl in 1938 het Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische 
Forschung gestaakt had. Het tijdschrift is tot de dag van vandaag een van de 
toonaangevende publicatieorganen van de filosofie in het Engels.

Tegelijkertijd met veel Husserl-leerlingen waren ook de leden van de Weense 
Kring geëmigreerd. Deze laatsten waren door Moritz Schlick tegenover Hus-
serl ‘opgezet’ en representeerden als taalfilosofen een andere en onmisken-
baar modernere richting in de filosofie waaruit geleidelijk de analytische filoso-
fie voortkwam.1 Deze richting beriep zich op Bertrand Russell, Rudolf Carnap 
en de tijdens Husserl’s leven in hoge mate onbekende en in Duitsland als 
onbetekenend geldende Gottlob Frege. Zij kon met Husserl’s variant van het 
transcendentale idealisme, zijn beroep op onmiskenbaarheid, aanschouwende intuï-
tie of wezensaanschouwing, met de merkwaardige methode van de epoche of met 
de hele pathetische kritiek op natuurwetenschap en naturalisme niets begin-
nen. De Noordamerikaanse wijsbegeerte erfde zo in zekere zin de weerstand 
van Schlick tegen Husserl. Daarom gaan we op dit punt iets nauwkeuriger in.

De kritiek van Schlick, die zich tegen het begrip wezensaanschouwing en 
daarmee tegen het begrip synthetisch a priori richt, vinden we in zijn Allge-
meine Erkenntnislehre uit 1918 en wordt later onder een andere vlag voortge-
zet in het artikel Gibt es ein Materiales Apriori? uit 1932. Schlicks aanvallen op 
de wezensaanschouwing worden door zulke verregaande misverstanden 
gestempeld, dat Husserl er maar één keer kort en afwijzend op ingaat.2 
1	 [Woorden als het zijn of het goede verwijzen niet naar profane zaken. De uitspraak van Wittgenstein 

luidt: Was sich überhaupt sagen lässt, lässt sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, darüber muss man 
schweigen. Waarom moet je zwijgen? Omdat je niet kunt spreken! Het is een sprakeloos-zijn, een met 
stomheid geslagen zijn, geen woord meer kunnen uitbrengen van verbazing. Het is een zwijgen als 
geestelijke activiteit, een metafysisch zwijgen: een mystiek zwijgen. vgl. Zacharias in Lucas 1]

2	 Voorwoord tot de tweede druk van de zesde Logische Onderzoeking.

Inkijk-exemplaar © 2/17



191

4  husserl en de engels-amerikaanse filosofie

Schlick neemt de door Husserl zo bejubelde uitspraak dat het zien van de idee, 
het schouwen van het wezen ‘geen psychische reële act’ zou zijn terug in de 2e druk.1 
Hij persisteert zijn kritiek op de fenomenologie en zijn kijk op de wezensaan-
schouwing. Deze laatste is in de 2e druk nog te vinden in de volgende vorm: 
Schlick rekent Husserl tot de vertegenwoordigers van het ‘radicale stand-
punt’ dat begrippelijke en aanschouwlijke kennis tegenover elkaar staan, dat 
begrippelijke kennis geen echte kennis maar alleen een surrogaat daarvan 
oplevert en dat de ware methode van de filosofie uit aanschouwing bestaat .2
Als bewijs combineert Schlick een citaat van Bergson – filosofie bestaat daarin 
dat ze met het aanwenden van de intuïtie zich in het object zelf verplaatst – met de 
slotzin uit het Logos-artikel: dat ‘met wat in de ware zin filosofische intuïtie cq. inge-
ving mag heten, het fenomenologisch begrijpen van het wezen’, strenge kennis los van 
logische gevolgtrekkingen verkregen kan worden.3 Hij suggereert daarmee dat de 
wezensaanschouwing in de zin van Husserl met Bergsons vorm van de intuï-
tie identiek is en tegen begrippelijk en zich logisch denken keert. Husserl stelt 
daarom terecht vast dat Schlick zijn kritiek niet op incidentele vergissingen 
baseert maar op een ‘toedichtingen die de bedoeling’ bewust ‘vertekenen’.4

In Schlicks artikel uit 1932 wordt de steen des aanstoots gevormd door Hus-
serl’s bewering dat uitspraken zoals ‘Iedere toon heeft een intensiteit’ wel 
synthetisch a priori in de door hem gedefinieerde zin maar niet analytisch 
zijn, terwijl Schlick het bestaan van het synthetisch a priori ontkent en der-
gelijke uitspraken een herhaling van zetten noemt. Daarbij is onder invloed 
van Wittgenstein zijn opvatting zo veranderd, dat hij de vraag nu wil ver-
helderen met te verwijzen naar het gebruik van de taal, en onder ‘tautologie’ 
een ‘begrippelijke waarheid’ verstaat die wordt vastgelegd door het spraakge-
bruik. ‘De betekenis van een woord wordt alleen door die regels bepaald die 
voor zijn gebruik gelden. Wat dus uit deze regels volgt volgt uit de loutere 
woordbetekenis en is daarom zuiver analytisch-tautologisch-formeel’.5

1	 vgl. Schlick 1979, p. 163, aantekening 39
2	 Schlick 1979, p. 103; begrippelijk: bn., uit (cognitieve) begrippen bestaande (kennis).
3	 Logos, p. 340
4	 hua xix/2, p. 536
5	 Schlick 1969, p. 30

© ️
2026



192

x  invloed

Husserl had juist argumenten aangedragen tegen de taalafhankelijkheid van 
het synthetisch a priori. Dat iedere toon een intensiteit heeft is volgens hem 
een eigenschap van de zaak, niet van de taal, en van totaal andere aard dan 
bijvoorbeeld de uitspraak dat iedere vader een kind heeft die naar zijn smaak 
analytisch (maar niet ‘taalanalytisch’) is. Daarmee druist de fenomenologie 
van Husserl in tegen de neiging van veel Noordamerikaanse filosofen van de 
twintigste eeuw om synthetische uitspraken a priori als empirische bewerin-
gen, als logische uitspraken of als betekenisconsolidaties te begrijpen. Deze 
twee kenmerken van de filosofie van Husserl – het beroep op intuïtie en op 
wezensaanschouwing – en in verband daarmee de bewering dat er niet te eli-
mineren synthetische oordelen a priori bestaan, heeft ertoe geleid dat Noor-
damerikaanse filosofen Husserl lange tijd als loutere voorloper van Heidegger 
begrijpen en aan de Europese filosofie overgelaten hebben.1

De geleidelijke publicatie van Husserl’s nagelaten werken en het verschij-
nen van een serie Engelse vertalingen stonden aan de wieg van de serieuze-
ring van het fenomenologische gedachtegoed binnen de Engels-Amerikaanse 
wijsbegeerte. Edmund Husserl is niet meer weg te denken in de hedendaagse 
filosofie. Verrassende parallellen tussen Husserl en Quine (monisme, het web 
of belief), Husserl en Davidson (anomalous monism) en het oppakken en verbrei-
den van Husserl’s ideeën door filosofen zoals Føllesdal, hebben op de moge-
lijkheid attent gemaakt dat niet alleen deelaspecten uit Husserl’s fenomeno-
logie zoals de intentionaliteit maar dat zijn hele ‘wereldvisie’ in het Engels-
Amerikaanse filosoferen kan worden geïntegreerd.2

Door de stijgende invloed van Husserl’s ideeën werd zijn Jahrbuch in 2000 
opnieuw werd opgericht bij de Noesis Press onder de titel The New Yearbook 
for Phenomenology and Phenomenological Philosophy.3 Ook talrijke fenomenolo-
gische organisaties getuigen van de vitaliteit van Husserl’s onderzoekspro-
gramma. Het Center for Advanced Research in Phenomenology registreert voor het 
jaar 2008 167 van dergelijke organisaties wereldwijd waaronder het door Dan 

1	 Voor de thematiek Schlick-Husserl vgl. Van de Pitte 1984; Shelton 1988; Livingston 2002 (Husserl 
and Schlick on the Logical Form of Experience in Synthese.)

2	 vgl. D. W. Smith 2007
3	 In de sectie Briefwechsel v.a. blz. 318 wordt geciteerd uit vol. ix – 20102.

Inkijk-exemplaar © 2/17



193

4  husserl en de engels-amerikaanse filosofie

Zahavi geleide Center for Subjectivity Research in Kopenhagen of het Center for 
Phenomenological Research in Tokio. Meerdere grote tijdschriften leggen zich 
toe op het publiceren van werken in de sfeer van Husserl’s fenomenologie, 
waaronder de Husserl Studies, en vooral op het interpreteren van zijn œuvre.
Het tijdschrift Phenomenology and the Cognitive Sciences geeft aan op welke ter-
reinen Husserl’s denken steeds meer invloed ontplooit: overal waar het gaat 
om het onderzoek van het bewustzijn, dus in de filosofie van de geest en in de 
cognitiewetenschappen. Husserl’s gedetailleerde onderzoekingen naar inten-
tionaliteit, subjectiviteit, tijdelijkheid of constitutie die op zijn tijdgenoten 
een langdradige indruk maakten zijn hier van onschatbare waarde. Ze zijn 
vaak in tegenstelling tot de sporadische eigen observaties en gedachtenex-
perimenten van Angelsaksische filosofen die bovendien vaak naturalistisch 
gemotiveerd zijn, systematisch worden uitgevoerd en in een totaalbeeld van 
het bewustzijn geïntegreerd. Husserl’s transcendentaal realisme, ooit tegenover 
zijn vroegere ‘realisme’ als betreurenswaardige terugval in klassieke meta-
fysische posities beoordeeld, is inmiddels een gedetailleerd, scherpzinnig en 
modern gemotiveerd (externalistisch) eerherstel van het in-de-wereld-zijn te 
zijn, al krijgt het met de fenomenologische reductie een nieuw perspectief: 
het dilemma internalisme – externalisme moet van Husserl’s standpunt uit 
zelf immers zelf eerst nog fenomenologisch getoetst worden.1 In deze zin 
wordt Husserl in de Engels-Amerikaanse filosofie steeds meer geïntegreerd.

§ 5 husserl’s wetenschappelijke invloed
Vanaf het begin waren Husserl’s studenten niet alleen uit de wijsbegeerte 
afkomstig, andere academische disciplines waren net zo belangstellend. Zijn 
denken had grote invloed op de psychologie: het psychologisme verloor aan 
invloed en de Gestalttheorie won aan betekenis. De scholen van de Gestalt-psy-
chologie van Graz en Berlijn zijn door hun stichters Meinong en Stumpf ver-
ankerd in de school van Brentano en zijn van daaruit historisch verwant aan 
de fenomenologie. Gestalt-theoretici zoals Wolfgang Köhler, Kurt Koffka en 
Kurt Lewin hebben eigen wetten van gestalten en structuren beschreven en 

1	 Zahavi 2008

© ️
2026



194

x  invloed

daarmee zelf al een stuk beschrijvend fenomenologisch onderzoek verricht.1 
Merleau-Ponty heeft later geprobeerd de fysicalistische basisaannames van de 
Gestalt-theoretici fenomenologisch te reconstrueren.

Husserl’s aanzet had bovendien invloed op de school van de psychologie van 
het denken in Würzburg en met name op Karl Bühler, die in 1916 met de Hus-
serl’s leerling Charlotte Malachowski trouwde. In Nederland ontwikkelde 
zich de sterk door Husserl beïnvloede Utrechtse school van het gedrags- en 
milieu-onderzoek dat zich scherp tegen het Cartesiaans dualisme in de geves-
tigde psychologie uitsprak.2 In de Verenigde Staten heeft de fenomenologie 
bijgedragen aan de ontwikkeling van de zogeheten Humanistische Psycho-
logie van Carl Rogers en aan de client centered gesprekstherapie die zich tegen 
behaviorisme en psychoanalyse afzette.3

De socioloog Alfred Schütz, die Husserl in 1932 via Felix Kaufmann leerde 
kennen, werd later mede-oprichter van de International Phenomenological Soci-
ety. Zijn belangstelling lag bij de fenomenologische fundering van de socio-
logie waarvoor hij veel inzichten van Husserl, vooral het begrip levenswereld, 
raadpleegde. Zo onderscheidde hij verschillende structuren in de levenswe-
reld zoals de Umwelt, de Mitwelt, de Vorwelt en de Folgewelt en ontwikkelde 
een theorie van de intersubjectiviteit op basis van Husserl’s (en Schelers en 
Sartres) begrip alter ego.4
Door Husserl’s receptie van de cognitiewetenschappen kreeg de concurren-
tie tussen hem en Heidegger een vervolg. Zo heeft Hubert Dreyfus een ver-
wantschap van Husserl’s fenomenologie met bepaalde ontwikkelingen in de 
kunstmatige intelligentie geconstateerd.5 In 1973 heeft Marvin Minsky aan 
het Massachusetts Institute for Technology (mit) een geheugenstructuur (frames) 
voorgesteld die alledaagse kennis moest representeren, waarbij het hoogste 

1	 W. Köhler, Die physischen Gestalten in Ruhe und im stationären Zustand, Braunschweig 1920; 
	 K. Koffka Die Grundlagen der Psychischen Entwicklung, Osterwieck am Harz 1921
2 	 zie over de ‘Utrechtse fenomenologische school’ Bijlage 16, blz. 273 en Bijlage 19, blz. 277
3	 In de existentiefilosofie herkent R. een waarheidsbegrip náást het positivisme, n.l. de fenomenologie: wáár is 

wat zich toont, uit het verborgene in de onverhuldheid treedt; de wereld van zijn cliënt openbaart zich.

4	 Natanson 1970 (zie over Alfred Schütz ook: Fenomenologische antropologie van het werkelijksbesef, 
blz. 310.)

5	 Dreyfus 1997

Inkijk-exemplaar © 2/17



195

4  husserl’s wetenschappelijke invloed

niveau onveranderlijke informaties (analoog aan Husserl’s noëmatische kern) 
moest bevatten, terwijl de lagere niveaus contextafhankelijk gespecificeerd 
moesten worden.1 Volgens Dreyfus kan Husserl als computationist begrepen 
worden omdat hij net als de kunstmatige intelligentie de wereld als een 
‘systeem van overtuigingen’ beschouwt.2 Dreyfus, een criticus van de kunst-
matige intelligentie, steunt echter op Heidegger en contrasteert diens begrip 
in-de-wereld-zijn met Husserl’s begrip intentionaliteit.[3] Zo probeert hij te 
laten zien dat intentionele structuren niet geschikt zijn om onze feitelijke 
omgang met objecten te begrijpen, omdat deze omgang door zijn complexi-
teit niet totaal formaliseerbaar en daarmee ook niet implementeerbaar is.

De cognitiewetenschappen, een interdisciplinair project van filosofie, psy-
chologie, neurowetenschap, linguïstiek en informatica, hebben de afgelopen 
jaren het computermodel van de geest bekritiseerd en andere aanzetten zoals 
het connectionisme en de theorie van neuronale netwerken ontwikkeld. Hier 
komen aspecten in de belangstelling te staan die in Husserl’s denken, vooral 
in zijn nalatenschap, te vinden zijn, bijvoorbeeld de intrinsieke tijdelijkheid 
van het bewustzijn en zijn fundering in het eigen lichaam. Fenomenologie 
en cognitiewetenschap stellen vergelijkbare vragen, bijvoorbeeld in betrek-
king tot de waarneming: Hoe komt het dat een niet-gelijkmatig oppervlak als 
eenkleurig waargenomen wordt? Waarom en hoe kunnen we één ding vanuit 
heel verschillende standpunten als hetzelfde herkennen? In welke samen-
hang staan aandacht en waarneming? Bestaat er een prereflectief bewustzijn? 
1	 Husserl’s ‘volheid’
2	 computatie (Lat.): berekening, inz. die van verwantschapsgraden en paasdatum.
3	 [Met het beeld ter wereld komen neemt de fenomenologie afscheid van het biologisme: hun benade-

ringswijze ‘kent’ de wereld niet als onze levenshorizon, als achtergrond waartegen en waarin zich onze 
geschiedenis en alles wat we doen of laten afspeelt en die de voorwaarde is van alle begrijpen, inzicht 
en van elke mogelijke kennis en verklaring. Ons bestaan is daarom in-de-wereld-zijn (Dasein). 

	 Wij kunnen ons bestaan niet voorstellen zonder onszelf in de wereld te ontdekken en wat wij voort-
durend doen: de wereld die er al is ontdekken en ter sprake brengen zonder die ooit tegelijkertijd te 
omvatten. Onze wereld, hoe vreemd hij ook blijft al is hij de onze, is geen ding en nog minder een 
object. Het is onze materialiteit, onze natuur, onze werkelijkheid en ons zijn. ¶ 

	 Bewust te zijn van de werkelijkheid, van het levende heden, is ontdekken dat op elk moment het 
ervaren alles is.

	 vgl. blz. 199; zie: Jacques de Visscher, Een te voltooien leven Kampen 1996 p. 30; 
	 Alan Watts, Lof der onzerheid Meppel/Amsterdam 19772 p. 76.]

© ️
2026



196

x  invloed

Jackendoff (1987) heeft bijvoorbeeld een waarnemingstheorie ontwikkeld die 
onbedoeld in veel bijzonderheden op die van Husserl lijkt. Algemeen wordt 
waarneming vandaag de dag niet meer als spiegel van de realiteit beschouwd 
maar als geconstitueerd; voorbegrippelijke ervaring geldt als fundamenteel; 
en niet in de laatste plaats wordt het belichaamd subject als een zichzelf 
organiserend systeem begrepen – een gedachte die we ook in Husserl’s begrip 
transcendentale subjectiviteit kunnen lezen (Grush 2006; Zahavi 2006).

Het direct integreren van Husserl’s fenomenologische analyses in de cogni-
tiewetenschappen staat voor de moeilijkheid dat de naturalistische instelling 
volgens Husserl juist ‘gereduceerd’ moet worden en dat de resultaten niet op 
hun beurt weer zomaar ‘geëxistentialiseerd’ mogen worden. Toch beschou-
wen de cognitiewetenschappen bewustzijn als continuous met lichaam en 
hersenen. Over deze vorm van reductionisme had Husserl het een en ander 
te zeggen, zoals de bovenstaande beschrijvingen hebben laten zien. De tijde-
lijkheid van het bewustzijn, het samenwerken van affectie en motivatie, zijn 
principiële dynamische verwijzingsstructuur zou je als manifestaties van een 
dergelijke continuïteit kunnen verstaan. Het gesprek over deze aspecten van 

Husserl’s fenomenologie is nog maar pas begonnen.1π
1	 vgl. de redactionele inleiding in Jean Petitot e.a. (red.), Naturalizing Phenomenology, Issues in Con-

temporary Phenomenology and Cognitive Science, Stanford 1999:
	 ‘Finally, there was also a growing interest in developing an interface between the phenomenology of 

embodiment and action in the later work of Husserl and Merleau Ponty and contemporary research 
in neurosciences, artificial life, and evolution theory, especially research conducted from a situated, 
embodied, or enactive perspective – a trend progressively more visible in the contemporary debate 
within cognitive science.

	 Naturalizing Phenomenology finds its unity in the cross-linking of these various motivations and is 
accordingly directed at an unusual variety of audiences ranging from cognitive scientists to philoso-
phers of supposedly opposite persuasions. We hope the research programs of Husserlian phenomenol-
ogy and of the cognitive sciences will be brought closer and mutually enriched to throw further light 
on the conditions to be fulfilled by a science of cognition both naturalist and adequate t0 the things 
themselves’ (p. xvi).

Inkijk-exemplaar © 2/17



‘Deze nogal gewichtige en beminnelijk aandoende man die er onberispelijk uitzag en zich 
verder niet om uiterlijkheden bekommerde, afstandelijk maar zeker niet hautain en als het 

ware een beetje onzeker over zijn zekerheden, toonde de trekken van zijn werk dat bezeten is van 
strengheid en toch openstaat, gedurfd en steeds opnieuw beginnend als een permanente revolutie, 
en dat vormen aannam die wij destijds graag wat minder klassiek en didactisch hadden gezien met 
een liefst wat dramatischer en minder eentonig taalgebruik. De echt nieuwe klanken in dit oeuvre 
zullen altijd alleen maar doordringen tot fijngevoelige of getrainde oren, en dan nog alleen wan-
neer ze erop gespitst zijn. >1 
aldus emmanuel levinas bij husserls honderdste geboortejaar, dertig jaar 
na zijn ontmoeting in 1928 met de auteur van Ideen. Hij herinnerde het zich levendig, 
vol eerbied tegenover deze hoogleraar van de oude stempel die hem hartelijk had verwel-
komd. Als hij in Duitsland verbleef logeerde Levinas bij de Husserls die vol vertrouwen 
Franse les bij hem namen met het oog op een komend bezoek aan Parijs. Dit soort discrete 
bijstandverlening aan arme studenten hoorden bij hun hulpvaardigheid en gastvrijheid. 
Husserl was joods van huis uit. Zijn vrouw vergat dat soms en toonde zich naïef ver-
heugd over een voordelige aankoop: ‘en dat nog wel in een joodse zaak’. Husserl voelde het 
ongemak bij zijn gast en herstelde de orde. ‘Ach meneer Levinas, ik kom zelf uit een fami-
lie van winkeliers...’ Levinas: ‘Ik verheelde niet dat het me pijn deed, Husserls opmerking 
bracht me weer tot rust’.2 
Levinas dacht aan zijn eerste Duitse leermeester met gepast respect terug als de man die 
niet alleen zijn nieuwe filosofische horizon maar ook zijn huis voor hem had openge-
steld. Toen Levinas voor het eerst op zijn eigen manier als filosoof aan het werk ging had 
hij bij Husserl en in diens filosofie ‘een indruk van openheid [gekregen] en tegelijk van metho-
dische aanpak: je kreeg het gevoel dat het stellen van filosofische vragen en het doen van filosofisch 
onderzoek passend en gerechtvaardigd waren’.3 Levinas vond de middelen om eigen gedachten 
‘wetenschappelijk’ te verwoorden zoals de andere Freiburgse studenten nastreefden – in 
alle nuchterheid, zonder zich louter op intuïtie te verlaten. Na het college over fenomeno-
logische psychologie in 1928 geeft Husserl in de winter van 1928-’29 zijn laatste colleges 
over de constituering van de intersubjectiviteit. Eind juli 1928 houdt Levinas een referaat 
tijdens de laatste bijeenkomst van Husserls laatste seminar. Husserl gaat met pensioen 
en de aflossing staat gereed.4

1	 En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger p. 126, Parijs 1988.
2	 Ibid. p. 19.
3	 Ethique et Infini Parijs p. 18, Parijs 1984.
4	 Marie-Anne Lescourret, Emmanuel Levinas; Een biografie (1994), Baarn 1996.

[postludium]

197

© ️
2026



198

1  tijdtafel

1859		  Husserl wordt als tweede van vier kinderen op 8 april in Proßnitz 		
		  Moravië) geboren.

1876-1882	 Studie wiskunde, natuurkunde, sterrenkunde en filosofie aan de 		
		  universiteiten in Leipzig, Berlijn Wenen.

1882-1883	 Promotie, titel van de dissertatie: Beiträge zur Theorie der 			 

		  Variationsrechnug.

1883-1887	 Studie bij Brentano in Wenen en Carl Stumpf in Halle. 
		  1984: dood van zijn vader.
1887		  Huwelijk met Malvine Steinschneider, habilitatie. 
		  Titel van het proefschrift ter verkrijging van de lesbevoegdheid: 		

		  Über den Begriff der Zahl, Psychologische Analysen.
1887-1901	 Privaatdocent aan de universiteit van Halle.
1891		  Philosophie der Arithmetik, Logische und psychologische Untersuchungen.
1892-1895	 Geboorte van zijn kinderen Elisabeth (’92), Gerhart (’93), Wolfgang (’95).
1900		  Logische Untersuchungen, Erster Teil: Prolegomena zur 	reinen Logik.

1901		  Buitengewoon hoogleraar in Göttingen.
1906		  Aanstelling tot gewoon hoogleraar.
1903-1915	 Colleges over het innerlijk tijdsbewustzijn 1905-1910; 				 

		  id. over ding en ruimte 1907; id. over betekenistheorie 1908; 			 
		  colleges over ethiek & waardefilosofie 1910 en 1914.

1911		  Philosophie als strenge Wissenschaft verschijnt in Logos, i.
1913		  Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 		

		  Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie.
1916		  Benoeming in Freiburg (5 januari) als opvolger van Heinrich 		

		  Rickert. Op 8 maart sneuvelt zijn zoon Wolfgang bij Verdun.
1916-1919	 Edith Stein is medewerkster van Husserl in Freiburg.
1917		  Husserl’s zoon Gerhart raakt gewond. Husserl‘s moeder sterft. 		

		  Entreerede: Die reine Phänomenologie, ihr Forschungsgebiet und ihre 		

		  Methode. Drie voordrachten over Fichtes Menschheitsideal in het kader 		
		  van de academische cursussen voor oorlogsdeelnemers.

1919-1923	 Heidegger werkt als docent en assistent van Husserl in Freiburg. 
		  Husserl ondertekent in 1919 de oproep van Romain Rolland Für die 		

		  Unabhängigkeit des Geistes.

Inkijk-exemplaar © 2/17



199

aanhangsel (1)

1922		  Colleges aan University College in Londen. Husserl ontmoet 
		  G.E. Moore. Verkiezing {Wahl} tot corresponding member van de 		

		  Aristotelian Society.
1923-1924	 Erneuerung, Ihr Problem und ihre Methode (1923), Die Methode der 		

		  Wesensforschung en Erneuerung als individualethisches Problem (1924) 		
		  verschijnen in het Japanse tijdschrift Kaizo.1

1925		  Colleges over fenomenologische psychologie.
1927-1928	 Werkt aan het Encyclopaedia Britannica-artikel Phenomenology 		

		  met Heidegger 1928. Uitgave van Husserl‘s Vorlesungen zur 			 

		  Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins door Heidegger in het 		
		  Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, deel 9.

1928		  Husserl gaat met emeritaat. Heidegger wordt zijn opvolger 			
		  op de leerstoel in Freiburg. Voordrachten over Phänomenologie 		

		  und Psychologie, Transzendentale Phänomenologie in Amsterdam. 
		  Husserl ontmoet L. E. J. Brouwer en Lev Sjestov.
1929		  Colleges aan de Sorbonne in Parijs; Formale und transzendentale 		

		  Logik verschijnt in deel 10 van het Jahrbuch.
1930		  Het Nachwort zu meinen ‘Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phä-		

		  nomenologischen Philosophie’ verschijnt in deel 11 van het jaarboek.
		  E. Levinas publiceert Theorie de l’Intuition Dans La Phénoménologie de 		

		  Husserl.

1  	eind twintiger jaren volgt de Japanse filosoof Kuki Shüzö Husserl’s fenomenologie-colle-
ges in Freiburg. Thuis, bij Husserl, ontmoet hij in 1927 Heidegger die een persoonlijk/intellec-
tuele relatie met Kakuzö Okakura heeft en uit wiens Boek van de Thee (1906) Heidegger het begrip 
Dasein heeft afgeleid. Okakura noemt het de kunst van het in de wereld zijn. Kuki Shüzö besprak met 
deze het Japans-esthetische ideaal iki (verfijnde elegantie met een zweempje erotiek) dat Heideg-
ger, in relatie met Graf Shüzö Kuki, in herinnering roept (Unterwegs zur Sprache (ga 12).

	 In 1930 publiceert Shüzö The Structure of ‘Iki’, (Reflections On Japanese Taste), een fenomenologische 
analyse van iki. Het was de periode van das Man, de Zij, waarover Heidegger zegt: We genieten 
van onszelf en hebben plezier in de manier (de weg = dao/tao) waarop zij genieten van zichzelf. We 
lezen, zien en beoordelen literatuur en kunst op de manier (dao) zoals zij zien en oordelen (Sein u. 
Zeit, § 27). Okakura citeert de Chinese dichter Ku Zu-gen: De wijzen bewegen de wereld. Bewegen in 
de zin van een ontwakende maatschappij uit vergeetachtigheid of vergetelheid – de woorden lij-
ken nu donker geschaduwd.  _  (Kakuzö Okakura, Hét boek van de thee; De oosterse geheimenis van 
de ceremonie op leven en dood in De kunst van het in de wereld zijn p. 104-109, Amsterdam 2015)

© ️
2026



200

1  tijdtafel

1931	 Reis naar Duitsland voor voordrachten: Husserl spreekt in de Kant 			 

	 Gesellschaft in Frankfurt, voor circa 1600 toehoorders in Berlijn en in 			 
	 Halle over Phänomenologie und Anthropologie. Méditations Cartesiennes, 			 

	 Introduction à la Phénoménologie, vertaald door G. Pfeiffer en Levinas.
1933	 Op 14 april 1933 bracht de rector in Freiburg hem op de hoogte van zijn 		

	 ‘verlof ’. Een aanbod van University of Southern California sloeg	 hij af. 
	 Een week later volgde Heidegger de rector op. 
1935	 College in Wenen: Die Philosophie in der Krise der europäischen Menschheit.

1936	 Ontnemen van de leerbevoegdheid op 31 december 1935.  
	 Voordrachten in Praag: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 			 

	 Psychologie. Manuscripten voor Die Krisis der europäischen Wissenschaften 		

	 und die transzendentale Phänomenologie (De crisis van de Europese 	 		
	 wetenschappen en de transcendentale fenomenologie), postuum 			 
	 gepubliceerd. Het Reichsministerium dwingt Husserl om de door Liebert in 		
	 Belgrado opgerichte filosofische organisatie te verlaten.

1937	 Het Reichsministerium wijst Husserl‘s deelname aan het 9 e 				  
	 Internationaal Congres voor filosofie in Parijs af.

1938	 Husserl overlijdt op 27 april op 79-jarige leeftijd in Freiburg.

Graf van Edmund Husserl in Günterstal 
foto Fredie Beckmans.

Inkijk-exemplaar © 2/17



201

2  bibliografie

2 a  werken
Briefwechsel 1859-1938, Bd. i-x; Hrsg. Elisabeth Schuhmann und Karl Schuhmann, 

Dordrecht-Boston-Londen 1994.
Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge; Hrsg. Stephan Strasser, herdruk v.d. tweede 

herziene uitgave 1991 (= hua i).
Die Idee der Phänomenologie, Fünf Vorlesungen; Hrsg. Walter Biemel, herdruk v.d. tweede 

aangevulde uitgave 1973 (= hua ii).
Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, Eine 

Einleitung in die phänomenologische Philosophie; Hrsg. Walter Biemel, herdruk v.d. 
tweede herziene uitgave 1976 (= hua vi).

E. Husserl – Gesammelte Schriften, Bd. 1-8; Hrsg. Elisabeth Ströker, Hamburg 1992.
Erfahrung und Urteil, Untersuchungen zur Genealogie der Logik, red. und hrg. von Ludwig 

Landgrebe (Praag 1939), met nawoord en register van Lothar Eley, Hamburg 1985.
Formale und transzendentale Logik, Versuch einer Kritik der logischen Vernunft, met aanvul-

lende teksten; Hrsg. Paul Janssen, 1974 (= hua xvii).
Husserliana (hua): Edmund Husserl – Gesammelte Werke, Den Haag-Dordrecht 1950 e.v..
Husserliana: Edmund Husserl – Materialien; Hrsg. Ulrich Melle, Leuven 2001 e.v..
Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Erstes Buch, 

Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, Erster Halbband: Text der 
1.-3. Auflage; Zweiter Halbband: Ergänzende Texte (1912-1929), Neu Hrsg. von Karl 
Schuhmann, herdr. 1976 (= hua iii).

Logische Untersuchungen, Erster Band, Prolegomena zur reinen Logik, Text der ersten und zwei-
ten Auflage; Hrsg. Elmar Holenstein 1975 (= hua xviii).

Logische Untersuchungen, Zweiter Band, Erster Teil, Untersuchungen zur Phänomenologie und 

Theorie der Erkenntnis; Hrsg. Ursula Panzer 1984 (= hua xix/1).
Logische Untersuchungen, Zweiter Band, Zweiter Teil, Untersuchungen zur Phänomenologie 

und Theorie der Erkenntnis; Hrsg. Ursula Panzer 1984 (= hua xix/2).
Phenomenology, vertaald door C. V. Salmon, in: The Encyclopædia Britannica, 14th ed. vol. 17 

(1929), kol. 699-702.
Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos (1910-’11), p. 289-340.
Philosophie der Arithmetik, mit ergänzenden Texten (1890-1901); Hrsg. Lothar Eley 1970 

(= hua xii). 

© ️
2026



202

2 b  literatuur

1.1  inleidingen in de fenomenologie
Cerbone, D. R.   Understanding Phenomenology, Stocksfield 2006.
Hegel, G. W. F.   Fenomenologie van de geest, Meppel/Amsterdam 1992.
Hammond, M.-Howarth, J.-Keat, R.   Understanding Phenomenology, Mass 1991.
Koning, A. J. J.   Phenomenology and Psychiatry, Londen 1982. 
Lampert, J.   Synthesis and backward ref. in Husserl’s Logical investigations, Dordrecht 1995.

Lembeck, K.-E.   Einführung in die phänomenologische Philosophie, Darmstadt 2000.
Lester Embree (ed.) The Encyclopedia of Phenomenology, Dordrecht-Boston-Londen 1997.
Moran, D.   Introduction to Phenomenology, Londen 2000.
Sokolowski, R.   Introduction to Phenomenology, Cambridge (Mass.) 2000.
Spiegelberg, H.   Phenomenological Movement, A Historical Introduction, Den Haag 1982.
Ströker, E.-Janssen, P.   Phänomenologische Philosophie, Freiburg-München 1989.
Waldenfels, B.   Einführung in die Phänomenologie, 1992.
Zahavi, D.   Phänomenologie für Einsteiger, Paderborn 2007.

1.2  inleidingen in het werk van husserl
Bell, D.   Husserl, The Arguments of the Philosophers, Londen 1990.
Bernet, Kern, Marbach  Edmund Husserl, Darstellung seines Denkens, Hamburg2 1996.

Boer, Th. de  De ontwikkelingsgang in het denken van Husserl, Assen 1966.
Jan M. Broekman Phänomenologie und Egologie, Phaenomenologica 12, Den Haag 1963;

Mens & Recht  Tussen rechtstheorie en rechtspraktijk, Festschrift J. Broekman, Leuven 1996.

Diemer, A.   Edmund Husserl, Versuch einer syst. Darst. sr. Phänomenologie, Meisenhem 1965.
Landgrebe, L.   Der Weg der Phänomenologie, Gütersloh 1963.
Marx, W.   Die Phänomenologie Edmund Husserls, München 1987.

Mohanty, J. H.   The Philosophy of Edmund Husserl, Yale 2008.
Moran, D.   Edmund Husserl: Founder of Phenomenology, Cambridge-Malden 2005.
Prechtl, P.   Edmund Husserl zur Einführung, Hamburg 2002.
Reynaert, Peter (red.)   Husserl, Een inleiding, Kapellen/Kampen 2006.
Ricœur, P.   An Analysis of Husserl’s Phenomenology, Evanston 1967.
Römpp, G.   Husserls Phänomenologie, Eine Einführung, Wiesbaden 2005.
Smith, D.W.   Husserl, Londen 2007.
Ströker, E.   Husserls transzendentale Phänomenologie, Frankfurt am Main 1987.
Szilasi, W.   Einführung in die Phänomenologie Edmund Husserls, Tübingen 1959.
Welton, D.   The Other Husserl; The Horizon of Transcendental Phenomenology, 2000.
Zahavi, D.   Husserl’s Phenomenology, Stanford 1999.

Inkijk-exemplaar © 2/17



203

bibliografie  hoofdstukken

hoofdstuk 2  leven en werk
Bartels, Jeroen De geschiedenis van het subject iii, Husserl, Heidegger en Ryle, Kampen 2002. 

Dathe, U.   Eine Ergänzung zur Biographie Husserls, in Philosophie und Logik; Frege-Kol-
loquien 1989/1991; Hrsg. W. Stelzner, Berlijn-New York 1993, p. 160-166.

Gerlach, H. Sepp, H.   Husserl in Halle, Spurensuche im Anf. der Phänomen., Frankfurt a. M. 1994.
Husserl, M.  Skizze eines Lebensbildes von E. Husserl, ed. J. Schuhmann Husserl Studies 5 1988, p. 105-125.
Kindinger, R. (ed.)   Philosophenbriefe, Aus der wissenschaftl. Korresp. v. Alexius Meinong, Graz 1965.
Mok, D.   Rudolf Otto; het kwetsbare leven, Amsterdam 2012.
Otto, R.   Het heilige, Amsterdam 2012
Schuhmann, K.   Husserl-Chronik, Denk- und Lebensweg Husserls, Den Haag 1977 (Husserliana Dok. i).
Sepp, H.R. (red.)   Husserl und die Phänomenologische Bewegung, Freiburg-München 1988.
Van Breda, H. L.  Die Rettung von Husserls Nachlaß und die Gründung des Husserl-Archivs, in: 

Geschichte des Husserl-Archivs, Red. Rudolf Bernet, Dordrecht 2007, p. 1-38.

hoofdstuk 3  wiskunde, logica & over psychologisme
Beyer, C.   Von Bolzano zu Husserl – Eine Untersuchung über den Ursprung der phänomenologis-

chen Bedeutungslehre (= Phaenomenologica 139), Dordrecht 1996.
Drummond, J.   Frege and Husserl: Another look at the issue of influence, in: Husserl Studies 2 

(1985), p. 45-265.
Frege, G.   Kleine Schriften (red.) Ignacio Angelelli, Hildesheim 1967.
—:	Wholes, Parts and Phenomenological Methodology in: Edmund Husserl, Logische Untersu-

chungen Hrsg. Verena Mayer (Klassiker Auslegen 35) Berlijn 1008, p. 104-123.
Fine, K.   Part-Whole, in: The Cambridge Companion to Husserl, ed. B. Smith and D. Woodruff 

Smith, New York 1995.
Fisette, D.   Husserl’s Program of a Wissenschaftslehre, in the Logical Investigations in: 

Husserl’s Logical Investigation Reconsidered, ed. D. Fisette, Dordrecht 2003, p. 35-58.
Kusch, M.   Psychologism, A Case Study in the Sociology of Philosophical Knowledge, Londen 1995.
Lotze, H. R.   Logik, Erstes Buch; Vom Denken; Hrsg. G. Gabriel, Hamburg 1989.
Miller, J.   Number in Presence and Absence, A Study of Husserl’s Philos. of Math, Den Haag 1982.
Münch, D.   The Relation of Husserl’s Logical Investigations to Descriptive Psycholo-

gy and Cognitive Science, in One Hundred Years of Phenomenology, Husserl’s Logical Inves-

tigations Rev., Ed. Dan Zahavi and Frederik Stjernfelt, Dordrecht/Londen 2002, p. 97-114.
Nenon, T.  Two models of foundation in the logical investigations, in Husserl in Contemp. 

context, prospects and projects for phenomenology, ed. B. Hopkins, Dordrecht 1997, p. 97-114.

© ️
2026



204

bibliografie  2 literatuur

Ortiz-Hill, C.   Tackling Three of Frege’s Problems: Edmund Husserl on Sets and Manifolds, in: Axio-
mathes 13 (2002), p. 79-104.

Piazza, T.   A priori Knowledge; Toward a Phenomenological Explanation (= Phenomenology and 

Mind, Ed. Akadiusz Chrudzimski and Wolfgang Huemer), Frankfurt-Leicester 2006.
Simons, P.   Parts, Oxford 1987.
Smith, B. (ed.)   Parts and Moments, München 1982.
Sokolowski, R.   The logic of parts and wholes in Husserl’s Investigations, in: Philosophy and Phe-

nomenological Research 28 (1968), p. 537-553.
Tieszen, R.   Husserl’s Concept of Pure Logic, in: Edmund Husserl: Logische Untersuchungen; 

Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 1008, p. 9-26.
Willard, D.   Concerning Husserl’s View of Number, in The S.W. Journ. of Phil. v 1974, p. 97-110.
—:	The theory of wholes and parts in Husserl’s explication of the possibility of 

knowledge in logical investigations, in Husserl’s Logical Investigations Reconsidered, Ed. 
Denis Fisette, Dordrecht-Boston-Londen 2003, p. 163-182.

hoofdstuk 4  de fenomenologie en theorie van de kennis
Alves, Pedro M.   Sprache und Kommunikation, eine phänomenologische Interpretation, pdf 2002.
Bar-Hillel, Y.   Husserl’s Conception of a Purely Logical Grammar, in: Edmund Husserl’s Logical 

Investigations, ed. J. N. Mohanty, Den Haag 1977, p. 128-136.
Benoist, J.   Grammatik und Intentionalität, in: Edmund Husserl; Logische Untersuchungen; 

Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p. 123-138.
Bernet, R.   Intention und Erfüllung, Evidenz und Wahrheit, in: Edmund Husserl; Logische Unter-

suchungen; Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p. 189-208.
Beyer, C.   Intentionalität und Referenz; Eine sprachanalytische Studie zu Husserls transzendenta-

ler Phänomenologie, Paderborn 1999.
Blecksmith, R.-Null, G.  Matrix Representation of Husserls Part-Whole-Foundation 

Theory, in Notre Dame Journal of Formal Logic 32 (1991), p. 87-111.
Chrudzimski, A.  Von Brentano zu Ingarden; Die Phänomenologische Bedeutungslehre, in: Husserl 

Studies 18 (2002), p. 185-208.
De Palma, V.   Husserls phänomenologische Semiotik, in: Edmund Husserl; Logische Untersu-

chungen; Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p. 43-60.
Hopkins, B.C.  Phenomenological cognition of the apriori: Husserls Method of Seeing Essences 

(Wesenserschauung), in Husserl in Contemporary Context, Prospects and Projects for Phenomenol-

ogy, ed. B. Hopkins, Dordrecht 1997, p. 209-238.

Inkijk-exemplaar © 2/17



205

hoofdstukken

Lohmar, D.   Kategoriale Anschauung, in: Edmund Husserl; Logische Untersuchungen; Hrsg. 
Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p. 209-238.

Mayer, V.-Erhard, C.   Die Bedeutung objektivierender Akte; in: Edmund Husserl; Logische Unter-
suchungen; Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p. 159-188.

McIntyre, R.   Husserl and Frege, in: The Journal of Philosophy, 84 (1987), p. 528-535.
Melle, U.   Objektivierende und nichtobjektivierende Akte, in; Husserl-Ausgabe und Husserl-For-

schung; Hrsg. S. IJsseling, Dordrecht-Boston-Londen 1990, p. 35-49.
Moran, D.   The Meaning of Phenomenology in Husserls Logical Investigations, in: Husserl and the 

logic of experience, ed. Gary Banham, Basingstoke 2005, p. 8-37.
Münch, D.   Intention und Zeichen, Untersuchungen zu Franz Brentanos und zu Edmund 

Husserls Frühwerk, Frankfurt 1993.
Ortiz-Hill, C.   Incomplete Symbols, Dependent Meanings, and Paradox, in: Husserl’s Logical Inve-

stigations, ed. D. O. Dahlstrom, Dordrecht 2003, p. 69-93.
Simons, P.   Parts, A Study in Ontology, Oxford 1987.
Smith, D.W.   The Unity of Husserl’s Logical Investigations: Then and Now, in: Husserl’s Logical 

Investigations Reconsidered, ed. Denis Fisette, Dordrecht-Boston-Londen 2003, p. 21-34.
Sokolowski, R.   Husserl and Frege, in: The Journal of Philosophy 84 (1987), p. 521-528.
Soldati, G.   Die Objektivität der Bedeutung, in: Edmund Husserl; Logische Untersuchungen; 

Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p. 61-76.
Spiegelberg, H.   Husserl’s and Peirce’s Phenomenologies; Coincidence or Interaction (1965), in: The 

Context of the Phenomenological Movement, Den Haag Martinus Nijhoff 1981, p. 27-50.
Tugendhat, E.   Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlijn 1967.
Van der Schaar, M.   The Cognitive Value of Indexical Sentences: Kaplan versus Husserl, in: Karlovy 

Vary Studies in Reference and Meaning, Praag 1995, p. 286-299.
Welton, D.   Husserl and Frege on Sense, in: The Journal of Philosophy 84 (1987), p. 535-536

hoofdstuk 5  de fenomenologische methode 
Jern, I.   The Three Ways to the Transcendental Reduction in the Philospphy of Edmund Husserl, in: 

Husserl, Expositions and Appraisals, Ed. F. A. Felliston and P. Cormick, Notre Dame, 
Londen 1977, p. 126-150.

Lohmar, D.   Die Idee der Reduktion: Husserls Reduktionen – und ihr gemeinsamer methodischer Sinn, 
in: Die erscheinende Welt, Festschrift für Klaus Held; Hrsg. H. Hüni, Berlijn 2002, p. 751-771.

Lübcke, P.   A semantic interpretation of Husserl’s epoche, in: Synthese 118 (1999), p. 1-12.

© ️
2026



206

bibliografie  2 literatuur

Luft, S.   Die Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in Husserls phänomeno-
logischer Reduktion, in: Epoche und Reduktion: Formen und Praxis der Reduktion in der Phä-

nomenologie; Hrsg. R. Kühn und M. Staudigl, Würzburg 2003 (Orbis Phaenomenologi-
cus 3), p. 31-49.

Overgaard, S.   Epoche and transcendental Reduction, in: Husserl Studies 18 (2002), p. 209-222.
Patoçka, J.   The Husserlian Doctrine of Eidetic Intuition and its Recent Critics, in: Husserl, Expo-

sitions and Appraisals, Ed. F.A. Felliston and P. Cormick, Notre Dame, Londen 1977, p. 150-159.

hoofdstuk 6  transcendentale ik, karakter en tijdelijkheid
De Palma, V.   Ist Husserls Phänomenologie ein transzendentaler Idealismus?, in: Husserl Studies 

21 (2005), p. 183-206.
Kern, I.   Husserl und Kant, Eine Untersuchung über Husserls Verhältnis zu Kant und zum Neukan-

tiannismus, Den Haag 1964.
Marbach, E.   Das Problem des Ich in der Phänomenologie Husserls, Den Haag 1974 (Phaeno-

menologica 59).
Mayer, V.   Die Konstruktion der Erfahrungswelt – Carnap und Husserl, in: Erkenntnis 35 

(1991, p. 287-304.
Rang, B.   Kausalität und Motivation, Den Haag 1973.
Rinofer-Kreidl, S.   Edmund Husserl, Zeitlichkeit und Intentionalität, Freiburg-München 2000.
Sakakibara, T.   Das Problem des Ich und der Ursprung der genetischen Phänomenologie bei Husserl, 

in: Husserl Studies 14 (1997), p. 21-39.
Zahavi, D.   Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness, in: The New Husserl, A 

Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloomington-Indianapolis 2003, p. 157-180.
_:	Husserl’s Intersubjective Transformation of Transcendental Philosophy, in: The New Husserl, A 

Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloomington-Indianapolis, 2003, p. 233-251.

hoofdstuk 7  de gedachte van de constitutie
Føllesdal, D.   Husserl und Frege, Oslo 1958.
Hall, H.   Was Husserl a Realist or an idealist? in: Husserl, Intentionality and Cognitive Science, 

ed. H. L. Dreyfus and H. Hall, Cambridge (Mass.) 1982, p. 169-192.
Ingarden, R.   Bemerkungen zum Problem Idealismus-Realismus, in: Jahrbuch für Philosophie 

und phänomenologische Forschung, Ergänzungsband (= feestbundel voor Husserl bij 
zijn zeventigste verjaardag), 1929, p. 159-190.

Mohanty, J. N.   Husserl and Frege, Bloomington 1982.

Inkijk-exemplaar © 2/17



207

hoofdstukken

Philipse, H.   Transcendental idealism, in: The Cambridge companion to Husserl, ed. Barry 
Smith and David Woodruff Smith, Cambridge 1995, p. 239-322.

Reinach, A.   Über Phänomenologie, in: Adolf Reinach, Sämtliche Werke, Textkritische Ausgabe 
in zwei Bänden, Bd. I: Die Werke, Teil I: Kritische Neuausgabe (1905-1914), Teil II: Nach-
gelassene Texte (1906-1917); Hrsg. Karl Schuhmann und Barry Smith, München-Wenen 
1989, p. 531-550.

Smith, A. D.   Husserl and the Cartesian Meditations, Londen-New York 2003.
Sokolowski, R.   The Formation of Husserl’s Concept of Constitution, Den Haag 1970.
Solomon, R. C.   Husserl’s Concept of the Noema, in: Husserl, Expositions and Appraisals, Ed. F. A. 

Felliston and P. Cormick, Notre Dame, Londen 1977, p. 168-181.
Ströker, E.   Husserls transzendentale Philosophie, Frankfurt am Main 1987.
Welton, D.   The Systematicity of Husserl’s Transcendental Philosophy, in: The New Husserl, A 

Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloomington-Indianapolis 2003, p. 255-288.

hoofdstuk 8  leefwereld
Biemel, W.   Zur Bedeutung von Doxa und Episteme im Umkreis der Krisis-Thematik, in: Lebenswelt 

und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls; Hrsg. Elisabeth Ströker, Frank-
furt am Main 1979, p. 10-22. 

Carr, David   Welt, Welbild, Lebenswelt; Husserl und die Vertreter des Begriffsrelativismus, 
in: Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls; Hrsg. Elisabeth Ströker, 
Frankfurt am Main 1979, p. 32-44.

Mohanty, J. N.   Husserl on Relativism in the Late Manscripts, in: Husserl in Contemporary Con-
text, ed. B. C. Hopkins, Dordrecht-Boston-Londen 1997, p. 181-188.

Smith, B.   Common Sense, in: The Cambridge Companion to Husserl, Ed. Barry Smith and 
David Woodruff Smith, Cambridge-New York 1995, p. 394-437.

Soffer, G.   Husserl and the Question of Relativism, Den Haag 1991.
Sokolowski, R.   Exact Science and the World in Which We Live, in: Lebenswelt und Wissenschaft in der 

Philosophie Edmund Husserls; Hrsg. Elisabeth Ströker, Frankfurt am Main 1979, p. 92-106.
Sowa, R.   Einleitung, in: Husserliana Deel xxxix: Edmund Husserl, Die Lebenswelt, Ausle-

gungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution, Dordrecht 2007.
Van Kerckhoven, G.   Die Grundansätze von Husserls Konfrontation mit Dilthey im Lchte der ge-

schichtlichen Selbstzeugnisse, in: Dilthey und der Wandel des Philosophiebegriffs seit dem 
19. Jahrhundert, Hsrsg. Wolfgang Orth (= Phänomenologische Forschungen, deel 16), 
Freiburg-München 1984, p. 134-160.

© ️
2026



208

bibliografie  2 literatuur

Welton, D.   World as horizon, in: The New Husserl, A Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloom-
ington-Indianapolis, 2003.

hoofdstuk 9  ethiek en waardefilosofie
Drummond, J.   Moral Objectivity; Husserl’s Sentiments of the Understanding, in: Husserl Studies 

12 (1995), p. 165-183.
Lotz, C.   Husserls Genuß, Über den Zusammenhang von Leib, Affektion, Fühlen und Werthaftigkeit, 

in: Husserl Studies 18 (2002), p. 19-39.
Melle, U.   Husserls personalistische Ethik, in: Fenomenologia della Ragion Pratica, L’etica di 

Edmund Husserl, ed. Beatrice Centi e Gianna Gigliotti, Napoli 2004, p. 327-356.
_:	Husserl’s Personalist Ethics, in: Husserl Studies 23 92007), p. 1-15.
Pfänder, A.   Motive und Motivation, in: Gesammelte Schriften, Phänomenologie des Wollens, 

München 1963.
Scheler, M.   Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle 1913-1916.
Spahn, C.   Phänomenologische Handlungstheorie; Edmund Husserls Untersuchungen zur 

Ethik, Würzburg 1996.
Trincia, F.   The Ethical Imperrative in Edmund Husserl, in: Husserl Studies 23 (2007), p. 169-186.
Vargas Bejarano, J. C.   Phänomenologie des Willens; Seine Struktur, sein Ursprung und seine 

Funktion in Husserls Denken, Frankfurt am Main 2006.
Vongehr, T.   Husserl über Gemüt und gefühl in den Studien zur Struktur des Bewußtseins, in: 

Fenomenologia della Ragion Pratica, L’etica di Edmund Husserl, ed. Beatrice Centi en 
Gianna Gigliotti, Napoli 2004, p. 227-254.

hoofdstuk 10  invloed
Cairns, D.   My Own Life, in: Phenomenology, Continuation and Criticism, Essays in 

Memory of Dorion Cairns, ed. Fred Kersten and Richard Zaner, Den Haag 1973, p. 1-13. 
Cristin, R.   Edmund Husserl; Martin Heidegger – Phänomenologie (1927), Berlijn 1999.
Dreyfus, H. (ed.)   Husserl, Intentionality, and Cognitive Sciences, Cambridge (Mass.) 1982.
—:	Artificial Intelligence, in: The Encyclopedia of Phenomenology, ed. Lester Embree et al., 

Dordrecht-Boston-Londen 1997, p. 34-38.
Grush, R.   How to, and how not to, bridge computational cognitive neuroscience and Husserlian 

phenomenology of time consciousness, in: Synthese 153 (2006), p. 417-450.
Heidegger, M.   Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (1925), Gesamtausgabe deel 20, 

Frankfurt am Main 1979.

Inkijk-exemplaar © 2/17



209

hoofdstukken

—:	Die Grundprobleme der Phänomenologie (1927), Gesamtausgabe deel 24, Frankfurt am 
Main 1975.

Jackendoff, R.   Consciousness and the Computational Mind, Cambridge (Mass.) 1987.
Livington, P.   Husserl and Schlick on the Logical Form of Experience, in: Synthese 132 (2002), 

p. 239-272.
Masullo, A.   Sorge, Heideggers Verwandlung von Husserls Intentionalitätsstruktur, in: 

Phänomenologie im Widerstreit; Hrsg. C. Jamme und O. Pöggeler, Frankfurt am Main 1989, 
p. 234-254.

Natanson, M. (ed.)   Phenomenology and Social Reality; Essays in Memory of Alfred Schütz, Den 
Haag 1970.

Neske, G..-Kettering, E. (red.)   Martin Heidegger im Gespräch, Pfullingen 1988.
Petitot, J.-F. Varela-B. Pachoud-J.-M. Roy (ed.):  Naturalizing Phenomenology, Issues in 

Contemporary Phenomenology and Cognitive Science, Stanford 1999.
Ricœur, P.   Phénoménologie existentielle, in: Encyclopédie Française xix (1957), 19.10-8-19.10.12.
Sartre, J.-P.   Skizze einer Theorie der Emotionen, in: Sartre, Die Transzendenz des Ego, 

Reinbek1982, p. 255-321.
Schlick, M.    Gibt es ein materiales Apriori?, herdruk: Gesammelte Aufsätze, Wenen 1969, 

p. 20-30.
—: Allgemeine Erkenntnislehre, Berlijn 1918, tweede druk, 2e ed., Frankfurt a/m 1979.
Shelton, J.   Schlick and Husserl on the Foundations of Phenomenology, in: Philosophy and 

Phenomenological Research 48 (1988), p. 557-561.
Smith, D. W.   How to Husserl a Quine – and a Heidegger too, in: Synthese 98 (1994), p. 153-173.
Van de Pitte, M.   Schlick’s Critique of Phenomenological propositions, in: Philosophy and 

Phenomenological Research 45 (1984), p. 195-226.
Waldenfels, B.  Die Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt am Main 1983.
—:	Phänomenologie in Deutschland, Geschichte und Aktualität, in: Husserl Studies 5 (1988), p. 143-167.
Zahavi, D.   Phänomenologie und Kognitionswissenschaft: Möglichkeiten und Risiken, in: 

Interdisziplinäre Perspektiven der Phänomenologie, Neue Felder der Kooperation; 
Hrsg. D. Lohmar und D. Fonfara, Dordrecht 2006.

_:	Internalism, Externalism, and Transcendental Idealism, in: Synthese 160 (2008), p. 355-374.

∏

© ️
2026



210

aard van de bijlagen

Verena Mayer focust op de fenomenologie als wetenschappelijke methode 
die met de precisie van de wiskundig opgeleide Husserl steeds verder werd 
verfijnd. Fenomenologie an sich is eerder didactiek dan geleerdheid. 
H. C. Rümke, psychiater in de lijn van Karl Jaspers, noteerde: 

“De beleving van het zinvol ingeschakeld zijn wordt niet alleen van binnen bepaald. Er 
is iets buiten mij, een constellatie waarop het ik reageert, waarmee het in een eenheid 
van handelen versmelt, en het is juist deze situatie buiten het ik waarvan een ongekend 
fascinerende kracht uitgaat: Zoals het geheel betekenis heeft voor het ‘ik’, zo heeft het 
ingeschakelde ‘ik’ op enigerlei wijze betekenis voor het geheel. De gehele beleving is met 
een onzichtbare betekenis beladen. Deze zin, deze betekenis wordt aangevoeld, wordt 
geschouwd. De beleving ingeschakeld te zijn wordt symbool. Dat is de zin. [...] 
Tot de voorwaarden, die de bedoelde ervaring mogelijk maken, behoort het vermogen tot 
symbolisch zien. Welk vermogen is dit? Het is zonder twijfel iets dat samenhangt met wat 
Edmund Husserl de Wesensschau noemt, het vermogen door indringend en zuiver aan-
schouwen de kern van het aanschouwde in zich te voelen opgaan.” 1

In deze sfeer zijn de bijlagen samengesteld. De filosofie verwijst voor het 
begrip fenomenologie naar Husserl en Levinas. Daarbuiten is het gebruik van 
dit predicaat minder afgebakend. In deze eclectische en twijfelachtige keu­
ze ligt de nadruk op het invoelend begrijpen van aard, samenhang en wer­
king binnen de humaniora, en probeert toegevoegde waarde van de ‘feno­
methode’ in het dagelijkse communicatieve taalgebruik te verhelderen.2

								        d. m.
algemene graadpleegde literatuur3

J. H. van den Berg (ru Leiden) Psychologie en geloof  § vi, Nijkerk 1958.

Jan Bor (red.) 25 Eeuwen westerse filosofie, Amsterdam 2003.

K. A.H. Hidding (ru Leiden) Mens en godsdienst, Delft 1954. 

Tatjana Kochetkova, Pluraliteit van de levenskunsten, Antwerpen /Apeldoorn 2018.

K. Kuypers (red.) Encyclopedie van de filosofie, Amsterdam 1977; L. ten Kate (red.) Idem, 2007

Michael Landmann (fu Berlin) Philosophische Anthropologie, Berlijn 1964.

J. Nota (Berchmaniaum Nijmegen) in W.P. Encyclopaedie 1952; Theologisch Woordenboek 1958

N. Perquin, H. van Breda c.s. in Katholieke Encyclopaedie van Opvoeding en Onderwijs  
(3 delen), ’s-Gravenhage 1951-’52 en ’54 (geciteerd als keo).

Peter Reynaert (red.) Husserl, Kapellen 2006.

H. Störig, Geschiedenis v.d. filosofie deel vii § vi Fenomenologie Utrecht 1982.

K. Waaijman, Spiritualiteit; vormen, grondslagen, methoden, Kampen 2000.

1	 Karakter en aanleg (k&a) p. 47, Kampen 2003;  zie ook blz. 292 en 350.

2	 zie bijlage 23 Het tekort van het teveel op blz. 287 e.v.
3	 Specifieke bronnen en verwijzingen staan als voetnoot onder de betreffende tekst.

deel 2  bijlagen

Inkijk-exemplaar © 2/17



211

deel 2  bijlagen

    1	 Redactionele eindnoten					  
    2	 Begrippen				  
    3	 Filosofie als strenge wetenschap	 			 
    4	 Wetenschap van het tussenrijk				  
    5	 De fenomenologie is een methode 			 
    6	 Op het breukvlak van twee eeuwen			 
    7	 Marburg:  Filosofie, ethiek en compassie 			 
    8	 Brief aan Rudolf Otto 					   
    9	 Marburg am Lahn					   
    10	 Richard Rorty  Filosofie als wetenschap en metafoor	
    11	 Peter Sloterdijk  De macht over het leven			
    12	 Husserl als voorloper van de 20e eeuwse filosofie		
    13	 Henri Bergson  Invoelend denken			 
    14	 Synthese of compromis 					  
    15	 Fenomenologie als filosofie van het jodendom		
    16	 Religiefenomenologie					   
    17	 Fenomenologische religiepsychologie			 
    18	 Fenomenologische psychologie				  
    19	 James’ object of thought en Husserl’s noëma		
    20	 Karl Jaspers  Onvoorwaardelijke verantwoordelijkheid	
    21	 Levinas  Het is volstrekt persoonlijk			 
    22	 Max Scheler  Fenomenologische mystiek			 
    23	 D. Denys  Fenomenologische psychiatrie			
    24	 R. Morgan  Fenomenologische pedagogiek		
    25	 H. C. Rümke/G. van der Leeuw  De onrust van de mens
    26	 H. L. van Breda e.a.  De fenomenologische methode	

    27	 Fenomenologische literatuurstudie en -hermeneutiek
    28	 Object & subject, subjectcentrisme en substantie
    29	 Husserliana  (gw) Material, Dokumente & Briefwechsel (bw)	
    	 Nederlandse (secundaire) literatuur 
	 Naamregister 						    
  	   Zaakregister						    
		  Colofon						    

212
215
224
225
226
227
228
229
230
234
250
253
259
261
264
267
274
275
276
281
283
284
287
291
292
294
302
314
316
336
339
342
357

© ️
2026



212

1	 p.22 – psychologisme is de gedachte dat aard en eigenschappen van de men-

selijke ziel het leidend beginsel voor alle domeinen binnen de filosofie hoort te 

zijn. De uitgangsvorm isme verheft het oorspronkelijke begrip tot de exclusieve 

en dogmatisch/orthodoxe wereld- c.q. levensbeschouwing. Geestelijke waar-

den worden tot psychologische oorzaken herleid. Dit idee werd scherp bestreden 

door Husserl in Logische Untersuchungen i. Hij stelt er Kant tegenover, die uitgaat 

van objectief-geldende inhouden in wetenschap, ethiek en estethica die niet tot 

een psychologische oorsprong in het menselijk subject kunnen worden herleid.1

biologisme = overtuiging dat alles biologisch verklaard kan worden. 

mircea eliade beschrijft de mentaliteitswissel van de geschiedenisbeleving.

—	 het schrikbewind van de geschiedenis is moeilijk te verdragen in het licht van de 

verschillende historicistische filosofieën waarin de totstandkoming van elke histo-

rische gebeurtenis in zichzelf is gelegen en te verklaren vanuit een ononderbro-

ken reeks historische opvolgingen: l’histoire se répète is de volledige en enige zin. 

Het oude archetypische historicisme staat tegenover de moderne na-Hegeliaanse histori-

sche opvattingen. Onder historisme of historicisme vallen de verschillende waarden 

van de 20ste eeuwse historie zoals het relativistische vitalisme van Dilthey, het stori-

cismo assoluto van Croce, het attualismo van Gentile, de historische rede van Ortega y 

Gasset. Het historicisme bleek in zijn verschillen en nuances, van het lot van Nietz-

sche tot de tijdelijkheid van Heidegger, niet over de juiste wapens te beschikken. 

Het is geen toeval dat de amor fati, de wanhoop, en het pessimisme bij historisten 

de waarde van heroïsche deugden en kenmiddelen krijgen.2 Historisme is de geschied-

schrijving die het unieke van elke gebeurtenis benadrukt door zich in te leven 

in de situatie; het onderwerp moet verstehen worden. De historicistische zienswijze 

heeft geen definitief beslag gelegd op het hedendaagse denken en is vooral ver-

kondigd door denkers die nooit een ononderbroken schrikbewind aan den lijve 

hebben ondervonden, zoals zij die getekend zijn door het durende noodlot der 

geschiedenis waar niet al wat geschiedt goed is omdat het geschiedt. 

islamisme = ongetemperde nietsontziende geloofsijver;

naturisme = natuur als oerbeginsel. 

1	 lit.: M. Scheler, Die transzendentale und die psychologische Methode, Leipzig 1900; 2e herz. druk 1922.
2	 Karl Popper vatte zijn kritiek samen in De armoede van het historicisme (1944) Aula b 532 1967 en De 

vrije samenleving en haar vijanden (1945) Rotterdam 20073

bijlage 1  redactionele eindnoten 

Inkijk-exemplaar © 2/17



213

2	 p.  65 – charles sanders peirce introduceerde het verschil tussen type en 

token. Dit verschil wordt uitgedrukt d.m.v. verzamelingen waarbij een token 

een element is van een oneindige verzameling tokens die identiek zijn onder een 

bepaalde eigenschap. De verzameling staat dan voor het type. Een plant is dan 

een component van de oneindige verzameling gekarakteriseerd door de eigen-

schappen die maken dat een plant een plant is. Het type-token-onderscheid lijkt geen 

empirisch onderscheid maar een constituerend aspect van onze realiteit want we 

kunnen wat we waarnemen of waar we over praten alleen zien als tokens van een 

bepaald type (dus als elementen van oneindige verzamelingen). Door het a priori-

sche karakter van het type-token-onderscheid komt het in aanmerking voor een 

Platonische of Kantiaanse interpretatie.

3	 p. 76 – apophansis nennt Aristoteles ein sprachliches Gebilde, das wahr oder 

falsch sein kann. Gelegentlich verwendet er stattdessen auch protasis. Im Latei-

nischen stehen enunciatio, sententia, propositio. Die Apophansis kann nach Aristo-

teles als Kataphasis, Bejahung (s.d.), oder Apophasis, Verneinung, auftreten. Die 

traditionelle Logik sagt auch Urteil. Heute hat sich in der Logik der Terminus Aus-

sage eingebürgert. © 1971 Schwabe Verlag ag, Basel. (Albert Menne in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie.)

4	 p.  220 – fenomenalisme (fil.): Stelling dat de eigenschappen van dingen slechts 

de wijze zijn waarop het ons onbekende Ding an sich aan ons verschijnt; kennis is 

de verschijningsvorm, niet het wezen.

5	 hfst. vi §  4 – principes van oorzaak & gevolg en overeenstemming

	 De werkelijkheid is niet per definitie het gevolg van zichtbare oorzaken. Bewust-

zijn – bedoelingen, gedachten en gevoelens – ‘regelen’ een zichtbare wereld van 

gevolgen. Logischerwijs heeft iets at random een oorzaak die buiten ons bereik ligt 

en alleen binnen ons vermoeden aanwezig kan zijn.1 

6	 p.  241 bijlage  10, §  2 – buitenredelijk, Außerhalb des Rationalen, onmeetbaar, 

kan slechts bij benadering worden (aan)geduid; niet te verwarren met irraisonabel.

1	 terzijde: Niet toevallig gebruikt dit boek het begrip ‘toeval’ als notion négative: Het is geen toeval dat...

eindnoten 

© ️
2026



214

bijlage 1  synchroniciteit

synchroniciteit is een Jungiaans begrip dat zinvolle coïncidentie of equivalentie 1 

uitdrukt tussen een geestelijke en lichamelijke staat of een fysieke gebeurtenis 

die geen causaal verband hebben. Zulke synchronistische verschijnselen zijn inner-

lijke ervaringen als dromen en voorgevoelens die overeenkomsten in de bui-

tenwereld vertonen. Het innerlijke beeld of voorgevoel was ‘echt’. Het is ook de 

gelijktijdigheid tussen soortgelijke of gelijkende dromen, gedachten etc. die op 

	 hetzelfde moment op verschillende plaatsen voorkomen.2 Geen van beide ver-

schijnselen kunnen causaal verklaard worden. Parallelle psychologische ver-

schijnselen zonder causaal verband hebben dus een andere relatie met het gebeuren. 

De kern van dit verband lijkt de relatieve gelijktijdigheid, vandaar synchronistisch 

alsof tijd geen abstract maar een concreet, een als vorm gedacht continuüm 2 is dat 

kwaliteiten of fundamentele voorwaarden bevat die zich relatief  3 gelijktijdig op 

verschillende plaatsen in een causaal onverklaarbaar parallellisme 4 kunnen mani-

festeren, zoals bij het gelijktijdig verschijnen van dezelfde gedachten, symbolen 

of gemoedsrust.5  De gelijktijdigheid van twee naar betekenis en niet causaal ver-

bonden gebeurtenissen is hier wezenlijk. Het algemene begrip synchroniciteit, in 

de betekenis van tijdelijke coïncidentie van meerdere niet causaal op elkaar betrokken 

gebeurtenissen die eenzelfde of aan elkaar verwante zin hebben, verschilt van 

synchronisme dat alleen de gelijktijdigheid van twee gebeurtenissen uitdrukt.’6 

Synchroniciteit is niet mysterieuzer dan ’t discontinuüm, de losse eindjes van de 

natuurkunde. Voor de causaliteit als strenge Wissenschaft is het ondenkbaar dat er 

oorzaakloze verschijnselen bestaan. Zinvolle samenvallingen zijn denkbaar als 

zuivere toevalligheden. Hun ‘onverklaarbaarheid’ is niet zozeer dat de oorzaak 

onbekend is, alswel dat hun ‘onbegrijpelijkheid’ voor categoriserend en classifi-

cerend denken ondenkbaar is.’∏
1	 coïncidentie: toeval = samenloop van omstandigheden, equivalent: gelijkwaardig.
2	 synchroniciteit: Het synchroon-zijn = gelijktijdigheid van twee of meer, niet strikt causaal op elkaar 

betrekking hebbende gebeurtenissen waarvan de betekenis van gelijk of verwant gehalte is; 
	 synchronisch (Fr.): Van gelijke tijd = in de tijd samenvallend; 	synchronistisch (Du.): gelijktijdig.
3	 relatief (Fr, Lat.): betrekkelijk = afhangende van iets anders; continuüm ( Lat.): doorlopend, aansl. geheel.

4	 parallel (Fr, Gr.): overeenkomend = vergelijkbaar, overeenkomstig geval.
5	 R. Wilhelm en C. G. Jung: Het geheim van de gouden bloem, Amsterdam 1953 p. 15. 
6	 Jung: Naturerklärung und Psyche Synchronizität als ein Prinzip akausaler Zusammenhänge, Zürich 1952 p. 26.

Inkijk-exemplaar © 2/17



215

bijlage 2  begrippen

_   AANSCHOUWING 

	 Intuïtie, onmiddellijk inzicht, ingeving. Aandachtig richten op iets dat zelf onmiddellijk ge-

geven is. Kennis komt tot stand door samenwerking van aanschouwing en denken: 

Anschauungen ohne Begriffe sind blind, Begriffe ohne Anschauung sind leer.1 Voor Husserl 

is Anschauung zowel zinnelijkheid (Sinnlichkeit = ook ‘aanschouwlijkheid’) als bo-

venzinnelijk (zaken van hoger orde) en stelt dit tegenover de zg. Engelse abstrac-

tietheorieën. Zo komt hij tot zijn ideeën over de wezensschouw. Aanschouwing 

is verwant met de begrippen evidentie en intuïtie (intuïtionisme). Duits kent een 

rijke inhoud toe aan Anschauung omdat het historisch is gegroeid– vanuit contem-

platio (beschouwing) en intuiti (aanschouwing). ’t Duits spreekt van Weltanschau-

ung = wereldbeschouwing en ook van historische Anschauung.

_   ACT 

	 Ágere = doen/daad, handeling; het naar de tijd begrensde en kwalitatief bepaalde moment 

van een activiteit, bv. denkact, wilsact. In de metafysica tegenover potentie en bete-

kent daar het zijnde op de wijze van werkelijk (in actu) zijn, werkelijk dit of dat 

zijn, tegenover het zijnde bij wijze van mogelijkheid (in potentia), d.i. kunnen dit 

of dat zijn. Beide zijn een reële wijze van zijn en wel zó dat beide de samenstel-

lende beginselen van één iets of zijnde zijn. Act en potentie hebben dus een onder-

linge relatie. Aristoteles ontdekte deze dynamis en energeia in zijn analyse van de 

reële verandering in de dingen. Thomas van Aquino vatte alle (ontologische) struc-

tuurverbanden op naar dit model van de onderlinge relatie van act en potentie.2

_   BELEVING, INTENTIONALITEIT, ERVARINGSHORIZON 
	 & TIJDSBEWUSTZIJN
	 De fenomenologie gaat uit van de Erlebnis, de geleefde ervaring (expérience vécue), 

de alledaagse leefwereld (Lebenswelt), die gekenmerkt wordt door een polaire 

structuur: in de beleving zijn een ervarend bewustzijn en een ervaren werkelijk-

heid op elkaar betrokken (Intentionalität). Binnen deze intentionaliteit tekenen 

de dingen in de wereld en het bewustzijn zich ten opzichte van elkaar af.

– DE BELEVING. Alfa & Omega van de fenomenologische benadering is dat, waar zich 

de laatst toegankelijke bronnen van de ervaring bevinden.3 Gewoonlijk gaan onze bele-

1	 begriffe: gedachte, denkbeeld, idee; anschauung: inhoud.
2	 lit. L. Fuetscher, Akt und Potenz (1933); L. Lavelle. De l’acte (1946); C. Giacon, Atto e potenza (1947).
3	 Karl-Heinz Lembeck, Einführung in die phänomenologische Philosophie, Darmstadt 1994, p. 27.

© ️
2026



216

bijlage 2

vingen op in het alledaagse. De fenomenologie haalt de beleving naar voren, ana-

lyseert, bekijkt de verschillende kanten en verheldert haar grondstructuur. Het 

doel is de beleving in haar wezenlijke structuur te doorgronden. Daartoe moet 

het vanzelfsprekende en ondoordachte doorbroken worden. Dat gebeurt door 

het toepassen van fenomenologische technieken, die ons naar de zaak zelf voeren. 
– DE INTENTIONALITEIT. De beleving kent twee polen: de pool van het ervarend 

subject (noësis) en die van de bewustzijnsinhoud (noëma). ‘Het noëma omvat de in-

tentionele zininhoud waarnaar de intentionele beleving uitgaat. De noësis is het 

bezielende, het zin-verlenende moment in de intentionele voltrekking’.1 De noë-

tisch-noëmatische correlatie is een beweeglijk gebeuren. Eén zelfde noëmatische 

inhoud kan zich van verschillende kanten tonen en het noëtisch bewustzijn kan 

hetzelfde van meerdere kanten naderen. Je kunt een tafel van voor naar achteren 

en van opzij bezien (noëma). Ik kan deze ook bekijken, voelen en ruiken (noësis). De 

noëtische betrokkenheid is de Einstellung, de noëmatische inhoud Abschattung, af-

schaduwing.2 De fenomenologie onderscheidt vier Einstellungen.3

1 Het perspectief van het lichaam.  (Een gebouw met drempels voelt anders met een handicap.)

2 Het gezichtspunt van de praktijk.  (De wandelaar kijkt anders naar het bos dan de boswachter.)

3 De gemoedsinstelling.  (Ben ik angstig of vol vertrouwen, voel ik mij geborgen of ontheemd?) 

4 Het historisch perspectief.  (We kunnen ons niet losmaken van de tijd waarin we leven.) 

Zo zijn er uiteenlopende Einstellungen mogelijk waaraan evenveel Abschattungen 

vastzitten. Voor het geestelijk leven c.q. de levensbeschouwing is de polariteit 

tussen Abschattung (noëma) en Einstellung (noësis) van groot belang. De verschil-

lende grondwoorden indachtig en het kijken naar de verschuivingen binnen de 

humaniora verhelderen het grondgegeven van de historische Einstellungen en de 

daarbij behorende Abschattungen. 

1	 Ibid. p. 47.
2	 vgl. B. Delfgaauw, De wijsgerige Thomas: Begrijpen is altijd het begrijpen van iets dat zich láát begrij-

pen (aliquod intelligibile). Wij nemen ons begrijpen wáár. Niets abstracts, een begrijpen van íets. De 
gedachte van de intentionaliteit: bewustzijn is bewustzijn van iets (Sartre). Dat is de fenomenologie gebaseerd 
op het idee van Brentano († 1917) dat via Hegel († 1831) en Van Aquino († 1274) terugvoert tot Plotinus 
(† 270) die de zintuiglijke waarneembare wereld als een mooie maar onechte afschaduwing beschouwde 
van de transcendente, onstoffelijke reële wereld. Annalen van het Thijm-genootschap Baarn 1984.

3	 W. Luijpen, Nieuwe inleiding tot de existentiële fenomenologie, Utrecht 2008, p. 88-91.

Inkijk-exemplaar © 2/17



217

– DE ERVARINGSHORIZON  De ervaring voltrekt zich binnen een ervaringsho-

rizon: ‘Elke ervaring heeft een kern, iets dat werkelijk en stellig gekend wordt; 

een inhoudelijkheid met onmiddellijk zelfgegeven specifieke kenmerken. Over 

deze kern van een bepaald zo-zijn heen, het in de eigenlijke zin als zelf daar ge-

geven, daaroverheen heeft zij haar horizon’.1 

	 Wat in de beleving concreet is, ligt ingebed in een mee-gegeven horizon van bete-

kenissen die zich aan het kennend subject ontvouwt. Husserl onderscheidt hier 

een binnen-en buitenhorizon. De binnenhorizon bestaat in de ontvouwing van 

steeds nieuwe aspecten die een zaak bij nadere beschouwing blijkt te bevatten. 

	 Wanneer ik de voorzijde van iets zie (meer zie ik eigenlijk niet), ‘zie’ ik ook altijd 

de achter-, onder- en bovenzijde. Ik ‘zie’ dat het geworden is en dat het nog iets 

anders kan worden enzovoort. Ik neem dus bij het simpele kijken naar iets al-

lerlei facetten in ogenschouw. Deze facetten ontvouwen zich niet willekeurig, 

ze houden zich ‘aan manieren en regelvormen die met het wezen van de zaak 

overeenstemmen en gebonden zijn aan a prioritypen.’2 Een bureau legt geen ei 

dat door de bureaustoel wordt uitgebroed. De binnenhorizonontvouwing ligt 

‘voorgetekend in het algemene van het waargenomen ding überhaupt en als zo-

danig, respectievelijk in het algemene wezen van dit waarnemingstype dat wij 

dingwaarneming noemen’.3 Daarom kan Husserl zeggen: ‘Horizonten zijn voor-

getekende potentialiteiten’.4 

	 Behalve de binnenhorizon, ‘een systematische veelheid van mogelijke waar-

nemingsmatige presentaties [...] heeft het ding nóg een horizon: tegenover de 

binnenhorizon> een <buitenhorizon, precies als ding van een dingveld. Dat veld 

verwijst uiteindelijk naar de hele wereld als waarnemingsveld. Het ding is een 

ding in de totaalverzameling van simultaan werkelijk waargenomen dingen’.5 

– HET TIJDSBEWUSTZIJN  Onze beleving is nooit pure nu-beleving, steeds is er 

sprake van retentie & protentie: ‘Bewustzijn is niet denkbaar zonder het mee-be-

wustzijn van het bewustzijnsverleden en de voorverwachting van het toekom-

1	 E. Husserl, Erfahrung und Urteil, Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hamburg 19856, p. 27.
2	 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie i (hua iii) Den Haag 1950, p. 113. 
3	 Ibid. p. 100-101.
4	 Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (hua i), Den Haag 1950, p. 82.
5	 Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie (hua vi), Den Haag 

1954, p. 165.

begrippen

© ️
2026



218

bijlage 2

stig bewustzijn’.1 Beleving is een stroom.2 ‘Elke beleving is een voortdurende 

beweging, waarin iets wat er net nog was door iets dat oorspronkelijk gegeven is 

bemiddeld wordt naar iets toe dat verwacht wordt’.3 Wat in de beleving nog aan-

wezig is van het voorbije, noemt Husserl retentie en wat reeds aanwezig is van het 

komende, is protentie.4 ‘Onafgebroken verandert het waarnemingsmoment in het 

aansluitende bewustzijn van het zojuist-voorbije en tegelijk licht een nieuw nu 

op, enzovoort’.5 Waar deze belevingsmomenten in de belevingsstroom in elkaar 

grijpen, vindt het tijdsbewustzijn zijn oorsprong. Ieder belevingsmoment is oor-

spronkelijk het in-één van verleden-heden-toekomst. ‘De zin van het nu-beleven 

is te danken aan een als tijd bemiddelde ervarings- en dienovereenkomstige ver-

wachtingshorizon’.6 De intentionele beleving voltrekt zich in een voortdurend 

hernemen van het voorbije en een voortdurend anticiperen van het komende in 

het heden van de ervaring.

_   EPOCHE 
	 Om bij het bewustzijn te komen en het te ervaren is oordeelsonthouding nodig; Hus-

serl noemt het epoche. Een inkeer en soort van afstand nemen om inzicht te krijgen 

op het gebeuren. Het bewustzijn dat hij schetst en in kaart brengt, gaat vooraf 

aan de gekende wereld. De wereld is van vóór het bewustzijn en wordt erdoor 

gevormd. Om dit wereldse bewustzijn als nieuw ervaringsterrein te ontginnen 

is een epoche nodig. Daarin abstraheer je de wereld zoals ze in de ‘natuurlijke 

instelling’ gekend en uitgelegd wordt. Als zodanig wordt ze tussen haakjes gezet. 

Je velt geen oordeel over wat je kent en wat ze heten te zijn. Los van theorie en 

beperkt tot de belevingsstroom en wat daarin verschijnt voor het bewustzijn. — De 

epoche geeft toegang tot wat Husserl het transcendentale bewustzijn noemt. Door 

het venster naar de buitenwereld even te sluiten, treed je het wonderlijke gebied 

binnen: door naar binnen te keren zie je hoe en op grond waarvan de wereld in ons waarnemen 

en denken tot stand komt. Je stopt met oordelen; je onderbreekt het proces van objec-

1	 K. Lembeck, Einführung in die phänomenologische Philosophie, p. 54.
2	 Ibid. p. 53.
3	 Ibid. p. 59 [zie ook over Lembeck alhier op blz. 215, 202, 338].
4	 Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (hua xvii), Den Haag 1966, p. 26, 62, 67, 100, 186-187; 	

Formale und transzendentale Logik (hua xvii), Den Haag 1974, p. 317-318.
5	 hua iii, p. 84.
6	 Lembeck 1994, p. 59 .

Inkijk-exemplaar © 2/17



219

tivering en gaat niet mee in de voltrekking daarvan. Hoe worden door de activi-

teit van het bewustzijn de dingen voorgesteld of geobjectiveerd? Je neemt van 

binnen waar dat wijzelf de wereld vormgeven en hoe dat werkt. Door de zg. reali-

teit buiten beschouwing te laten, ontsluit je het buitensporige van het aan die reali-

teit ten grondslag liggende bewustzijn. Buitensporig omdat de activiteit en dyna-

miek buiten de objectwereld ligt. Dat buitenreële is voor Husserl belangijk. Sartre 

over de epoche: ‘Je zuivert er het bewustzijn in van alle <dingmatigheid>’. Immers, het 

bewustzijn zelf is niet iets binnen de wereld van het waargenomene en gekende. 

Het valt er buiten, is ‘objectloos’. Dit betekent niet dat het zo ontsloten bewustzijn 

in zichzelf opgesloten is. Voor Husserl is het kenmerk van bewustzijn intentiona-

liteit. Het is geen in zichzelf rustende, onuitgebreide, puur innerlijke res cogitans 

of denkende substantie. Het staat altijd in verhouding tot de wereld. Het is altijd 

bewustzijn van iets of mens. Ons bewustzijn is wezenlijk gericht op iets buiten onszelf.1
_   HEURISTIEK 

	 De kunst van het vinden (d.m.v. intuïtie, ondervinding en inzicht) in tegenstelling tot 

de kunst van het bewijzen (algoritmische onderzoeksijver). Aannamen niet ter verkla-

ring van fenomenen wel om fenomenen te kunnen ontdekken.2 

_   NOËMA & NOËSIS

	 Noësis is het denken dat zich richt op de act van het transcendentaal bewustzijn 

zelf en bij noëma is het denken gericht op het object voor zover het in deze act als 

fenomeen verschijnt.

_   PHÆNOMENOLOGIE 

	 afgeleid van phænomeen is leer der verschijnselen. J. Lambert († 1777) gebruikte het 

begrip en Hegel bracht het met Phänomenologie des Geistes binnen de filosofie. 

Chantepie de la Saussaye opende in 1887 zijn Lehrbuch der Reliogionsgeschichte 

ermee. Zoals William James in 1890 met The Principles de encyclopedische basis 

voor de psychologie legde3, zo fundeerde Husserl vanaf 1896 de fenomenologie 

met zijn logicacolleges die op het breukvlak van de twee eeuwen culimineerden met 

1	 Jan Bor, Een (nieuwe) geschiedenis van de filosofie, Amsterdam 20114, p. 211-212.
2	 vgl. C. A. van Peursen, Ars inveniendi; Filosofie van de inventiviteit, 1993.
3	 James doceerde aan Harvard. Up to the present time the only course in the country where students can be made 

familiar with the methods and results of recent German researches in physiological psychology: the philosophical 
stand point of Dr. James is essentially that of the modified new-Kantianism of Renouvier (Stanley G. Hall, Philos-
ophy in the United States 1879 p. 97).

begrippen

© ️
2026



220

het verschijnen van Logische onderzoekingen i. In de religiefenomenologie is de kern-

vraag waarom bepaalde fenomenen religieus zijn.1 Husserl zag de fenomeno-

logie als de wetenschap van het wezen der dingen, niet van de weerglans. Hus-

serl had geen troebele schrijfsels maar een strenge Wissenschaft voor ogen. De 

fenomenoloog beoogt eerst het zuivere beschouwen van het verschijnsel zelf. 

Allereerst wordt het fenomeen inlevend aanschouwd zoals het in wezen is. – De 

essentia van de fenomenologie geven zich niet snel bloot. Husserl tekent het ver-

schil tussen methode en systeem. Het gaat het niet om het idealistische systeem 

dat Husserl ontwierp als wel om de fenomenologische methode zoals hij deze 

in de Logische Untersuchungen uit 1900 beoefende. Hij werd hierin gevolgd door 

Scheler, Pfänder, Reinach, Edith Stein, Heidegger e.a. Later volgden o.a. Sartre, 

Merleau-Ponty, F. Buytendijk, Jan Langeveld2 en J. H. van den Berg, hoogleraar 

Fenomenologische methode & Conflictpsychologie.

godsdienstfenomenologie
	 Eva Hirschmann promoveerde in 1940 bij Van der Leeuw over de fenomenologi-

sche methode in de godsdienstwetenschap.3 Zij onderscheidt drie hoofdgroepen: de 

beschrijvende (De la Saussaye c.s.), de filosofisch-psychologische (Scheler c.s.) en begrij-

pende (Søderblom, Otto, Van der Leeuw c.s.). De overeenkomst is de bevinding dat 

het numineuze een categorie sui generis is: het heilige is van een eigen, bijzondere 

aard, enig in zijn soort en niet te herleiden: uniek. 

	 De oudeeuwse theologie en modernistische psychologie verloren hun ver-

trouwde ijkpunt: het is krisis en een keerpunt.4

1	 Gerardus v. d. Leeuw merkt in 1924 op: ‘Wij houden ons voorlopig aan de term fenomenologie; er zijn 
meer methoden zoals Husserl’s filosofie en Jaspers’ psychiatrie die, verwant, toch iets anders bedoelen’.

2	 Martinus J. Langeveld, in 1946 benoemd als hoogleraar pedagogiek in de volle omvang, begint een so-
ciaal-wetenschappelijk pedagogisch instituut met fenomenologie als kerntheoretisch uitgangspunt met als op-
dracht om gedachten en gedrag van jongeren diepgaand te Verstehen. 	 Zijn biograaf is trefzeker: Pedagoog 
aan de hand van het kind. Wederzijds vertrouwen tussen bevoegd gezag en jongeren is voorwaarde voor 
een emancipatoir en op elkaar betrokken pro-actief ontwikkelingsproces. De fenomenologische methode werd 
de structuur waarbinnen de autonome pedagogiek werd opgebouwd. – Zijn Beknopte theoretische Peda-
gogiek uit 1945 maakte de weg vrij naar waardevrije beschouwing over de samenhangende problemen 
van levensbeschouwelijke aard. Zijn Inleiding tot de Studie der paedagogische Psychologie staat zonder oor-
deel tegenover de hulpvraag en daagt uit tot dieper zoeken en experimenteren. 

3	 Hirschmann, Phänomenologie der Religion, p. 111 Würzrbug 1940.
4	 lit.: J. A. van Belzen, Religionspsychologie: Eine historische Analyse, Dordrecht 2015.

bijlage 2

Inkijk-exemplaar © 2/17



221

de antieke godsdienstpsychologie was een tragedie in drie bedrijven: voor-

spel, overwinning en ondergang.1 Het voorspel in de jaren ’17 en ’18 wordt ingeleid 

door vier publicaties en bestaat, net als de ondergang in 1921, uit drie categorieën:

1.	 positivistisch empirisch-(religie-)psychologisch, 
2.	 (buiten-)redelijk-religiepsychologisch en 
3.	 institutioneel-religiepsychologisch.

 

De 1e positivistische publicatie van het voorspel is Heiler’s Das Gebet uit 1918. 

De 2e is het (buiten-)rationele boek Das Heilige van Rudolf Otto uit 1917, de internatio-

nale bestseller van het interbellum. 

De 3e is Barth’s aanval op het institutionele in 1918: ‘Religie is antwoorden op de 

soevereine handreiking van ’t heilige’.1a 
Dit wordt duidelijk met Husserl’s gedachten over de waarneming. Rond 1900 waren 

er de wonderlijkste psychologische definities in omloop. In Harvard had James deze 

geordend en benoemd. Lipps meent in zijn Leitfaden dat waarneming bestaat uit das 

Denken des durch das Bild repräsentierten Gegenstandes.2 Husserl protesteert tegen deze 

immanentie in de psychologie van de waarneming, tegen de kortsluiting van buiten-

binnen = binnen-binnen. Er is geen innerlijk object, schrijft Husserl: ‘anders zijn er 

twee werkelijkheden: één in en één buiten ons, terwijl er één is. Het ding neem 

ik waar, niet het beeld: den Baum dort im Garten, das und nichts anders ist das wirkliche 

Objekt der wahrnehmenden Intention.’3 Dat de waarneming zich onderscheidt door 

das Bewußtsein der Wirklichkeit dieses Gegenstandes, maakt het nog erger. Wanneer de 

werkelijkheid niets meer betekent dan het bewustzijn van de werkelijkheid, dan 

wil dit nog eens zeggen dat de waarnemer te maken heeft met zichzelf en met niets 

buiten deze. Het was een nieuw gezichtspunt met serieuze consequenties. 

1	 De (schijnbare) overwinning manifesteert zich in 1921 met Girgensohn’s Der seelische Aufbau des religiö-
sen Erlebens, G. Wunderle, Zur Psychologie der Reue (1930)  en Wobbermin’s Wesen der Religion (1922). De 
theoloog Georg Wobbermin stond aan de wieg van de godsdienstpsychologie in Duitsland en vertaalde 
in 1907 William James’ Varieties. De Amerikaanse (godsdienst-)psychologie was veel meer volgens de 
ervaring-expirimenteel en de Duitse meer filosofisch-theologisch. vgl. J. Waardenburg, Religie onder de loep 
hfst iv § 1c Het psychologisch gezichtspunt, p. 160 Baarn 1990.   —   1a)  Karl Barth, Römerbrief, Zürich 1919.

2	 Th. Lipps, Leitfaden der Psychologie, Leipzig 19032 p. 12. De waarneming ziet geen werkelijkheid, zij denkt een 
beeld van die werkelijkheid. Wie waarneemt ziet, hoort, voelt noch ruikt, maar denkt. Niet de wer-
kelijkheid, maar een beeld hiervan dat zich in ons bevindt als een innerlijk gegeven afdruk of afspie-
geling. vgl. J. H. v.d. Berg, Psychologie en geloof hfst vi § 1 Het voorspel, Nijkerk 1958.

3	 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen	Philosophie i 1913 ,p. 186 – hua iii Ideen.

godsdienstfenomenologie

© ️
2026



222

bijlage 2

Wie zich ziende bezighoudt met het gindse is bezig met aldaar en niet aanwezig bij 

zichzelf alhier. De 4e publicatie uit 1921, Scheler’s Reue und Wiedergeburt, laat de schijn 

van de filosofisch-theologische zege zien. Zonder koele data van rigoureuze empi-

rische bewijskunst of vermoeid door eindeloze experimenten, schrijft hij een licht-

voetig essay dat alles wat tot 1921 religieus/psychologisch bereikt is achter zich laat. 

In enkele woorden wordt duidelijk hoe een eerste confrontatie met een religieus 

fenomeen tot de conclusie kan leiden dat dit fenomeen thuishoort in een relatie, en 

constateert een godsdienstpsychologisch lijden aan gedachten over zichzelf.1

max scheler, (1874-1928) was een gecompliceerde figuur die zich met wonderlijke 

productiviteit in vele kringen bewoog: ethica, kentheorie, cultuurfilosofie, godsdienstfilo-

sofie, psychologie, pedagogie. Er worden oplossingen aangedragen voor fundamentele 

problemen die elkaar lijken uit te sluiten. Zijn centrale thema is een mysterie: wat 

is de mens? Het is een zoeken met als hulpvraag: wat is de mens Scheler? Leven en filo-

soferen zijn bij deze één; kennis van zijn leven is nodig voor inzicht in zijn denken. 

Hij promoveert bij Nobelprijswinnaar Rudolf Eucken. In 1901 ontdekt hij de feno-

menologie. Husserl’s directe bewustzijnservaring wordt door hem omgebogen naar 

het emotionele: filosoferen vanuit de eigen ervaring in de volle omvang van ’t woord. Hij 

volgt de fenomenologische grondintuïtie en kiest voor het realisme. In 1913 komt 

zijn eerste boek uit, dat ook het minst onsystematische is van zijn oeuvre. Het is 

de basis voor zijn latere werk m.n. Formalismus in der Ethik und die materiale Werte-

thik uit 1921. De nadruk ligt op objectieve waarden die los van de mens gelden en 

door de mens hiërarchisch te realiseren zijn. Dit keerpunt in de ethiek gaat over hen 

die deze waarden willen waarmaken binnen twee polen: geestesleven en augustijnse 

inspiratie: natuurgenade, met nadruk op de geest en de genade die eenheid schenken 

aan het wezen van de innerlijk tegenstrijdige mens.2
Rond 1916 verdiept zijn mensbeeld.3 Door de aard van de publicaties op allerlei 

gebied meenden velen een nieuwe Augustinus te mogen begroeten. Hij werkt in 

Vom Ewigen im Menschen zijn godsdienstfilosofie uit. Net als Rudolf Otto gaat hij in op 

het hoogste in de (religieuze) waardenhiërarchie: het heilige. De religieuze act is 

1 	  vgl V.d. Berg 1958, hfst vi § 2 De (schijnbare) overwinning.
2	 vgl. de socioloog Paul Neff in Religion und Genade; Mit Geleitwort von Rudolf Otto, Gießen 1927.
3	 De mens is slechts door God begrijpelijk: Theomorphismus (De mens als het beeld van God). 

Inkijk-exemplaar © 2/17



223

vormend voor het wezen van hen die in het leven Iets hogers nastreven.1 In Vorbilder 

und Führer wordt het thema schaamte & schaamtegevoel uitgewerkt. In 1919 voegt hij, 

polemiserend tegen Nietzsche, de invloed op de waardering van rancune toe. Hij 

ageert tegen het van ‘god-los-zijnde’ humanisme dat de mensheid als god vereert 

en in een wereldoorlog de eigen onwaarheid ontmaskert. Hij verzet zich tegen 

het pantheïsme dat God en mens tekort doet. De mens als wissendes Abbild Gottes: 

de verantwoordelijkheid dragende Abschattung van het heilige. In 1919 wordt hij 

hoogleraar sociologie in Keulen. In 1922 werkt hij een dualistische gedachtegang 

uit waarin hij op lerende wijs betoogt over karakterzwakte en de almacht van de drift-

kracht voor wereld, mens en god. Hij noemt het zelf metantropologie, en door het 

onpersoonlijke: religieus atheïsme. 

Om het dualisme tussen ratio en gevoelens te overstijgen maakt Scheler verschil 

tussen rationaliteit en een buitenredelijk begrijpen in de vorm van zuiver voelen. 

Het laatste is de crux van zijn ethiek. Scheler haalt Augustinus en Pascal aan om 

zijn verwerping van het dualisme van de rede versus Sinnlichkeit te ondersteunen.2 

Pascal spreekt over een ordre du coeur of logique du coeur. Volgens Scheler eine ewige und 

absolute Gesetzmäßigkeit des Fühlens, Liebens und Hassens, die so absolut wie die der reinen 

Logik, die aber in keiner Weise auf intellektuelle Gesetzmäßigkeit reduzierbar sei.3 Het gaat 

niet om het hart dat naast de rede staat, het gaat om iets te ervaren waartoe het 

verstand, zoals het oor niet ziet, ongeschikt is. Een ervaringswijze die reële objec-

tieve onderwerpen en waarden doorziet plus de absolute ordening daartussen. Deze 

methoden zijn net zo bepaald, exact en plausibel als die van logica en wiskunde.3a Bij deze 

opvatting van Pascal wil Scheler zich aansluiten.4
In Frankfurt, waar hij net als hoogleraar is benoemd, komt in 1928 een einde aan 

dit 54-jarige onrustige, onstuimige leven en denken. Het uitgeven van zijn werken, 

onder Hitlers regime verboden, werd na de oorlog hervat. Hij was de pionier van de 

moderne antropologie en medegrondlegger van het existentialisme.

=
1	 vgl. De V0s 1927.
2	 Augustinus’ Ansätze en Pascals Pensées waren de buitenbeentjes van het emotiedenken, Scheler 1921, p. 260.
3	 Ibid.  —  3a)  Ibid. 333.  4) vgl. J. W. van Saane, De rol van gevoelens in de religieuze ervaring hfst. 5 
	 Verschillende niveaus in de ervaring § 2 De emotietheorie van Max Scheler, Kampen 1998.

max scheler

© ️
2026



224

‘In het filosofische hart ligt besloten dat 
haar werkzaamheid zich afspeelt in de 

sfeer van directe innerlijke aanschouwing.
De stap die we moeten zetten is de erkenning dat er 
met de fenomenologische wezensinstelling een eindeloos 
arbeidsterrein ontsloten wordt. Een methode die, zon-
der het scala van begripsdenken en waarheidsovertui-
gingen, een rijkdom aan de meest strenge en voor alle 
verdere filosofie beslissende kennis oogst.’  (Epifoneem)  
fenomenologie als levenshouding staat ‘naast’ 
andere ‘visies’ (zie bv. isvw Leusden). eliade, james, 
jung en otto wezen op fenomenen uit alle tijden 
en culturen met gelijkenissen die een overeenkom-
stige onderliggende menselijke geest bevroedden. 
arthur schopenhauer bracht het boeddhisme 
naar de westerse filosofie. edmund husserl wilde 
met zijn fenomenologische methode van de filosofie 

een strenge wetenschap maken. Husserl produceerde een hoeveelheid aan teksten, aante-
keningen e.d. die soms lastig te duiden zijn. Naast de strenge eisen van Husserl is er een 
soort ‘vrije fenomenologie’ die vanuit de basisgedachte praktische toepassing vond in 
de humaniora. Zowel het boeddhisme als de fenomenologie kunnen tot een levensbe-
palende Aha-Erlebnis aanzetten. Afhankelijk van het mensen eigen wordt die ervaring 
benoemd als genade, numineus en hoe dan ook als verlichtend ervaren. 
het predicaat1 fenomenologisch is niet eenduidig. Filosofie wijst naar de traditie rond 
Husserl, Levinas c.s. Wat verder fenomenologisch genoemd wordt, is minder vast omlijnd qua 
thema, methode, historie en motivatie. De fenomenologie is dan meer een uitgangspunt.*
viktor frankl, psychiater en Holocaust overlevende gaf, om zijn waardigheid te behouden, 
‘lezingen’ aan een denkbeeldig publiek in het concentratiekamp. Hij doceerde dat hij het lij-
den stopt door het volledig objectief te ervaren. Deze innerlijke lezingen werden na de oorlog uit-
gegeven met in het tweede deel de uitwerking van zijn logotherapie, een vorm van psychia-
trie gebaseerd op het menselijke streven om een hogere, definitieve betekenis aan het leven te 
geven. Frankl bleef optimistisch over het vermogen van de mens om zich boven het lijden te 
verheffen door de keuze het lijden waardig te zijn. Hij muntte de term Sunday neurosis, een verwij-
zing naar een onbevredigend leegt gevoel dat kan optreden bij mensen die zich bewust wor-
den van het gegeven dat ze (even) niets ernstigs te doen hebben.2

1	 ‘Dat wat in een oordeel van de waarnemer gezegd wordt’.   *  vgl. Duyndam, Denken, passie en compassie, 1997.
2	 Viktor E. Frankl, De zin van het bestaan: een inleiding tot de logotherapie, Rotterdam 201515. Van hem is de 

uitspraak: Dat niets ter wereld bij machte is jou van je ervaringen te beroven; vgl. blz. 358 l.h. zie ook Francesca 
Brencio, Sufferance, Freedom and Meaning: Viktor Frankl and Martin Heidegger, Krakau 2015.

bijlage 3  philosophie als strenge wissenschaft

Inkijk-exemplaar © 2/17



225

Het griekse woord phainomenon, fenomeen, is dat wat verschijnt.
fenomenologie is de leer die het verschijnsel centraal stelt. 

Fenomenologie staat tussen het opmerken, observeren en benoemen van 
een chaotisch aantal feiten en de consequente abstractie van een alomvat­
tend waardeoordeel in.1 
Fenomenologie probeert structuren te zien in de verwarrende berichten­
stroom en stelt het oordeel nog even uit. Er moet ruimte komen voordat de 
beslissingen vallen. 
Fenomenologie is de wetenschap van het tussenrijk, zij voert een recht­
matig interregnum. Nadat de gegevens zijn samengebracht en voordat 
de systematische ordening en definitieve beslissingen kunnen inzetten, 
komt haar de leiding toe in de geestelijke bezinning. 
Fenomenologie leeft tussen de empirische werkelijkheid en de waarheidsvraag.
Fenomenologie wil niet oordelen, interpreteren of vertalen.
Fenomenologie wil eerst en vooral begrijpen.
Fenomenologie is de wetenschap van het zuivere bewustzijn. Het is een 
denken zonder vooroordelen dat verschijnselen en mensen in hun eigen­
waarde tot hun recht wil laten komen.
Fenomenologie is de natuurlijke benadering van mens tot mens, van geest 
tot geest. ∑

denken zonder oordelen

oordeel [mening] middelnl: o(o)rdeel [uitspraak, oordeel, vonnis], middelnd: 
ordel, oudhd: urteil, oudfries: ordēl, urdēl [idem, godsoordeel(thans: oardiel )], 
oudeng: ordāl [godsoordeel], van het ww. oud-saksisch adelian [toekennen, oorde­
len],  oudhd: arteilen [idem], ouddeng: adælan [afscheiden]; van oor- + delen 
in de betekenis ‘toewijzen’.

1	 waardeoordeel: oordeel waarin een waarde wordt uitgedrukt. 	hedendaags voorbeeld van 
‘fenomenologisch’ leidinggeven: ‘Wij hebben mensen nodig die op de hoogte zijn van de laatste ontwikkelin-
gen. Als ervaren leider kun je niet meer zeggen: ‘doe maar zoals ik het deed, dan komt het wel goed. Je moet ruimte 
bieden. Kortom, een andere vorm van leiderschap onder het motto dat ik anderen behandel zoals ik zelf behandeld 
wil worden. Goed luisteren, oprechte interesse tonen, iemand echt zien, daar draait het om. Ik verzamel graag men-
sen om me heen die dingen beter kunnen dan ik. Het schenkt voldoening als we op die manier samen verder komen.’ 

	 (Generaal kl Elanor Boekholt-O’Sullivan, Trouw 20-11-2020)

bijlage 4  wetenschap van het tussenrijk

© ️
2026



226

bijlage 5  fenomenologie is een methode

De fenomenologische methode is een antwoord op het psychologisme van de 

19e eeuw en wil zonder vooroordeel ‘de dingen’ kennen zoals zij zijn: Zu den 

Sachen selbst. Het verwezenlijken van een idee is datgene wat iets maakt tot wat het 

is. De materie vult het wezen aan tot realiteit. Iets begrijpen betekent dus het idee 

erin herkennen. Ook het waarnemen werkt met ideeën. De hoogste vorm van ken-

nis ligt in het denkend abstraheren van de wonderlijke werkelijkheid, in het tussen 

haakjes zetten van de werkelijkheid is de fenomenologische vakterm; een opstijgen tot 

de idee zelf in haar immateriële zuiverheid van het dat-zijn tot het zo-zijn. Elk oor-

deel over wat dan ook wordt dus geklammert om rustig in de sfeer van het bewustzijn 

de objecten te ervaren in hun relatie met bewustzijn. Het gaat om het object in zijn 

Selbstgegebenheit, zoals het in werkelijkheid is. Deze waardering blijft ook van kracht 

wanneer aan die ideeën geen hogere zijnswijze als kosmische essentie wordt gekop-

peld. Aansluitend op Husserl heeft Scheler de wezensschouwing, het zien van de idee 

gehuldigd: alleen de mens kan, door als nee-zegger tussen drift en daad een ope-

ning aan te brengen, de zin van de dingen ontdekken en kan zich in plaats van door 

het Dasein door het zo-zijn laten motiveren.

Deze eidetische reductie, het schouwen van het wezen, gaat niet om iets losstaands. 

Het is toon met luchttrillingen die de muziek laat klinken. Husserl wil weten wat 

de toon is die hij in de muziek ervaart. Deze wezenlijke kennis begint bij een vage 

intuïtie, een vaag aanvoelen soms. De vorprädikative Erfahrung, de ervaring vóór het 

uitgesproken oordeel, bloeit door onderzoek uit tot het verwoord en verantwoord 

kennen van het wezen.
=

phaenomeen1  luchtverschijnsel; (fig.) wonder; — (wijsbeg.) het beeld of de verschijning, die 
zich in de geest bij de waarneming van daarbuiten bestaande zinnelijke voorwerpen vormt: 
de zichtbare wereld is voor de menselijke geest een samenstel van phaenomena.
phaenomenaal  bn. (wijsbeg.) op de phaenomena betrekking hebbende: al onze kennis is 
slechts phaenomenaal: wij kunnen niet tot het wezen der zaken doordringen.
phaenomenogenie  v. het ontstaan of het voortbrengen van verschijnselen.
phaenomenogonologie  v. leer van het ontstaan der verschijnselen.
phaenomenographie  v. beschrijving der natuurverschijnselen.
phaenomenoscopie  v. waarneming onderzoek der verschijnselen.2

1	 Enkele vreemde woorden, welke men niet onder ph vindt, zoeke men onder f.
2	 Van Dale’s Groot Woordenboek Der Nederlandsche Taal, 1898.

Inkijk-exemplaar © 2/17



227

bijlage 6  op het breukvlak van twee eeuwen 

fiNaast de bijzondere plaats voor nietzsche kunnen we op het breukvlak 
van twee eeuwen als filosofische grootmeesters beschouwen: 

•	 Wilhelm Dilthey, verstehende filosofie,Geistes naast Naturwissenschaft; 
•	 Henri Bergson als vertegenwoordiger van de levensfilosofie;
•	 Edmund Husserl, de filosofie van het wezen 1859; 
•	 Bertrand Russell van de materie 1872.

 

After all zijn het vier zowel centrale als marginale figuren omdat hun denken 
in wisselende gradaties ingrediënten van de andere gedachtenstelsels be­
vat. Dit verdoezelt de beide tendensen niet. Zij verheldert de theoretische- 
(vaktechnisch) en de levensfilosofie (inwaarts/reflectief ), en geeft handvat­
ten voor een juist begrip. Zij laten de voornaamste antithese in wezen on­
gerept en bieden ruimte voor de nodige nuances binnen de vier richtingen.  
Het is geen toeval dat zij resp. op de historie, biologie, wiskunde en logica 
steunen. De levensfilosofie geeft te denken in een maatschappij die door in­
dustriële- en technische dynamiek in beroering raakt. Je kunt hun denken 
moeilijk anders zien dan als een reactie op de aard van maatschappelijke om­
wentelingen en een protest tegen de voortschrijdende rationalisering, logis­
tiek en bureaucratisering met voorbijzien van menselijke verhoudingen en 
het somtijds buitensporige.
De uitruil van intuïtie voor ratio, praktijk tegenover theorie het concrete ver­
sus abstractie, het inwisselen van kwaliteit voor kwantiteit, synthese voor 
analyse de, het geheel voor een detailfocus, wijsheid voor informatie en tra­
ditie voor trends.1

Sinds Descartes’ begrip van orde en evidentie de premoderne filosofie 
ging beheersen verschoof het ‘mythische’ wereldbeeld, via het ‘klassiek-
moderne mechanische’ denken, naar een ‘materialistisch’ wereldbeeld met 
als tegenwicht de ‘post-klassieke’ denkstromen.2

1	 vgl. Jan Romein (1893-1962) Op het breukvlak van twee eeuwen, Amsterdam 1976.

2	 vgl. William James (1842-1910): Al het werkelijke moet ergens ervaarbaar zijn, en alles wat ervaren wordt moet 
ergens werkelijk zijn. Onwerkelijkheid kan niet bestaan. 	Helen Schucman, psycholoog (1909-1981): Niets 
werkelijks kan bedreigd worden. Niets onwerkelijks bestaat. 	Bhagavad-Gïtä (± 200 v.c.):Wat niet werkelijk is, 
was nooit en zal nooit zijn. Wat werkelijk is, was altijd en kan niet bedreigd worden.  zie ook blz. 283.

© ️
2026



228

bijlage 7  marburg, filosofie, ethiek en compassie

Daniël Mok

Prinzipienreiterei in Marburg

filosofie, ethiek & compassie
De Marburgse periode van Martin Heidegger

uitgeverij abraxas amsterdam

de geesteswetenschappen maakten in het interbellum een grote 
bloei door. Het gebruikelijke onder-professoren-gedoe werd versterkt 
door de opkomende nationalistische neigingen van kerk en overheid. De 
geesteshoudingen van de joodse Hannah Arendt, de katholieke Heidegger, 
de geassimileerd-religieuze Edmund Husserl, de religieus-humanistische 
Karl Jaspers en de lutheraan Rudolf Otto worden naast elkaar gelegd aan 
de hand van het vermogen om op een grove kwast een scherpe beitel te 
zetten.

In 1933 schreef Husserl 
aan een oud-student over 
Martin Heidegger: 
‘Het volmaakte einde van 
de veronderstelde boezem­
vriendschap tussen twee 
filosofen was zijn volstrekt 
openbare en zeer theatrale 
bekering tot de Nazi-partij 
op 1 mei.  <>     Vlak voor zijn 
benoeming in Freiburg had 
hij zelf besloten om zijn 
relatie met mij te verbre­
ken. In de loop der jaren 
uitte hij zijn antisemitisme 
steeds sterker, zelfs binnen 
de kliek van zijn meest 
enthousiaste studenten en 
in de faculteit’.1

 1	 Brief aan Dietrich Mahnke, 4 mei 1933. In Becoming Heidegger, ed. Kisiel en Sheehan, 
	 Evanston, Illinois Northwestern u.p. 2007, p. 413; zie ook: Briefwechsel, blz. 328. 

Inkijk-exemplaar © 2/17



229

Freiburg i/b Lorettostraße 40, 5 maart 1919               Aan Rudolf Otto, Marburg

						       

Sehr geehrter Kollege,

Martin Heidegger wees mij afgelopen zomer op uw boek Das Heilige.1 Als 
geen ander boek dit jaar heeft het een diepe indruk op mij gemaakt. Het is 
het eerste begin van een godsdienstfenomenologie.
Hoewel het mij toeschijnt dat de theoloog en metafysicus in u zich heeft 
laten meevoeren op de vleugels van de fenomenologie, en dan denk ik aan 
het beeld van de engelen die hun ogen bedekken met hun vleugels, zal dit 
boek zich een blijvende plaats verwerven in de geschiedenis van de waar­
achtige religiefilosofie en -fenomenologie. Het is een begin, en het waar­
devolle is dat het terugkeert naar het ‘prille begin’ en de ‘bronnen’. Daarom 
is het in de beste zin van het woord ‘oorspronkelijk’. Onze tijd hunkert 
naar de beschrijving van de werkelijke oorsprong en dan in hogere zin ver­
woord om zo het verstand te kunnen bereiken. 
Ik ben ervan overtuigd dat u mijn vrijelijke woordkeus niet verkeerd 
opvat. Uit onze Göttinger jaren weet u hoe ik u hoogacht en met welk ple­
zier ik het intellectuele contact met u opzocht. Nu u ons deze waardevolle 
fenomenologische bijdragen heeft aangereikt, zouden wij het zeer op prijs 
stellen als nieuwe ontmoetingen zouden volgen

.
Met welgemeende groeten en blijvende hoogachting,

E. Husserl2

1	 ‘Hoe dan ook, omdat ik afstand moest nemen van mijn eigen moeilijke en uitgebreide gedachten las 
ik met belangstelling Otto’s boek over het heilige dat in feite een poging is tot een fenomenologie van 
iemands bewustzijn van God: in het begin vrijmoedig en vol belofte, maar kort daarna teleurstel-
lend. Het is jammer dat u geen tijd heeft voor een (grondige) kritiek. Niettemin steekt het boek met 
kop en schouders boven het historiserend en theologiserende gejoel uit, ook al heeft het ruimschoots 
voldoende van beide, vooral van de laatste.’ (Heidegger aan Husserl, zie Briefwechsel 7 pp. 318-320.)

2	 Het is Otto’s eerste kennismaking met Heidegger en niet de laatste. In 1925 verzette hij zich met 
alle macht tegen de benoeming van Heidegger in Marburg als opvolger van Nicolai Hartmann. 
Rudolf Otto Nachlass Marburg, hs. 797:794, Husserl Archief, Leuven, ri Otto 5.iii.19. Vgl. Hans Walter 
Schütte in Religion und Christentum in der Theologie Rudolf Ottos; Theologische Bibliothek Töpelmann deel vi, 
de Gruyter Berlijn 1969, pp. 139-142. [Wij in de laatste zin geeft de gastvrijheid van huize Husserl aan, 
zie Becoming Heidegger, 2007.] Zie voor de complete brief Briefwechsel op blz. 320.

bijlage 8  brief aan rudolf otto (fragment)

© ️
2026



230

72

Marburg is een provinciestadje met een universiteit die kan bogen 
op een rijke godsdienstwetenschappelijke traditie, er wordt veel 

waarde gehecht aan de veelstemmigheid van de theologische richtingen.1 
In 1927 viert de universiteit haar vierhonderdjarig jubileum. Rudolf Otto 
prijst in zijn Rede zur 400 jährigen Jubelfeier der Philippina zu Marburg het ‘streven 
van de vrijgemaakte geest naar onafhankelijke waarheidsvinding’.2 En, 
zoals zijn Religionskundlichen Sammlung laat zien, met respect voor de plura-
liteit van de religieuze stromingen die allemaal cirkelen rond de waarheid 
die strookt met hun eigen godsdienstwetenschappelijke uitgangspun-
ten.3 De feestrede werd uitgesproken in de protestantse kerk.4 ‘Men zag 
Heidegger met een grimmige uitdrukking op zijn gezicht in een merk-
waardig jacquet echter de katholieke kerk binnenstappen.’4a

Met de komst van Heidegger, ambitieus, tactisch en met een jezuïtische 
vooropleiding, veranderde de gemoedelijke sfeer. Terwijl hij in 1923 Hus-
serl zijn leraar noemt en profiteert van diens status schreef hij eerder dat 
Husserl het spoor helemaal bijster is – als hij tenminste ooit op het goede spoor heeft geze-
ten [...] en dát wil vandaag in Berlijn de wereld verlossen.5 
Overigens heeft Husserl het aanbod om de prestigieuze leerstoel van 
Ernst Troeltsch over te nemen niet aangenomen. Zijn behoefte om vanuit 
Berlijn de wereld te verlossen was kennelijk minder groot dan Heidegger 
dacht. ‘Er is iets voor te zeggen dat Heidegger zijn eigen ambities projec-
teert op zijn voormalige leraar.’6 

1 Vgl. Ernst Benz, Rudolf Otto als Theologe und Persönlichkeit, Leiden 1971, p. 33.

2 R. Otto, Sinn und Aufgabe moderner Universität, Marburger Akademische Reden b 45 bij 

Elwert Universitätsbuchhandlung Marburg, 1927. Vgl. Georg Pfleiderer, Theologie als 

Wirklichkeitswissenschaft, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1992.

3 Christoph Elsas, Wie das Göttliche begegnet. Rudolf Ottos Buch Das Heilige und seine Wir-

kung in Jacyk 2010, p. 58.

4 Vermoedelijk de Elisabethkirche. – 4a  Hermann Mörchen (student van Heidegger), 

geciteerd in Rüdiger Safranski, Heidegger en zijn tijd, Amsterdam 19955, p. 167. 

5 Martin Heidegger/Karl Jaspers, Briefwechsel (bwhk 19-xi-1922), München 1990, p. 34.

6 Safranski 1995, p. 165; Heeft Heidegger niet zelf de verlossersattitude die hij Husserl toedicht?, p. 166.

marburg am lahn 1921-1929

Rudolf Bultmann, in Breslau de vriend van Otto en sinds 1921 werkzaam 
in Marburg kiest voor Heidegger die Rudolf Otto niet zelf wil bruuskeren. 
Twee bronnen hadden hem gemeld dat Otto de grootste invloed bij Becker1 heeft, 
en als hij in onze faculteit zijn stem laat horen, velen naar hem zullen luisteren.2 Hei-
degger schrijft dat er veel kritiek op Bultmann was – hij zou de studenten 
verpesten, ze hoogmoedig maken en de andere collega’s tot tweede klasse 
degraderen – het zou alleen nog om Bultmann en Heidegger gaan.3

Rudolf Otto en zijn historisch godsdienstonderzoek werd meegesleurd 

in deze Prinzipienstreit. Hij heeft het onderspit gedolven omdat het hem 

aan geestelijke en lichamelijke kracht ontbrak. Voor zo’n theologenstrijd 

heb je stevige ellebogen nodig, een permanente bereidheid om je te ver-

zetten en het vermogen om op een grove kwast een scherpe beitel te 

zetten. De diplomatieke en hoogsensitieve Otto kwam in de knel.4 

Gott mit uns was de ‘aanleiding’ om de liberale theologie te heroverwegen.5 
Toen Bultmann in 1924 kennismaakte met Heidegger, ‘ontdekte’ hij de 
‘overeenkomst’ tussen de eigenlijke boodschap (Kerygma) van het Nieuwe 
Testament en de filosofie die Heidegger in die jaren ontwikkelde.6

De innerlijke band tussen Heideggers denken en zijn politieke sympa-

thieën is van filosofisch belang. Kleeft er aan zijn leer van het zijn, dat ons 

een tijdelijke lichtplek7 toebedeelt, geen inherente onverschilligheid voor 

de vragen van recht en onrecht? Door de nadruk op de lokale waarheid 

van het zijn en de verworteling van het denken in het eigene, de Heimat, 

heeft Heidegger in elk geval geen affiniteit met het westerse liberalisme. 

Zijn filosofie is verwant aan het conservatief nationalisme in de politiek.8 

1 C. H. Becker († 1933), oriëntalist, Pruisisch minster voor Onderwijs en Wetenschappen.

2 Brief van Heidegger aan zijn vrouw 31-vii-1925 in G. Heidegger, ‘Mijn lieve zieltje!’,

 Kampen 2007, p. 159. – 3  Ib. p. 158. Zie blz. 13. – 4  Benz 1971, p. 32. – 5  Zie blz. 13.

6 G. C. den Hertog in dr. G. Harinck (red.), Christelijke Encyclopedie, Kampen 2005, p. 258.

7 Lichtung, vgl. P. Sloterdijk in W. James, De wil om te geloven, Amsterdam 2007, p. xxxii.

8 Th. de Boer in Jan Bor (red.), in De verbeelding van het denken, Amsterdam 1995, p. 348

73

bijlage 9  marburg am lahn

Inkijk-exemplaar © 2/17



231

1921-1929

Rudolf Bultmann, in Breslau de vriend van Otto en sinds 1921 werkzaam 
in Marburg kiest voor Heidegger die Rudolf Otto niet zelf wil bruuskeren. 
Twee bronnen hadden hem gemeld dat Otto de grootste invloed bij Becker1 heeft, 
en als hij in onze faculteit zijn stem laat horen, velen naar hem zullen luisteren.2 Hei-
degger schrijft dat er veel kritiek op Bultmann was – hij zou de studenten 
verpesten, ze hoogmoedig maken en de andere collega’s tot tweede klasse 
degraderen – het zou alleen nog om Bultmann en Heidegger gaan.3

Rudolf Otto en zijn historisch godsdienstonderzoek werd meegesleurd 

in deze Prinzipienstreit. Hij heeft het onderspit gedolven omdat het hem 

aan geestelijke en lichamelijke kracht ontbrak. Voor zo’n theologenstrijd 

heb je stevige ellebogen nodig, een permanente bereidheid om je te ver-

zetten en het vermogen om op een grove kwast een scherpe beitel te 

zetten. De diplomatieke en hoogsensitieve Otto kwam in de knel.4 

Gott mit uns was de ‘aanleiding’ om de liberale theologie te heroverwegen.5 
Toen Bultmann in 1924 kennismaakte met Heidegger, ‘ontdekte’ hij de 
‘overeenkomst’ tussen de eigenlijke boodschap (Kerygma) van het Nieuwe 
Testament en de filosofie die Heidegger in die jaren ontwikkelde.6

De innerlijke band tussen Heideggers denken en zijn politieke sympa-

thieën is van filosofisch belang. Kleeft er aan zijn leer van het zijn, dat ons 

een tijdelijke lichtplek7 toebedeelt, geen inherente onverschilligheid voor 

de vragen van recht en onrecht? Door de nadruk op de lokale waarheid 

van het zijn en de verworteling van het denken in het eigene, de Heimat, 

heeft Heidegger in elk geval geen affiniteit met het westerse liberalisme. 

Zijn filosofie is verwant aan het conservatief nationalisme in de politiek.8 

1 C. H. Becker († 1933), oriëntalist, Pruisisch minster voor Onderwijs en Wetenschappen.

2 Brief van Heidegger aan zijn vrouw 31-vii-1925 in G. Heidegger, ‘Mijn lieve zieltje!’,

 Kampen 2007, p. 159. – 3  Ib. p. 158. Zie blz. 13. – 4  Benz 1971, p. 32. – 5  Zie blz. 13.

6 G. C. den Hertog in dr. G. Harinck (red.), Christelijke Encyclopedie, Kampen 2005, p. 258.

7 Lichtung, vgl. P. Sloterdijk in W. James, De wil om te geloven, Amsterdam 2007, p. xxxii.

8 Th. de Boer in Jan Bor (red.), in De verbeelding van het denken, Amsterdam 1995, p. 348

73

© ️
2026



232

74

‘Rudolf Otto was een liberaal in de diepste zin van het woord, one who loves 
and prizes freedom.’1 ‘Tóch Duitser in hart en nieren’, voegt de Engelsman nog toe.
Hannah Arendt en Karl Jaspers zijn het na 1945 erover eens dat Heidegger 
kennelijk iemand is wiens morele gevoeligheid niet was opgewassen tegen de harts-
tocht van zijn denken.2 Arendt, die volgens Heidegger ‘mij als geen ander door-
grondt’, schrijft aan Jaspers: Wat jij onzuiverheid noemt, zou ik een gebrek aan karak-
ter noemen, maar in de letterlijke zin dat hij er geen heeft en zeker ook geen bijzonder 
slechte. Tegelijk leeft hij met een diepgang en een hartstocht die je niet licht vergeet.3

De religieuzen onder de filosofen van het ogenblik laten in het momentum 

het numineuze aankomen (Rudolf Otto) of wat ons onvoorwaardelijk aangaat 

(Paul Tillich) of het rijk Gods (Karl Barth) of het omvattende (Karl Jaspers). 

Ook Heideggers moment leidt tot een transcendentie, maar een transcen-

dentie van de leegte. De transcendentie van het niets. Toch is het geweld van 

het numineuze niet verdwenen. Het gaat uit van de merkwaardige bewe-

ging tussen niets en iets, die de mens bewust kan voltrekken. Dat is zijn 

numineuze speelruimte die hem toestaat het wonder dat er hoe dan ook 

iets is als een wonder te beleven. En dat niet alleen, even verwonderlijk is 

tegen die achtergrond de scheppende potentie van de mens.4

In het voorjaar van 1933 wordt Otto’s vriend Jacobsohn op de jüdischer 
Friedhof in Lüneburg begraven. Heidegger wordt lid van de nsdap en be-
eindigt zijn vriendschap met Jaspers. Frau Heidegger rijdt de rector van de 
Universität Freiburg dagelijks naar zijn werk. In juni wordt Hannah door de 
Gestapo gearresteerd in Berlijn. In de herfst begint Otto aan zijn laatste, 
eenzame tocht naar de spookachtige ruines van de burcht Staufenberg.

‘He must have foreseen clearly the inevitable catastrophe that loomed ahead, 
 and caught the sound of Niagara thundering beyond the upper rapids.’54

1 J. Harvey, The Idea of the Holy, p. xiii. Otto’s positie was voor die tijd ‘redelijk progressief’.

2 Hannah Arendt/Karl Jaspers, Briefwechsel (bwaj 1-ix-1949), München 1995.

3 Ib. bwaj 29-ix-1949; Lotte Kohler and Hans Saner, Hannah Arendt Karl Jaspers Correspondence 

1926-1969, New York 1992, p. 142; Arendt-Heidegger, Briefe, 193. – 4  Safranski 1995, p. 227.

5 Dit schrijft zijn vriend en vertaler John Harvey n.a.v. ‘the result of a tragic accident’, p. xi.

marburg, freiburg & berlijn 1933

Heideggers Sein und Zeit is een poging om de filosofische grondbegrippen 
opnieuw te ijken. Rudolf Otto heeft het religieuze kernbegrip het heilige 
van een ijkmaat voorzien. Zijn reflecterende methode levert wellicht een 
dieper en scherper wijsgerig inzicht op en een sleutel tot de diepere vragen 
op dit gebied. Als docent Ethiek is hij geen koele waarnemer en onderzoe-
ker, maar een denker die bij zichzelf te rade durft te gaan.1 
Heideggers gemankeerde reflectievermogen is een filosofisch probleem. 

Het morele zelfonderzoek – acht de denker op het toneel van de zijns-

geschiedenis zich daarvoor te goed? Misschien is het een erfenis van zijn 

katholieke komaf: de protestantse gewetenswroeging blijft hem vreemd. 

Om zijn denken te kunnen vasthouden, scheidt hij dit van het persoon-

lijke. Onverschillig observeert hij de wrede consequenties van de bewe-

ging die hem zo fascineert: we herinneren ons het lot van Hannah Arendt, 

Edmund Husserl of de door Otto zo betreurde Hermann Jacobsohn.2

In zijn laatste levensjaar spreekt Rudolf Otto vooral over ethiek.

De confrontatie met het heilige, het volstrekt andere, is levensbepalend. Wat 

eerst nog onrecht werd genoemd wordt nu godvergeten, gewetenloos, misdadig 

en onheilbrengend. Een misstap wordt onrecht doen. De normen van het gewe-

ten worden universele normen. Door de ervaring van het heilige als hoogste 

waarde wordt de ethiek met de kwaliteit van het heilige doordrenkt, 

gesanctioneerd. Sommige waarden treden sterker op de voorgrond, andere 

treden terug. Alles verschijnt in een nieuw licht. – Dit is het wezenlijke 

verschil tussen religieuze ethiek en de profane of filosofische. De religi-

euze mens hanteert geen andere normen dan de ongelovige, beiden vol-

gen hun geweten en beroepen zich op waarden en rechten. Maar tegen-

over het heilige worden de normen serieus en verkrijgen hun echte diepte. 

Een uiteindelijke existentiële rechtvaardigheid verlicht het geweten.3

1 Vgl. R. Otto, Aufsätze zur Ethik, C. H. Beck, München 1981.

2 Vgl. Safranski 1995, hoofdstuk 18, m.n. p. 388-389.

3 Rudolf Otto, (hrsg. von K. Kussner) Verantwortliche Lebensgestaltung, Stuttgart 1941, p. 169.

 Vgl. Rudolf Otto, Freiheit und Notwendigkeit, Tübingen 1940.

75

filosofie, ethiek & compassie

Inkijk-exemplaar © 2/17



233

74

‘Rudolf Otto was een liberaal in de diepste zin van het woord, one who loves 
and prizes freedom.’1 ‘Tóch Duitser in hart en nieren’, voegt de Engelsman nog toe.
Hannah Arendt en Karl Jaspers zijn het na 1945 erover eens dat Heidegger 
kennelijk iemand is wiens morele gevoeligheid niet was opgewassen tegen de harts-
tocht van zijn denken.2 Arendt, die volgens Heidegger ‘mij als geen ander door-
grondt’, schrijft aan Jaspers: Wat jij onzuiverheid noemt, zou ik een gebrek aan karak-
ter noemen, maar in de letterlijke zin dat hij er geen heeft en zeker ook geen bijzonder 
slechte. Tegelijk leeft hij met een diepgang en een hartstocht die je niet licht vergeet.3

De religieuzen onder de filosofen van het ogenblik laten in het momentum 

het numineuze aankomen (Rudolf Otto) of wat ons onvoorwaardelijk aangaat 

(Paul Tillich) of het rijk Gods (Karl Barth) of het omvattende (Karl Jaspers). 

Ook Heideggers moment leidt tot een transcendentie, maar een transcen-

dentie van de leegte. De transcendentie van het niets. Toch is het geweld van 

het numineuze niet verdwenen. Het gaat uit van de merkwaardige bewe-

ging tussen niets en iets, die de mens bewust kan voltrekken. Dat is zijn 

numineuze speelruimte die hem toestaat het wonder dat er hoe dan ook 

iets is als een wonder te beleven. En dat niet alleen, even verwonderlijk is 

tegen die achtergrond de scheppende potentie van de mens.4

In het voorjaar van 1933 wordt Otto’s vriend Jacobsohn op de jüdischer 
Friedhof in Lüneburg begraven. Heidegger wordt lid van de nsdap en be-
eindigt zijn vriendschap met Jaspers. Frau Heidegger rijdt de rector van de 
Universität Freiburg dagelijks naar zijn werk. In juni wordt Hannah door de 
Gestapo gearresteerd in Berlijn. In de herfst begint Otto aan zijn laatste, 
eenzame tocht naar de spookachtige ruines van de burcht Staufenberg.

‘He must have foreseen clearly the inevitable catastrophe that loomed ahead, 
 and caught the sound of Niagara thundering beyond the upper rapids.’54

1 J. Harvey, The Idea of the Holy, p. xiii. Otto’s positie was voor die tijd ‘redelijk progressief’.

2 Hannah Arendt/Karl Jaspers, Briefwechsel (bwaj 1-ix-1949), München 1995.

3 Ib. bwaj 29-ix-1949; Lotte Kohler and Hans Saner, Hannah Arendt Karl Jaspers Correspondence 

1926-1969, New York 1992, p. 142; Arendt-Heidegger, Briefe, 193. – 4  Safranski 1995, p. 227.

5 Dit schrijft zijn vriend en vertaler John Harvey n.a.v. ‘the result of a tragic accident’, p. xi.

marburg, freiburg & berlijn 1933

Heideggers Sein und Zeit is een poging om de filosofische grondbegrippen 
opnieuw te ijken. Rudolf Otto heeft het religieuze kernbegrip het heilige 
van een ijkmaat voorzien. Zijn reflecterende methode levert wellicht een 
dieper en scherper wijsgerig inzicht op en een sleutel tot de diepere vragen 
op dit gebied. Als docent Ethiek is hij geen koele waarnemer en onderzoe-
ker, maar een denker die bij zichzelf te rade durft te gaan.1 
Heideggers gemankeerde reflectievermogen is een filosofisch probleem. 

Het morele zelfonderzoek – acht de denker op het toneel van de zijns-

geschiedenis zich daarvoor te goed? Misschien is het een erfenis van zijn 

katholieke komaf: de protestantse gewetenswroeging blijft hem vreemd. 

Om zijn denken te kunnen vasthouden, scheidt hij dit van het persoon-

lijke. Onverschillig observeert hij de wrede consequenties van de bewe-

ging die hem zo fascineert: we herinneren ons het lot van Hannah Arendt, 

Edmund Husserl of de door Otto zo betreurde Hermann Jacobsohn.2

In zijn laatste levensjaar spreekt Rudolf Otto vooral over ethiek.

De confrontatie met het heilige, het volstrekt andere, is levensbepalend. Wat 

eerst nog onrecht werd genoemd wordt nu godvergeten, gewetenloos, misdadig 

en onheilbrengend. Een misstap wordt onrecht doen. De normen van het gewe-

ten worden universele normen. Door de ervaring van het heilige als hoogste 

waarde wordt de ethiek met de kwaliteit van het heilige doordrenkt, 

gesanctioneerd. Sommige waarden treden sterker op de voorgrond, andere 

treden terug. Alles verschijnt in een nieuw licht. – Dit is het wezenlijke 

verschil tussen religieuze ethiek en de profane of filosofische. De religi-

euze mens hanteert geen andere normen dan de ongelovige, beiden vol-

gen hun geweten en beroepen zich op waarden en rechten. Maar tegen-

over het heilige worden de normen serieus en verkrijgen hun echte diepte. 

Een uiteindelijke existentiële rechtvaardigheid verlicht het geweten.3

1 Vgl. R. Otto, Aufsätze zur Ethik, C. H. Beck, München 1981.

2 Vgl. Safranski 1995, hoofdstuk 18, m.n. p. 388-389.

3 Rudolf Otto, (hrsg. von K. Kussner) Verantwortliche Lebensgestaltung, Stuttgart 1941, p. 169.

 Vgl. Rudolf Otto, Freiheit und Notwendigkeit, Tübingen 1940.

75

filosofie, ethiek & compassie

© ️
2026



234

Richard Rorty, Philosophy as science, as metaphor, and as politics. In Essays on Hei­
degger and Others: Philosophical Papers, capita selecta. © 1991 Cambridge u.p.1 Het 
essay was een bijdrage aan het symposium van de Universität Wien in 1986 n.a.v. 
het 50 jaar geleden verschenen Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 
transzendentale Phänomenologie. De Duitse vertaling werd gepubliceerd in Die Kri­
se der Phänomenologie und die Pragmatik des Wissenschaftsfortschritts, Verlag der 
Österreichischen Staatsdruckerei, 1986. Een herziene en aangevulde Engelse versie 
verscheen in The Institution of Philosophy bij Open Court Publishers, La Salle 1989. 
Nederlandse uitgave: Heidegger, Wittgenstein en pragmatisme: essays over post-ana-
lytische en post-nietzscheaanse filosofie © 1993 Kok Agora, Kampen.

Hierna volgen enkele fragmentarische samenvattingen uit § 4 
‘Filosofie als wetenschap en metafoor’.

1  Voorbij de wetenschappelijke filosofie – 
	 Edmund Husserl, William James, M. Heidegger, John Dewey, Galileï, Descartes, Robert 

Brandom, Plato, Rudolf Carnap, Hilary Putnam, Donald Davidson.

2  Metafoor en taalontwikkeling –
	 Heidegger, Davidson, Ruf des Gewissens, Quine, de Kehre, Freud, Dasein.

3  Poëzie en politiek  –
	 James, Grundriß, eine strenge Wissenschaft, Nietzsche, das Heilige, de ethiek en het gezag 

van de rede, Hegel, Wittgenstein, de Verlichting, Paul Tillich.

4  De huidige situatie –
	 Heidegger, Dewey, Tillich. 



fiDe beperkte houdbaarheid van de ‘moderne’ levensvisie werd voor het 
eerst eloquent verwoord en helder filosofisch geduid door William James. 

Rorty nam de fakkel over en weer ontvlamde de discussie over het representatiedenken. 

fiWaarom kunnen we William James niet loslaten?
‘Het is zijn aanhoudende pleidooi voor de kracht van de verbeelding in het leven zelf. Wil 
het leven leefbaar zijn, dan moet de menselijke geest de vrijheid hebben het van binnen uit 
te vormen alsof het een eigen kunstwerk is, met alle irrationele tegenstrijdigheden van dien. 
Geloof en bijgeloof, rede en illusie, idealisme en ironie kunnen in zo’n leven naast elkaar 
bestaan zonder dat het op een mentale burgeroorlog uitdraait. Caleidoscopisch als zo’n 
leven is, vormt ’t het beste weermiddel tegen fundamentalisme, of dat nu religieus, politiek 
of wetenschappelijk is.’2 

1	 de philosophical papers verscheen n.a.v. het debat over representatiedenken. De bijlagen zijn bedoeld 
als suppletie bij het begrip fenomenologie. Voor wetenschappelijk gebruik is de Online publication ver-
krijgbaar bij Cambridge u.p. (red.).

2	 Bas Heijne: Een filosoof voor gewone mensen, nrc 17-04-1998; vgl. Jan Bor 2011, p. 265 e.v.

bijlage 10  richard rorty

Inkijk-exemplaar © 2/17



235

§ 1  Voorbij de wetenschappelijke filosofie 

hoe moeten wij ons opstellen tegenover de westerse filo-

sofische traditie uit het interbellum van de vorige eeuw? 
De 19e eeuw had drie antwoorden op deze vraag. Deze lopen parallel met 
drie opvattingen over het doel van de filosofie: het antwoord van Edmund 
Husserl (het sciëntistische antwoord), dat van Martin Heidegger (het poëti­
sche antwoord) en dat van de pragmatisten (het politieke antwoord).1 Het 
eerste antwoord is zowel bij Husserl als bij zijn positivistische opponenten 
te vinden. In deze visie wordt de filosofie gevormd naar de natuurweten­
schap en staat ze nogal ver af van kunst en politiek. 

De antwoorden van Heidegger en het pragmatisme zijn een reactie op dit 
sciëntistische antwoord. Heidegger keert zich af van de geleerde en richt zich 
op de dichter. Pragmatici als John Dewey richten zich op hen die het leven 
van anderen aangenamer en veiliger proberen te maken.2 De pragmatist ge­
bruikt de traditie als een gereedschapskist. Sommige gereedschappen, of 
conceptuele instrumenten, zullen onbruikbaar blijken en kunnen de prul­
lenmand in. Andere worden opgeknapt en soms wordt er geïmproviseerd. 
Terwijl de heideggeriaan in Husserl’s geloof in de mogelijkheid van filoso­
fie als een taak, dat wil zeggen, in de mogelijkheid van universele kennis3 een 
verkeerd begrepen sciëntisme ziet, een mathematiserend misverstaan van 
de ware grootheid van de traditie, beschouwt de pragmatist dat geloof als 
wensdromen naar vroeger tijden in een poging om krachteloos geworden 
slogans en strategieën kunstmatig in leven te houden. 

Husserl beschouwde het voorstel om het ideaal van de universele, a-his­
torische, funderende filosofische kennis op te geven als de eindfase van een 
rampzalige wending in de algemene waardering van de natuurwetenschap­
pen die aan het eind van het jaar 1800 inzette’.4 

1	 [vgl. William James § 3; James Pragmatism (1907), Pragmatisme, Diemen 2005.]
2	 [Dewey staat middenin de 20e-eeuwse humanistische denktraditie. Zijn pleidooi voor religiositeit 

en religieuze ervaring als algemeen menselijke ervaring plaatst hij tegenover geïnstitutionaliseerde 
religie en treedt zo op eigen wijze in de sporen van Schleiermacher, James, Otto, Vestdijk c.s.; vgl. Het 
religieuze bevrijd van religie, Leusden 2016; J. Huxley Religie zonder openbaring, Rotterdam 1968.]

3	 Husserl, The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology, Evanston, 1970, p. 17.
4	 Ibid. p. 5. Dit voorstel werd zowel door het pragmatisme als door Nietzsche onderschreven.

filosofie als wetenschap en metafoor

© ️
2026



236

De 2e helft van de 19e eeuw werd verblind door het licht van de positieve 
wetenschappen. ‘Een compleet wereldbeeld werd weggevaagd door de wel­
vaart die zij brachten’. Er ontstond onverschilligheid tegenover levensvragen 
die belangrijk zijn voor humaniteit.1 Husserl beschouwde het traditionele ra­
tionalisme en het empiristische scepticisme als twee kanten van dezelfde ‘ob­
jectivistische’ medaille.2 Hij probeerde beide te laten passen in zijn eigen 
transcendentale fenomenologie. Heidegger was het met Husserl eens dat het 
verschil tussen empirisme en rationalisme niet wezenlijk is. Net als Husserl 
zag hij de gevaren van een pragmacratische technocultuur. Heidegger pro­
beerde de pragmatistische doodverklaring van de geest en Husserl’s reani­
matiestreven in te passen in zijn eigen opvatting over de westerse metafysi­
ca. Hij was het eens met Husserl dat: 

— de autonome filosoof die de vaste wil heeft zich van ieder vooroordeel te be-

vrijden, moet begrijpen dat alles wat hij als vanzelfsprekend aanneemt altijd al 

een vooroordeel is, dat elk vooroordeel iets onduidelijks is, dat oprijst uit wat op 

de bodem van de traditie is neergeslagen. Dat geldt zelfs voor de grootse taak en 

gedachte die ‘filosofie’ genoemd wordt.3
Heidegger vond Husserl c.s. niet radicaal genoeg in hun kritiek op het zelf­
beeld van hun voorgangers. Hij wantrouwde de pragmatische poging om 
de platoons-cartesiaanse idee van universele kennis te vervangen door de 
baconiaanse droom van een maximale natuurbeheersing.4 Husserl’s idee 
om Galileï ’s technè te funderen in iets transcendentaals wantrouwde hij. 
Heidegger beschouwde theorieën die de cultuur wilden ‘funderen’ als voor­
beelden van te overwinnen vooroordelen. Hij stond in zijn inschatting van 
de gevaren van deze eeuw naast Husserl. Net als Husserl meende hij dat de 

1	 Ibid. p. 6. [Vgl. A. J. Heschel: We verruilden welzijn door welvaart, wijsheid voor informatie en traditie voor 
trends.]

2	 zie ibid p. 83 over Descartes en Hobbes.
3	  Ibid. p. 72.
4	 [Geleerden moeten buiten hun domein treden om tot geaccepteerde wetenschapsfilosofie te komen. 

Aanzet gaf Bacon in Novum Organon. Het doel van de wetenschap is geen kennis op zich, maar voornamelijk 
de beheersing van de natuur door de mens (kennis=macht). In zoverre te beheersen als de mens haar kende. 
Het denken moet worden ontdaan van meningen en overgeleverde dwalingen om daarna over te gaan 
tot denken en onderzoeken. Je kunt je niet eeuwig blijven beroepen op oude tradities en op afleidingen 
van bijzondere kenmerken uit algemene begrippen; The Cambridge Companion to Bacon, 1996.]

bijlage 10  filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



237

Europese crisis wortelt in een verkeerd begrepen rationalisme.1 Sein und Zeit 
staat vol kritiek op opvattingen die Husserl deelt met Descartes. De benade­
ring van ‘objectief-wetenschappelijke kennis’ als secundaire, afgeleide vorm 
van in-de-r, afgeleid uit het gebruik van gereedschappen, lijkt sprekend op 
Dewey’s interpretatie van het Baconianisme.2 Heideggers ontrafeling van fi­
losofische schijnproblemen door het onbetwistbare gegeven van de sociale 
praktijk als uitgangspunt te nemen, is een voorbeeld van wat Brandom het 
ontologische primaat van het sociale noemt.3 

Heidegger en het pragmatisme delen een diep wantrouwen tegenover de 
visuele metafoor, die Husserl gemeen heeft met Plato en Descartes. Husserl 
en Rudolf Carnap koesterden alletwee de traditionele platoonse hoop een 
standpunt te kunnen vinden van waaruit de grote samenhang der dingen 
zichtbaar zou worden. Voor beiden was het doel van de filosofie de ontwik­
keling van een formeel systeem waarin alle aspecten van de cultuur hun 
plaats zouden krijgen. Hilary Putnam noemt hen de filosofen van het god­
delijk gezichtspunt. Heideggers term voor deze pogingen om een goddelijke 
greep te krijgen op het domein van het mogelijke, het streven om een vakje 
open te houden voor elke mogelijkheid, is het calculerende denken. Hij defi­
nieert ta mathèmata als wat wij eigenlijk al weten ‘over’ de dingen.4 De speur­
tocht naar het berekenbare, naar een formeel, a-historisch systeem, was in 
Heideggers ogen de geheime schakel tussen de fenomenologie van Husserl, 
het positivisme van Carnap en de objectivistische traditie. 

1	 Ibid. p. 290.
2	 Zoals H. Dreyfus en J. Haugeland laten zien was Husserl’s reactie op dat deel van Sein und Zeit zijn 

veronderstelling dat het zuhandene evenveel koren op de fenomenologische molen was als het vor-
handene, en m.n. dat een Zeug ‘iets was dat identiek was, iets dat steeds opnieuw geïdentificeerd kon 
worden’, en dus iets dat een universele essentie zou blijken. zie Dreyfus Husserl en Heidegger: Philosop-
hy’s Last Stand in Murray (red.), Heidegger and Modern Philosophy, 1978, p. 222-238 (m.n het citaat uit een 
fragmentarisch manuscript van Husserl, in Husserl and Heidegger met het opschrift das ist gegen Heideg-
ger op p. 233).  [‘In the second half of the seventeenth century, though Bacon’s historical approach 
was gradually supplanted by mechanical-mathematical science in Europe.	
baconianism: Still served as a source of arguments in the Dutch Cartesian context, as to his theory of error and as 
a source of criticisms to Aristotelianism. A. Strazzoni, in Enc. of Renaissance Philosophy, Heidelberg 2007.]

3	 Robert Brandom, ‘Heidegger’s categories in Being and Time’, The Monist 66 (1983), p. 389. 
4	 Heidegger, What is a Thing?, South Bend, 1967), p. 74. 

1  voorbij de wetenschappelijke filosofie

© ️
2026



238

 § 2  Metafoor en taalontwikkeling 
een korte, dogmatische stelling. Er zijn drie manieren om een 
nieuwe opvatting aan onze bestaande opvattingen toe te voegen om ons te 
dwingen het netwerk van onze opvattingen en verlangens opnieuw te orde­
nen: waarneming, conclusie en metafoor. Waarneming verandert opvattin­
gen door nieuwe opvattingen in het bestaande netwerk te introduceren. Als 
een vertrouweling iets schrikwekkends doet dat mij raakt, dan zal ik som­
mige opvattingen over deze moeten elimineren en mijn verwachtingen bij­
stellen. Conclusies veranderen onze opvattingen en dwingen ons om eer­
dere opvattingen te wijzigen en/of te onderzoeken wat de consequenties 
van de nieuwe zijn. Wanneer ik mij realiseer dat mijn huidige opvattingen 
betekenen dat mijn vriend een slechterik is, dan moet ik een manier vinden 
om oude opvattingen te herzien en mijn vriendschap te heroverwegen. 
Waarneming en conclusie veranderen niets aan onze manier om het rijk der 
mogelijkheden in te delen. Zij veranderen wel de waarheidswaarden, niet 
ons repertoire aan zinnen. Dat waarneming en conclusie de enige manieren 
zijn om opvattingen te veranderen noemt Heidegger de calculerende gees­
teshouding. De taal die wij nu spreken is zoiets als alle taal die er bestaat en 
die wij ooit nodig zullen hebben. Deze visie op taal is als Husserl’s idee over 
het doel van filosoferen, nl. alle mogelijke logische ruimten in kaart bren­
gen, onze impliciete greep op het rijk der mogelijkheden expliciet maken. Ze 
bevestigt de stelling van de fenomenologie van Husserl en de analytische 
filosofie dat filosoferen hetzelfde is als verhelderen, geduldig uitdrukkelijk 
maken wat nog verborgen is gebleven. 
Wie de metafoor als derde bron van opvattingen noemt, als reden om ons 
web van opvattingen en verlangens te herzien, beschouwt de taal, de lo­
gische ruimte en het rijk der mogelijkheden, in principe grenzenloos. Dan 
wordt de gedachte, dat denken tot doel heeft overzicht te krijgen vanuit een 
soort etherisch standpunt, losgelaten. De filosofische traditie heeft de meta­
foor in diskrediet gebracht omdat anders, als zij de metafoor als derde bron 
van waarheid had erkend, de opvatting als een proces dat culimineert in een 
schouwen, theoria, in de overpeinzing van wat vorhanden is, in gevaar zou 
zijn gebracht. Deze visuele metaforen contrasteren met de auditieve meta­

bijlage 10  filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



239

foren van Heidegger zoals Ruf des Gewissens, Stimme des Seins. Deze zijn be­
ter omdat kennen niet altijd herkennen is. Waarheidsvinding komt niet al­
tijd neer op het schematisch inpassen van data. Een metafoor is bij wijze van 
spreken eerder een stem van buiten de logische ruimte dan de empirische in­
vulling van een deel van die ruimte of een logisch-filosofische verheldering 
van de structuur van die ruimte. Het is meer een oproep om onze taal en ons 
leven te veranderen dan een voorstel om een van beide te systematiseren. 

Deze visie op de metafoor vraagt dat we Davidson volgen in zijn verwer­
ping van de stelling dat de metafoor, naast zijn letterlijke betekenis en zin, ook 
nog een andere betekenis en zin heeft...1 Hij bedoelt dat het misleidend is om 
de uitdrukking metaforisch taalgebruik zo te interpreteren dat er in onze 
taal naast talloze letterlijke betekenissen ook vele metaforische betekenis­
sen vorhanden zouden zijn. In deze visie kan een metafoor de logische ruim­
te niet uitbreiden. Dat zou betekenen dat wie een taal heeft geleerd naast alle 
mogelijke feitelijkheden ook alle mogelijke metaforen al zou kennen. Het 
bedenken van een metafoor kan de taal niet veranderen. De metaforische 
taal wordt niet bewust bedacht. Het ontstaat door het gebruik van tools die 
er al zijn. In tegenstelling daarmee vindt Davidson dat er een strikte schei­
ding bestaat tussen betekenis’2 en gebruik, en dat de metafoor exclusief tot het 
domein van het gebruik behoort.3

Davidson stelt dat ‘de meeste metaforen onwaar zijn’. Eerder is het dat 
de meeste metaforen de vorm aannemen van zinnen die prima facie on­
miskenbaar onwaar zijn. Later kunnen deze zinnen wel degelijk als letter­
lijk waar worden gezien. Een plat voorbeeld van Davidson: ‘Er was eens een 
tijd dat... havens en kanonnen niet letterlijk een mond hadden, zoals tegen­
woordig wel het geval is.’4 

1	 Donald Davidson, Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford, 1984, p. 246.
2	 Eigenschap die men aan zijn woorden toekent door het vaststellen van standaard afleidingsverban-

den tussen de zinnen waarin zij gebruikt worden en andere zinnen.
3	 Ibid. p. 247. zie p. 259: Er is geen enkele theorie van metaforische betekenis of metaforische waarheid die ook maar 

iets bijdraagt tot de verklaring van de werking daarvan. De metafoor werkt langs dezelfde, een ieder vertrouwde 
taalkundige lijnen als de allereenvoudigste zin... Wat de metafoor bijzonder maakt is niet zijn betekenis, maar het 
gebruik ervan – daarmee valt de metafoor in dezelfde categorie als bevestigen, aanduiden, liegen, beloven, kritiseren.

4	 Ibid. p. 252.

2  metafoor en taalontwikkeling

© ️
2026



240

Minder triviale voorbeelden zijn de eerste keer dat iemand sprak over ‘de 
universele wet van de liefde’ of ‘de beweging van de aarde rondom de zon’.
‘Je bedoelt dat natuurlijk figuurlijk’, zou de reactie dan zijn. Later, soms veel 
later zijn deze zinnen wel kandidaten voor letterlijke waarheid. Onze opvat­
tingen zijn in de tussentijd herordend om plaats te maken voor deze waarhe­
den. Het is net zoiets als de ontwikkeling waarin de betekenis van de woor­
den, die in deze zinnen gebruikt zijn, op zo’n manier veranderde dat die zin­
nen letterlijk waar zijn geworden.

De stelling die ik zojuist poneerde, dat grootschalige verandering van 
opvattingen en overtuigingen niet te onderscheiden is van grootschalige ver­
andering van de betekenis van de woorden die wij gebruiken – volgt uit de 
bovengenoemde definitie van ‘betekenis’ die ik hierboven al noemde. Deze 
omschrijving is de taalfilosofie van Quine en Davidson in een notendop. In 
hun benadering wordt van betekenis geen platoonse essentie gemaakt en ook 
geen husserliaans noëma, maar eerder een patroon van gewoonten.
Wilfrid Sellars († 1989) noemt dat linguïstische rollen. Dat maakt Carnaps 
zoektocht naar de ‘analyse’ van betekenis tot een misplaatst ‘formele’ en 
‘transcendentale’ poging om het gedrag van een bepaalde groep taalgebrui­
kers in kaart te brengen. Mutatis mutandis geldt dit ook voor het husserli­
aanse project van het funderen van de cultuur door een grondige inspectie 
van de noëmata. Algemener gezegd, het ondermijnt alle sciëntistische filo­
sofische projecten, alle projecten die zich baseren op een a-historische ver­
sie van wat Davidson het dualisme van schema en inhoud noemt. Deze ver­
sie komt neer op de stelling dat de filosofie een bepaald schema duidelijk kan 
maken, een constant onafhankelijk schema (matrix) van mogelijkheden, die 
de achtergrond vormt van al ons onderzoek, van al ons doen en laten. 

Davidsons aanval op dit verschil is het schoolvoorbeeld van een pragma­
tistische breuk met de filosofische traditie.1 Zijn strijd is op één lijn te stel­
len met die van Heidegger op het streven van de traditie om de wereld te 
‘berekenen’.2 Wie metaforische zinnen beschouwt als voorlopers van een 
nieuw taalgebruik dat het oude geleidelijk overschaduwt en uitwist, plaatst 

1	 Davidson, Inquiries p. 246. 
2	 In de specifiek heideggeriaanse betekenis van ‘rekenen’ die ik die zojuist heb beschreven.

bijlage 10  filosofie als wetenschap metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



241

de metafoor eerder op het niveau van de waarneming en de conclusie dan op 
het niveau van de heuristische (5) of ornamentele functie.1 
Specifieker: de waarheid wordt hier beschouwd als iets wat níet al in ons­
zelf aanwezig is. Waarheid is eerder iets dat door een idiosyncratisch genie 
aan het licht gebracht wordt.2 Deze opvatting van de waarheid is een recht­
vaardiging van de auditieve metafoor: een stem uit de verte, een Ruf des 
Gewissens, een woord dat opklinkt uit de duisternis. 
Davidson verduidelijkt: de intellectuele vooruitgang kan niet om het bui­
tenredelijke heen. (6) Over Freud schrijft Davidson dat ‘mentale oorzaken, die 
geen redenen zijn’ – dat wil zeggen opvattingen en verlangens die een rol spe­
len bij het bepalen van ons gedrag maar die niet passen in het systeem van op­
vattingen en verlangens waar wij ons mee identificeren – niet alleen nodig zijn 
om deviant, afwijkend gedrag in freudiaanse taal, te verklaren, maar ook om 
‘onze ijverige en soms zelfs succesvolle pogingen tot zelfkritiek en zelfver­
betering te verklaren’.3

De nadruk van Davidson op het belang van een mentale oorzaak die de rede 
overstijgt, richt zich op de zelfreflectie en zelfverbetering van individuen. 
Het lijkt dat zijn argument des te meer opgaat voor de zelfkritiek van cul­
turen. De ‘irrationele’ invasie van zg. onzin (d.w.z. niet via hun samenhang 
met de rest van wat wij geloven gerechtvaardigd kan worden) is wat ideeën­
historici in retrospectief conceptuele revoluties noemen. Gebeurtenissen die 
conceptuele revoluties doen losbranden. Schijnbaar zinloze suggesties ge­

1	 Als er iets verteld wordt wil dat nog niet zeggen dat dit een cognitieve functie heeft die een eerder gefor-
muleerde vraag beantwoordt. Davidson zegt over de pogingen om metaforen een cognitieve waarde te 
geven: ‘dat in feite het aantal zaken waarop metaforen onze aandacht vestigen oneindig is: veel van 
wat onze waarneming bereikt heeft geen propositioneel karakter. Wanneer wij willen zeggen dat een 
metafoor iets betekent merken wij snel dat wat wij ermee kunnen aanduiden oneindig is.’ (Inquiries, 
p. 263). Dan wijst hij op de analogie tussen metafoor en beeld en zegt dat woorden verkeerde valuta 
zijn om voor een beeld in te wisselen’. De poging de metafoor voor te stellen als een mededeling, be-
tekent dat het beeld of de metafoor voorgesteld wordt als uitwisselbaar met reeksen zinnen, in plaats 
van (zoals verrassende waarnemingsdata) uit te dagen tot (a) een herverdeling van waarheidswaar-
den onder gewone zinnen en (b) het bedenken van meer ongewone zinnen. 

2	 idiosyncrasie: Aangeboren overgevoeligheid. Gr.: idiosunkrasia, van idios (eigen aan) + sun (samen, 
met) + krasis (menging).

3	 Davidson, ‘Paradoxes of Irrationality’, in Wollheim en Hopkins, Philosophical Essays on Freud, Cambridge 
1982, p. 305. [ (6) zie: blz. 213 en Bijlage 10 § 2.]

2  metafoor en taalontwikkeling

© ️
2026



242

daan door mensen die in hun eigen land meestal niet geëerd werden, sug­
gesties die wij als briljante inzichten waarnemen, als waarheden die altijd al 
latent aanwezig moeten zijn geweest in de ‘menselijke rede’. Deze gebeurte­
nissen zijn de woorden, gesproken door de mensen die Heidegger Denkers 
noemt. Vanuit het standpunt van Heidegger en Davidson is de filosofische 
traditie een lange reeks van pogingen om de intellectuele geschiedenis te in­
terpreteren als het aan het licht brengen van een ‘verborgen redelijkheid’, 
product van de List der Vernunft; waarbij ‘Vernunft’ staat voor iets wat er al­
tijd al geweest is, niet voor een pas onlangs letterlijk geworden metafoor. 
Heidegger ontkent met nadruk dat er een thema van a-historisch onderzoek 
is dat menselijke rede heet, of structuur van de redelijkheid, of natuur van de 
taal, en dat altijd onderwerp van filosofisch onderzoek is geweest. Zelfs in 
de jaren twintig, nog voor de Kehre, was Heideggers antwoord op de histo­
risme-kritiek van Husserl1 bijvoorbeeld het volgende: 

Constructie is in de filosofie noodzakelijkerwijs destructie, dat wil zeggen een 
deconstructie van traditionele begrippen, die in een historisch teruggrijpen 
naar de traditie wordt voltrokken [...] Omdat destructie en constructie één 
zijn, is filosofische kennis in essentie tegelijkertijd historische kennis.2 

In de jaren veertig zou hij concluderen dat hij in Sein und Zeit nog niet histo­
ristisch genoeg was geweest om deze afbraak te kunnen voltrekken. Onder 
verwijzing naar dit vroege werk zegt hij: 

‘Maar deze destructie is, evenals de ‘fenomenologie’ en alle hermeneutisch-
transcendentale kwesties, nog niet doordacht in termen van de geschiedenis 
van het Zijn.’  3

1	 In b.v. Philosophie als strenge Wissenschaft. 	 [Met irrationeel wordt niet het onlogische bedoeld, wel wat 
buiten de (beproefde) denkkaders valt. Het Ausserrationale is: het buiten- of niet-rationele.]

2	 Grundprobleme der Phänomenologie, Frankfurt 1975 p. 32.
3	 Aber diese Destruktion ist wie die ‘Phänomenologie’ und alles hermeneutischtranszendentale Fragen noch nicht 

seinsgeschichtlich gedacht. Heidegger, Nietzsche ii, p. 415. Nederlands: Maar deze destructie is evenals de 
‘fenomenologie’ en alle hermeneutisch-transcendentale vraagstukken nog niet zijn historisch door-
dacht. Heidegger, The End of Philosophy, New York, 1973 p. 15.

bijlage 10  filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



243

Heidegger beschouwt de menselijke rede, de rationaliteit en het gezonde filo­
sofenverstand als één pot nat met het argeloze, uneigentliche, naïeve taalge­
bruik van de traditie. Filosofie gebruikt niet alleen deze traditie; zij verdeelt 
niet alleen de waarheidswaarden over een reeks zinnen die al in de taal aan­
wezig zijn: omdat elke wezenlijk filosofische vraagstelling onvermijdelijk bui­
ten de tijd staat... Filosofie is wezenlijk boven-historisch omdat zij een van de 
weinige zaken is die nooit directe weerklank in hun eigen tijd vinden...’1 

Wat nu geen weerklank vindt, kunnen we op het spoor komen met het 
soort metafoor dat prima facie een zinloze onwaarheid is, maar ondanks dat 
wat Heidegger een woord van het Zijn noemt blijkt, waarin de roep van het 
Zijn wordt gehoord. Lees in het licht hiervan de volgende twee kernachtige 
zinnen, waarin Heidegger ‘de taak van de filosofie’ omschrijft:

Alles bij elkaar genomen is het de taak van de filosofie de kracht van de ele-
mentairste woorden, waarin het Dasein zich uitdrukt, ervoor te behoeden 
dat ze tot het niveau van onbegrijpelijkheid wordt genivelleerd door het ge-
wone mensenverstand, dat op zijn beurt fungeert als bron voor schijnproble-
men.2 Het is de eigenlijke functie van de filosofie om het historische Dasein te 
bevragen, en in laatste analyse ook het Zijn zelf. 3 

Deze zinnen zijn een voorbeeld van Heideggers ‘poëtische’ antwoord op 
de vraag naar onze verhouding tot de traditie. In zijn opvatting is het doel 
van het filosofische denken ons te bevrijden van de taal die wij nu gebrui­
ken, door ons eraan te herinneren dat die taal niet de taal is van ‘de menselij­
ke rede’, maar de schepping van denkers uit ons eigen historische verleden. 
Die denkers zijn de dichters van het Zijn. Zij, die het gedicht van het Zijn – de 
mens overbrengen.4 

1	 Heidegger, Einführung in die Metaphysik, 1953, p. 6; lntroduction to Metaphysics, New Haven, 1959, p. 8. 
2	 ...ist es am Ende das Geschäft der Philosophie, die Kraft der elementarsten Worte, in denen sich das Dasein aus-

spricht, davor zu bewahren, dass sie durch den gemeinen Verstand zur Unverständlichkeit nivelliert wird, die ihrer-
seits als Queue für Scheinprobleme fungiert. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, 1979, p. 220; Being and 
Time, New York, 1962, p. 262.

3	 Heidegger, Einführung in die Metaphysik, p. 9; lntroduction to Metaphysics, p. 11.
4	 Uit Heideggers Aus der Erfahrung des Denkens. In Heidegger, Poetry, Language, Thought, New York, 

1971, p. 4: ‘We are too late for the gods and too early for Being. Being’s poem, just begun, is man.’

2  metafoor en taalontwikkeling

© ️
2026



244

Deze denkers in herinnering te brengen en ons de kracht van hun metafo­
ren te laten voelen uit de tijd voordat de nieuwe toepassing van woorden 
veranderde in vertrouwde maar afgevlakte betekenissen, is het enige doel 
dat de filosofie heden ten dage nog rest. Niet om het makkelijker te maken 
maar om het moeilijker maken, niet om ons web van opvattingen en verlan­
gens te herzien, maar om ons te herinneren aan de historische niet-noodza­
kelijkheid 1 ervan. Heidegger vindt dat onze tijd geen baat heeft bij het her­
verdelen van waarheidswaarden over de zinnen van ons huidige taalreper­
toire. Maar hij heeft weinig hoop op een nieuw profetisch tijdperk, waarin 
nieuwe woorden gesproken zullen worden, woorden die het repertoire op 
onverwachte wijze zullen uitbreiden. Het enige wat hij erover wil zeggen, is 
dat die hoop niet vervuld zal worden voordat de kracht van ‘de elementair­
ste woorden’ waarin het Dasein zichzelf in het verleden heeft uitgedrukt, 
zal zijn hersteld. Onze verhouding tot de traditie moet een oefening zijn in 
wat niet meer wordt gehoord, en niet een zeggen van wat nog niet gezegd is. 

§ 3  Poëzie en politiek 
laten we, ter illustratie van het verschil tussen Heideggers ‘poëtische’ 
visie op onze verhouding tot de traditie en de ‘politieke’ visie die ik het 
Amerikaanse pragmatisme toedicht, eens kijken naar het verschil tussen 
‘schijnproblemen’ en ‘echte’ problemen. [...] In de optiek van het pragmatis­
me is een schijnprobleem iets waarover discussie zinloos is, omdat het, zo­
als William James zei, gaat over een probleem dat ‘er niet toe doet’. Het is 
‘slechts een discussie over woorden’ – dat wil zeggen een probleem waarvan 
de oplossing onze overige opvattingen onveranderd laat. Dit ligt vlakbij de 
betekenis die Heidegger er aan geeft. Heidegger ziet de traditionele filosofie 
niet als een pseudo-wetenschap maar als clichépoëzie, poëzie die zo banaal 
is dat ze zonder het zelf te beseffen een parodie op zichzelf is geworden. Dat 
wil zeggen, hij ziet de schijnproblemen van de filosofische traditie als zinlo­
ze reprises van triviale situaties. Hij klaagt dat filosofie het genre zou moeten 
zijn dat alles moeilijker maakt.

1	 contingentie: al het veranderlijke, onvoorspelbare etc. zie Rorty, Contingentie, ironie, solidariteit 
(1989), Kampen 1992/Amsterdam 2008.

bijlage 10  filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



245

De pragmatist kan instemmen met Heidegger dat grote denkers de meest 
idiosyncratische denkers zijn. Hegel en Wittgenstein toverden metaforen 
als bliksemflitsen, die nieuwe wegen deden oplichten, uit het niets tevoor­
schijn. Waar Heidegger vindt dat de taak om nieuwe denkwegen te verken­
nen neerkomt op louter praktische klusjes voor loonwerkers, vindt de prag­
matist dat deze verkenning het extra is wat de filosoof aan onze kennis kan 
bijdragen. Het herordenen van een web van gemeenschappelijke opvattin­
gen verloopt niet systematisch. Het is geen invullen van wat Heidegger een 
Grundriß noemt.1 Het is een kwestie van krabben waar het jeukt, en alleen 
daar. De pragmatist en Heidegger zijn het met elkaar eens dat de dichter en 
de denker (in Heideggers specifieke elitaire betekenis van het woord) de 
officieuze wetgevers van de samenleving zijn. Waar Heidegger vindt dat de 
sociale wereld bestaat ten gerieve van de dichter en de denker, zo vindt de 
pragmatist het omgekeerde. Ligt de wezenlijke grootheid van het individu 
in de persoonlijke bijdrage aan de sociale vrijheid in termen die ons uit de 
Franse Revolutie zijn overgeleverd? 

Het kenmerkende verschil tussen de heideggeriaanse en pragmatisti­
sche verhouding tot de filosofische traditie vloeit voort uit een verschil in 
opvatting over de recente politieke geschiedenis. Het basismotief van het 
pragmatisme is, net als het hegelianisme, een voortzetting van de romanti­
sche reactie op de heiligverklaring van de wetenschap door de Verlichting.2 
Wanneer de sciëntistische retoriek, die een dieper verborgen romantisch 
karakter versluiert, is opgeruimd is de weg vrij om het hegelianisme en het 
pragmatisme te zien als pogingen om ruimte te maken voor een samenle­
ving waarin alle menselijke mogelijkheden een eerlijke kans krijgen. Deze 
aspiratie komt neer op de hoop dat elke nieuwe metafoor de kans krijgt zich­
zelf op te offeren en de kans om een dode metafoor te worden door in de 
taal een letterlijke betekenis aan te nemen. Het is de hoop dat de laag van 

1	 zie Heidegger, ‘Die Zeit des Weltbildes’, in Holzwege, p. 71.
2	 Deze stelling lijkt in het licht van Dewey’s obsessief ‘sciëntistische’ retoriek paradoxaal. Ik heb 

geprobeerd haar te verdedigen in ‘Nineteenth Century ldealism and Twentieth Century Textual-
ism’, in Consequences of Pragmatism (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1982); in ‘Pragma-
tism without Method’ in Deel I; en in ‘Reply to Sleeper and Edel’, in Transactions of the C. S. Peirce Soci-
ety, jg. 21 (1985).

3  poëzie en politiek

© ️
2026



246

onze vastgeroeste gewoonten zo dun mogelijk wordt en de maatschappelijke 
lijm die de samenleving bijeen houdt, de taal die we gebruiken voor onze 
gemeenschappelijke opvattingen en verwachtingen, zo flexibel mogelijk is. 

Deze hoop is denkbaar als een democratische samenleving ook overle­
vingskansen heeft zonder een onderliggende adequate filosofische grond­
slag en haar fundamenten vindt in de menselijke rede. Het beste fundament 
van de liberale democratie is de overtuiging van haar burgers dat iedereen 
er beter van wordt als elke nieuwe metafoor een eerlijke kans krijgt. Geen 
enkele opvatting of voornemen is zo onaantastbaar dat elke metafoor die ze 
aanvalt automatisch afgewezen wordt. Zo’n opvatting impliceert de afwij­
zing van de eis dat wij als westerse samenlevingen van te voren zouden moe­
ten weten wat wij willen. Een voorlopige aanzet voor een Grundriß van wat 
wij met de samenleving van plan zijn is karig. Een van de opgaven van een 
docent in het huis der verwondering is ook zelf te leren leven met de opvat­
ting dat onze taal nog niet af is. En waarom moet taal altijd overeenstem­
men met iets van buiten waarmee ze zou moeten kloppen? We kunnen sci­
ëntistische conclusies, die menen dat de samenleving geen geheimen meer 
heeft, naast ons neerleggen en lieden die al te goed weten wat goed voor ons 
is wat minder serieus nemen. Het betekent ook dat wij erkennen dat de ter­
men waarin wij onze opvattingen en verwachtingen over de gemeenschap 
formuleren tenslotte altijd weer in vergetelheid zullen raken, dat wij altijd 
nieuwe metaforen nodig zullen hebben, nieuwe logische ruimten en een 
nieuwe taal. Het denken kan nimmer op zijn lauweren rusten en of er ooit 
een sociale wetenschap zal bestaan die eine strenge Wissenschaft is...1

Er is geen groter probleem dan dat van democratie versus totalitaris­
me. Laten we afscheid nemen van Heidegger’s ideeën over het verschijnsel 
moderniteit dat zowel de burgerlijke democratie als het totalitarisme omvat 
en waar de filosofie zodanig Griff op kan krijgen dat het verschil tussen deze 
twee vormen van maatschappelijk leven kan worden aufgehoben.2 

1	 sciëntisme: Alleen exacte wetenschap leidt tot kennis over de wereld. Filosofie is zinvol als ze de 
wetenschappelijke methode hanteert. Esthetica, religie en intuïtie zijn zinloos; vgl. J. Habermas 
Erkenntnis und Interesse, 1988; Knowledge and human interests Boston 1971.

2	 aufheben: opheffen (opnemen), verheffen, afschaffen, bewaren.

bijlage 10  filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



247

Je zou kunnen zeggen dat Heidegger toevallig Nazi was en Dewey in wezen 
sociaal-democraat.1 Dewey’s pragmatisme probeerde bij te dragen aan het 
bereiken van het grootste geluk voor het grootste aantal, door de mogelijk­
heid te scheppen de taal, gewoonten en instituties die dat geluk in de weg 
staan door andere te vervangen. Heidegger wees deze poging af als niet lan­
ger het overwegen waard. Hij vindt dat wij, dankzij Nietzsche, nu weten dat: 

— de metafysica de historische ruimte is, waarin zich het noodlot voltrekt 
dat de bovennatuurlijke wereld, de ideeën, God, de zedelijke wet, het gezag 
van de rede, de vooruitgang, het grootste geluk van het grootste aantal, de 
cultuur, de beschaving hun scheppende kracht verliezen en leeg worden.2

Voor Dewey horen ‘vooruitgang, geluk van het grootste aantal, cultuur en 
de beschaving’ niet thuis in het rijtje van ‘de bovennatuurlijke wereld, de 
ideeën, God, de ethiek en het gezag van de rede’. De tweede reeks bestaat 
uit metaforen waar pragmatisten weinig mee kunnen. De eerste reeks is 
wel vol betekenis. De pragmatist beweert niet dat hij een sluitend argument 
heeft voor zijn afkeer van de tweede en zijn voorkeur voor de eerste en is niet 

1	 Heidegger stond wantrouwend tegenover de democratie en de zg. onttoverde wereld. Zijn denken was 
wezenlijk antidemocratisch. Vele antidemocratische Duitsers werden geen Nazi. Heidegger wel en 
snel ook. Niet omdat hij een meedogenloze opportunist was zoals tegenover Arendt, hij was poli-
tiek onwetender dan de meeste gelijkgezinde intellectuelen. Heideggers filosofie heeft geen speci-
fiek totalitaire implicaties, ze gaat er wel vanuit dat pogingen om hongerigen te spijzen en sociale 
ethiek niets met filosofie te maken hebben. Het christendom is voor hem een decadente vorm van de 
platoonse metafysica. Het ethische bewustzijn van zijn Marburgse collega Rudolf Otto zag hij niet 
over het hoofd: het interesseerde hem geen lor. Als een olifant bewoog hij zich in de porseleinen krin-
gen waar hij de liberale traditie om zeep hielp. De sociale kant die voor Paul Tillich het belangrijkste 
was, zei Heidegger niets. 

	
paul tillich was in het prehitleriaanse Duitsland de filosoof waarin het profetische en priesterlijke 

samen kwamen. Vertrouwd met heideggeriaanse ideeën en termen formuleerde hij drie begrippen: 
	 i — het demonische, de mythische term voor de realiteit van het boze. Tillich typeerde drie soorten 

angst: noodlot & dood, leegte & zinloosheid, schuld & oordeel;
	 ii — de theonomie, een begrip niet alleen voor de ethiek maar vooral voor het religieus begrijpen van 

de geschiedenis van belang: de moed om onderdeel te zijn;
	 iii — kairos, vervulde tijd: het inbreken van het eeuwige in de tijd, dat de moed vergt om zichzelf te zijn.

2	 Die Metaphysik ist der Geschichtsraum, worin zum Geschick wird, dass die Übersinnliche Welt, die Ideen, Gott, das 
Sittengesetz, die Vernunftautorität, der Fortschritt, das Glück der Meisten, die Kultur, die Zivilisation ihre bauende 
Kraft einbüssen und nichtig werden. Heidegger, Holzwege, Frankfurt, 1972, p. 204 in Heidegger, The Ques-
tion Concerning Technology and Other Essays, New York, 1977, p. 65.

3  poëzie en politiek

© ️
2026



248

sciëntistisch genoeg om te denken dat er een neutraal filosofisch standpunt 
zou bestaan, dat de premissen daarvoor kan leveren. Hij neemt eenvoudig 
zijn standpunt in de democratische gemeenschap in, en vraagt wat het be­
grijpen van denkers uit heden en verleden voor die gemeenschap kan doen. 

Heidegger meent dat het niet-reductionistische, niet-anachronistische 
horen van het woord van deze denkers ons de ogen zal openen voor een 
waardering van waar wij nu zijn (waar het Zijn nu is). De pragmatist is het 
daarmee eens, maar verstaat die woorden anders. Hij hoort ze zoals de jonge 
Hegel ze hoorde – als een aansporing om de weg naar de menselijke vrijheid 
in te slaan en niet die naar de technologische razernij van een tijdperk waar­
in ‘de menselijke creativiteit uitsluitend nog ‘bedrijfsmatig’ is’.1 Pragmatici 
zijn het eens met Husserl en Heidegger dat de mogelijkheid bestaat dat in het 
tijdperk van de wetenschappelijke technologie openheid en vrijheid wegge­
rationaliseerd zijn. Maar zijn antwoord daarop is, dat het evengoed het tijd­
perk zou kunnen zijn waarin de sociale democratie niet het dienstmeisje, 
maar de meesteres van de technische rationaliteit is. 

§ 4  De huidige situatie (fragment) 
in de competitie tussen de centrale metafilosofische strijdpunten zijn er 
twee fundamentele scheidslijnen: tussen het sciëntisme van zowel Husserl 
als het positivisme en tussen twee reacties op dit sciëntisme. Heideggers 
eerste reactie is het gevolg van zijn impliciete en intuïtieve afwijzing van de 
exercice van de Franse Revolutie en dat alles een instrument kan zijn voor 
het bereiken van het grootste geluk voor het grootste aantal. De tweede, van 
Dewey, volgt uit een even impliciete en intuïtieve acceptatie van dezelfde 
onderneming en hetzelfde idee. John Dewey had geluk. Zijn generatie is 
wellicht de laatste geweest die vertrouwen had in een toekomst waarin de 
mensheid zonder de religieuze en sciëntistische mythen waarmee ze zich­
zelf in het verleden kon troosten, oplossingen kon zoeken voor de proble­
men van haar toekomst. Een toekomst waarin de menselijke vrijheid toe­
vertrouwd werd aan tot dan toe ongedroomde metaforen, aan vocabulaires 

1	 Heidegger, Holzwege, p. 203 (The Question Concerning Technology..., p. 64).

bijlage 10  filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



249

die nog niet geboren waren. Nu de problemen van onze tijd zich opstapelen 
kunnen wij ons steeds moeilijker voorstellen hoe wij uit de huidige val kun­
nen ontsnappen en die toekomst tegemoet kunnen gaan. Dewey had ook 
gelijk. Als wij ooit de moed kunnen vinden het sciëntistische model van 
de filosofie los te laten zonder terug te vallen in een verlangen naar heilig­
heid (zoals Heidegger), dan zullen wij ons, hoe donker de tijden ook zijn, 
niet langer voor redding tot de filosofen wenden zoals onze voorouders zich 
tot hun priesters wendden.1 Wij zullen ons in plaats daarvan wenden tot de 
dichters en de ingenieurs, mensen die verrassende nieuwe plannen ontwik­
kelen voor het grootste geluk van het grootste aantal mensen.2

1	 richard rorty noemt Husserl’s filosofie sciëntistisch én systematisch met de gedachte dat sciëntisme 
intrinsiek verbonden is met systematische filosofie. Het staat buiten kijf dat Husserl een systemati-
sche filosoof was. Wanneer Rorty in Philosophy as science, as metaphor and as politics (1991) ingaat op Hus-
serl’s opvattingen zet hij deze af tegen het gedachtegoed van Heidegger en Derrida. Zowel Husserl 
als Rorty zien objectiviteit als iets wat tot stand komt binnen een gemeenschap en zich verhoudt met 
normaliteit. Rorty vreest dat een cultuur gericht op objectiviteit en normaliteit zal vastroesten; hij hecht 
minder belang aan wetenschappelijke objectiviteit dan Husserl die het onbegrepen karakter van die 
objectiviteit ziet als een oorzaak van de crisis van de Europese cultuur. De relatie tussen wetenschap en 
morele idealen wordt door beiden onderstreept. Rorty ziet dat ethische ideaal verwezenlijkt in de 
voorbeeldige houding die wetenschappers tegenover elkaar horen aan te nemen. Het ethische ideaal 
van Husserl moet voortdurend nagestreefd worden. (zie: Jonathan Sadaune Pragmatisme en transcen-
dentaalfilosofie; Over Rorty’s en Husserl’s opvattingen over objectiviteit in de wetenschappen, Gent 2014)

2	 Vgl. Thomas Franklin O’Meara, Tillich and Heidegger: A Structural Relationship, The Harvard Theological 
Review 61, b. 2 (1968): 249-61; Cambridge University Press on behalf of the Harvard Divinity School. 

	 rüdiger safranski: ‘Het probleem van Heideggers zwijgen is niet dat hij over Auschwitz heeft 
gezwegen. Filosofisch heeft hij over iets anders gezwegen: over zichzelf, over de verleidbaarheid van 
de filosoof door de macht.’ Heidegger en zijn tijd, Amsterdam 1995. 

	 Safranski ontleent het motto van zijn biografie aan Erhart Kästner: 

	 een waarheid moet het tijdelijke kunnen zegenen, 
zoals ze vroeger zeiden; anders blijft ze wereldloos. 

de wereld is verdord, er drijven zoveel gemaakte gedachten rond, 
zonder plek, zonder anschaulichkeit.

Rüdiger Safranski besluit zijn boek met de zin die Martin Heidegger bij de dood 
van Max Scheler in 1928 aan een college in Marburg vooraf liet gaan:

Alweer zinkt een weg van de filosofie terug in het duister.

∏

4  de huidige situatie

© ️
2026



250

pETER SLOTERDIJK denkt mee in het filosofisch discours waaraan 
Plato, Nietzsche, Heidegger en de Franse auteurs Foucault, Deleuze en 

Derrida hebben deelgenomen. 
In De woorden en de dingen bekritiseert Michel Foucault het humanisme di­
rect op epistemologische en indirect op politieke wijze. Zijn ‘archeologie’ 
is evenals het werk van Kant kritisch in die zin dat het zich richt op de ex­
plicatie van mogelijkheidsvoorwaarden van kennis, op het impliciete weten 
(savoir) 1 en de rationaliteit die door alle uitspraken binnen de heersende 
maatschappij heen schijnen. Foucault probeert het historische epistemolo­
gische ‘raster’, waarin een bepaalde discursieve praktijk bestaat en functio­
neert, bloot te leggen.

Een cruciaal impliciet weten in het moderne episteme 2 is het begrip mens 
en het daarmee gepaard gaande verschil tussen het menselijke en het onmen­
selijke. Foucault spreekt van het verschijnen van de mens om aan te geven dat 
we hier met een nieuw fenomeen te maken hebben in het filosofisch dis­
cours. Kant luidt deze antropologische wending in door zijn transcenden­
taalfilosofie samen te vatten onder de nieuwe vraag ‘wat is de mens?’ Het 
antwoord daarop is volgens Foucault veelzeggend.

Kants antwoord komt in de vorm van de mens als ‘empirisch-transcen­
dentaal dubbelwezen’. Kon de mens in de oudheid zichzelf op het episte­
mologisch tableau waarnemen in en naar de blik van het soeverein-ethe­
rische, die de orde heeft gegeven, nu is de goddelijke route voor de mens 
die zichzelf waarneemt afgesloten. Het tableau is het wisselspel geworden 
van een wereldlijke en een soevereine blik, beide geïncarneerd in een we­
zen, dat vanaf dat moment een dubbelrol heeft te vervullen. De vraag ‘wat is 
de mens?’ wordt beantwoord door naar de empirie te verwijzen, terwijl de 
empirische kennis een transcendentale fundering behoeft, die vervolgens 
weer in empirie gefundeerd dient te worden enzovoorts. In de objectivering 

1	 In tegenstelling tot begripsmatige kennis (connaissance) in wetenschappelijke publicaties, filosofische 
theorieën en religieuze legitimeringen.

2	 De definitie van episteme in De woorden en de dingen [Amsterdam 1967, p. 21]: ‘Het epistemologische 
veld, waarin de kennis (buiten elk criterium dat zich beroept op rationele waarden of de objectieve 
vorm ervan) haar positiviteit ingraaft en zo blijk geeft van een geschiedenis die niet die van haar toe-
nemende volmaaktheid is, maar eerder die van de voorwaarden, waaronder deze kennis mogelijk is.’

bijlage 11  peter sloterdijk

Inkijk-exemplaar © 2/17



251

van de mens zit de mens als subject verdisconteerd en andersom. Beide vor­
men van analyse beweren op zichzelf te staan, maar in feite veronderstellen 
ze elkaar.1 
In veel opzichten lijkt het vroege werk van Jacques Derrida sterk op Michel 
Foucaults deconstructie van het humanisme in De woorden en de dingen. 
Evenals Foucault laat hij in De (doel)einden van de mens 2 zien dat de ‘zoge­
naamde menswetenschappen’ al vanaf hun begin een aporetische spanning 
in zich dragen.3 Kant wil de morele (doel)einden op zichzelf redelijk bepa­
len, onafhankelijk van elk antropologisch gegeven, maar het enige voor­
beeld van een redelijk wezen blijft de mens.4 

Hegel, Husserl en Heidegger zoeken in hun denken naar de opheffing of 
ontgrenzing van het metafysisch humanisme, maar blijven daaraan tegelij­
kertijd wel schatplichtig. Met name in zijn kritiek op Husserl staat Derrida 
dicht bij de kritiek van Foucault op de fenomenologie. Foucault noemt de 
fenomenologie in De woorden en de dingen om soortgelijke redenen een dis­
cours de nature mixte.5 
Derrida: ‘de fenomenologie is de ‘opheffing of ‘aflossing’’ van de antropo­
logie. Zij is niet meer, maar tegelijkertijd nog steeds een wetenschap van de 
mens. [...] Zo is de kritiek op het empirische antropologisme niets anders 
dan de bevestiging van een transcendentaal humanisme.’ 6

De taak van het filosoferen is om de beperkingen van de cognitieve ratio en 
de positie van de mens binnen het humanisme scherp te stellen.7

1	 Foucault, De woorden en de dingen, Amsterdam 1973, p. 346.
2	 Derrida, in Marges van de filosofie, Hilversum 1995, p. 1o9-36.
3	 Derrida, De (doel)einden van de mens 1995, p. 60-97.
	 [aporie: v. Gr. a = niet, poros = doorgang, uitweg. Een verlegenheid van het denken, een moeilijkheid 

waarin men komt, niet door een onjuiste redenering maar door de problematiek van de zaak zelf.  
Aristoteles heeft in zijn Physica de analyse van de problemen waartoe een zaak zelf leidt tot een apore-
tische denkvorm en zelfs kunst ontwikkeld. Jacques Derrida, aporias: Dying – Awaiting (one another at) the 
‘limits of truth’; apories: mourir – S’attendre aux ‘limites de la vérité’, Redwood City 1993; zie ook blz. 349.]

4	 Derrida, 1995, p. 76.
5	 Foucault, geciteerd in: Henk Oosterling, Door schijn bewogen – Naar een hyperkritiek van de xenofobe rede, 

Kampen 1996, p. 314.
6	 Derrida, 1995, p. 78.
7	 zie: Sjoerd van Tuinen, Sloterdijk, binnenstebuiten denken, Kampen 2004, p. 120.

de macht over het leven

© ️
2026



252

bijlage 12  voorloper van de 20e eeuwse filosofie

eDMUND HUSSERL is in 1938 moedeloos gestorven, nog net op tijd 
om aan de excessen van de naziregime te ontkomen. De Kristallnacht 

heeft hij godzijdank niet meer hoeven meemaken. 
Husserl’s laatste boek De crisis van de Europese wetenschappen verscheen 
in 1936 na Heideggers Sein und Zeit uit 1927 en Schelers Die Stellung. Dat 
Husserl tot de voorlopers wordt gerekend, komt door zijn Ideen zu einer rei­
nen Phänomenologie, und phänomenologischen Philosophie uit 1913.
Husserl heeft na de Logische Untersuchungen in 1901 gestaag verder gewerkt 
aan zijn fenomenologische filosofie, die als strenge wetenschap een einde 
moest maken aan het naturalisme, het historicisme en de anarchie van we­
reldbeschouwingen.1 
Fenomenologie is afgeleid van fainomenon en logos. Logos is het denkver-
mogen, de denkgeest en het woord uit het begin: ‘In het begin was de logos, 
het woord.’ Fainomenon, afgeleid van faino = schijnen, licht geven. De zon 
schijnt, de sterren schijnen. Daarnaast is fainomai ook verschijnen, zich 
tonen en laten zien. Aan de wijzen uit het Oosten is een ster verschenen. Er 
is samenhang met het Griekse woord foos = licht, terug te vinden in fosfor, 
drager van licht, foto enz. Fainomenon is dat wat zich schijnend, lichtend 
toont, zoals de sterren, die flonk’rend aan de hemel staan. De lichtmetafoor, 
die ten grondslag ligt aan het Griekse fainomenon, keert terug in het Neder­
landse woord verschijnsel, dat daarom de voor de hand liggende vertaling 
van fainomenon is. Fenomenologie is laten zien wat zich toont, in de defi­
nitie van Heidegger ‘dat wat zich van zichzelf uit toont en van zichzelf uit 
laat zien, von ihm selbst her’. Het gaat om zien en à travers de taal, dus dwars 
door de taal heen, tonen. Over de verschijnselen hangt een dichte mist van 
beelden en verbeelding, meningen, verhalen, fantasieën, zekerheden, theo­

1	 historicisme: De opvatting waarin net als in het historisme ervan uit wordt gegaan dat verschijnse-
len vanuit een historische ontwikkeling zijn te verklaren. Er is echter een groot verschil, namelijk dat 
de veranderlijkheid en veranderbaarheid niet willekeurig maar volgens vaste en kenbare wetten verlo-
pen. Tegenover de huiver voor de onzekerheid bij historisten staat bij de historicisten een orthodoxe 
zekerheid. Tegenover het relativeren van het historisme plaatst zich het starre en verstarrende van 
het historicisme. Verwarrend is dat in het Engels voor beide zo uiteenlopende theorieën de term his-
toricism wordt gebruikt. (J. G. Demaray, From Pilgrimage to History. The Renaissance and Global Historicism, 
2006)

Inkijk-exemplaar © 2/17



253

rieën van metafysische gedachtenspinsels die werkelijkheid en verschijnse­
len versluieren en weinig meer tonen dan vage omtrekken. Wat Husserl wil 
is het adagium van Ludwig Wittgenstein: Denk niet, maar kijk. Daarnaast 
staat zijn eigen adagium dat wij terug moeten naar de dingen zelf, zurück zu 
den Sachen. Kijk, en laat je niet in de war brengen door wat we al weten of 
denken te weten. Zo keert de filosofie zo gedachteloos mogelijk uit haar ver­
vreemding terug naar de wereld zoals Rafaël in de Proloog in de hemel zegt: 
...werken zijn stralend als op de eerste dag. 
De fenomenologie verklaart niets. Wij kunnen ons inspannen om de ruis te 
vergeten en zorgvuldig te beschrijven wat zich toont. Laten zien is beschrij­
ven. Net als de wiskunde die ook niets verklaart.
In 1913 kondigt uitgever Niemeyer in Halle een tijdschrift aan, Jahrbuch 
für Philosophie und phänomenologische Forschung. Husserl is de initiator, 
hoofd- en eindredacteur:

< Het nieuwe tijdschrift wil hen laten samenwerken die van het zuivere en strenge 

vasthouden aan de fenomenologische methode een principiële hervorming van de 
filosofie verwachten. Op de weg naar een hecht gefundeerde en gestaag verder 

ontwikkelende wetenschap. Daarnaast wil het een ontmoetingsplaats zijn voor 

alle activiteiten binnen de toegepaste fenomenologie en filosofie.

Wat de redacteuren verbindt en van toekomstige medewerkers mag worden ver-

wacht, is geen systeem. Wat hen verenigt is meer de gemeenschappelijke over-

tuiging dat door terug te gaan naar de oorspronkelijke bronnen van de aanschou-
wing, en naar de daaruit te halen wezensinzichten, de grote tradities van de filoso-

fie naar waarde geschat kunnen worden. Zodat op deze manier de begrippen op 

intuïtieve grond opnieuw geformuleerd en dan ook principieel tot een oplossing 

gebracht kunnen worden.

Zo moet dit tijdschrift geen speelplaats voor vage hervormingsgezinde invallen, 

maar een werkplaats voor ernstige wetenschappelijke arbeid worden. >

De aankondiging eindigt met de mededeling dat het eerste Jahrbuch het eer­
ste deel van de Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi­
schen Philosophie van Husserl zal bevatten samen met het eerste deel van 
Max Schelers Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. 

voorloper van de 20e eeuwse filosofie

© ️
2026



254

bijlage  12

Hoe houterig ook geformuleerd, het is een mooie tekst waaruit een groot 
zelfbewustzijn spreekt. Door de fenomenologische methode zal de filoso­
fie eindelijk kunnen worden wat zij nooit is geweest: wetenschap, strenge 
wetenschap. De tekst is geschreven door een man die zijn weg heeft gevon­
den en weet wat fenomenologen zoals hij te doen staat. Voor hem ligt een 
oneindig veld van streng wetenschappelijk onderzoek. 

1  De fenomenologie is een methode 
Husserl gebruikt het woord Methodik om ons in staat te stellen terug te gaan 
naar het begin, het zien, de oorspronkelijke bronnen van de aanschouwing – 
en niet in theorieën te blijven steken. Door die verankering in de ervaring, 
dit positivisme, kan de fenomenologische filosofie een strenge wetenschap 
zijn. Husserl zegt het in de Ideen zo uitdagend mogelijk:

< Wanneer ‘positivisme’ betekent de absoluut van alle vooroordelen vrije fun-

dering van alle wetenschappen op het ‘positieve’, dat wil zeggen op wat wij 

oorspronkelijk, originär, kunnen vatten, dan zijn wij de echte positivisten. > 

en ‘de moderne natuurwetenschap’ tussen aanhalingstekens moet zich niet 
verbeelden dat zij wetenschappelijker, ‘strenger’ is dan de fenomenologi­
sche filosofie.

2  Husserl als voorloper van de 20ste eeuwse filosofie
Husserl onderscheidt feitenwetenschappen en wezenswetenschappen. Dat 
valt niet samen met het gemaakte verschil tussen natuur- en geestesweten­
schappen. Beide domeinen zijn in de terminologie van Husserl empirische 
feitenwetenschappen. Psychologie is een feitenwetenschap. Daarnaast zijn 
er wezenswetenschappen die Husserl eidetische wetenschappen noemt. Die 
wetenschappen zijn niet afhankelijk van empirische data, van ervaringsge­
gevens. Ze zijn daarom a priori, met de klemtoon op de voorlaatste letter­
greep.1 Voorbeelden daarvan zijn logica en wiskunde en ook de nieuwe 
wetenschap van Husserl is een wezens- of eidetische wetenschap. 

1	 a priori [vooraf] ‹Lat. a priori, van a [van...weg] + priori, 6e nv. van prior [dichterbij gelegen, eerder, 
hoger staand]; verwant met prae.

Inkijk-exemplaar © 2/17



255

husserl als voorloper van de 20e eeuwse filosofie

Met a priori, wat van tevoren gegeven is, wordt bedoeld dat een bepaalde stel­
ling of kennis onafhankelijk is van de waarneming of ervaring. Je kunt iets 
zeggen over de eigenschappen van een cirkel zonder ooit een cirkel te heb­
ben gezien, het is een theoretisch idee. De uitspraak de cirkel is rond is a pri­
ori waar want het zit ingebakken in de gedachte van een cirkel. We hoeven 
geen cirkel te tekenen om erachter te komen. Dat is de apodictische, onweer­
legbare zekerheid van de wiskunde. Het kan niet anders zijn dan zo.

3  De fenomenologie is een wezenswetenschap 
Het wezen heet in het Grieks de idee of het eidos. Idee en eidos zijn afgeleid 
van vid- in het Latijn video = zien. De idee of het eidos is dat wat zich toont en 
gezien wordt en Husserl fenomeen noemt. 
Intuitio is in het Husserliaans Anschauung of Signifikation (betekenisaan­
duiding). Aanschouwing is het zien met eigen ogen en met verwondering 
en belangstelling gadeslaan. Intuïtie is een onmiddellijk onberedeneerd (in)
zien.
Vandaar dat in Husserl’s promotietekst voor het Jahrbuch twee keer het 
woord intuitiv staat en daarom is er in de tekst sprake van wezensinzich­
ten. Die wezensinzichten hebben een evidentia, een duidelijke verschijning 
en niet beredeneerde klaarblijkelijkheid en een zien dat via videre verwant 
is met weten en wijs, die de feitenwetenschappen niet kunnen plaatsen. De 
kern van de fenomenologie is het zien of schouwen van het wezen, Wesens­
schau.

4  ‘Terug naar de dingen’, niet denken wel zien. 
Husserl beperkt zich vooral tot het bewustzijn. Alles wat hij na deel 2 van 
zijn Untersuchungen schreef, is een fenomenologische verkenning van het be­
wustzijn. Geen psychologie, dat is een feitenwetenschap met als taak de em­
pirische gegevens te registreren en te verklaren. De fenomenologie is een 
wezenswetenschap die het wezen van het ‘zuivere’ bewustzijn 1 beschrijft en 
niet verklaart. De fenomenologie van het bewustzijn geeft als beschrijving 

1  Dat wil zeggen de fundamentele structuren van het bewustzijn, die zich in de intuïtie tonen.

© ️
2026



256

van de structuren van het ‘zuivere’ bewustzijn niet alleen aan de psycho­
logie hun eidetische fundament. Het is geen wonder dat de erudiete histo­
ricus en Schleiermacher kenner Wilhelm Dilthey, de geleerde die boeken 
schreef over geleerden en dichters uit het verleden en op zoek was naar een 
fundering van de geesteswetenschappen, gefascineerd naar het werk van 
Husserl heeft gekeken.

5  Structuur van het bewustzijn
In Husserl’s beschrijving van de bewustzijnsopbouw komen twee motie­
ven steeds terug. 
1 intentionaliteit – Het bewustzijn is nooit in zichzelf opgesloten, het is 
altijd buiten zichzelf bij de dingen in de wereld, bewustzijn van iets. Waar­
nemen is waarnemen van iets, oordelen is oordelen over iets, geen liefde 
zonder geliefde enz. In de intentionaliteit zit naast een zich-richten-op iets 
een zingeving: dit ‘ding’ of ‘iets’ hier is de geliefde.
2 ervaringen – Alle Erlebnisse tonen een tijdsstructuur.1 In het nu zit een 
gerichtzijn op de toekomst, een protentie, primaire verwachtingen en een 
zich naar voren uitstrekken. In dat gericht-zijn op de toekomst wordt het 
verleden, zonder dat wij ons daar altijd van bewust zijn, vastgehouden en 
om zo te zeggen meegenomen. Voor dat vasthouden van het verleden in het 
gericht zijn op de toekomst gebruikt Husserl het woord retentie.2 In het luis­
teren naar een fuga van Bach zijn protentie en retentie beide, op de rand van 
het bewustzijn, aanwezig. 
Het bewustzijn is een voorwaarde voor een wereld met zin en betekenis. 
In het bewustzijn wordt de wereld niet afgebeeld. Het wordt gemaakt of, 
in het Husserliaans, geconstitueerd. Zonder het bewustzijn of het cognito, 
is er geen wereld en naar zin of het ontbreken van zin zouden wij niet kun­
nen vragen. Denk het constituerende bewustzijn weg en op slag is de we­
reld verdwenen.

1  Husserl gebruikt hetzelfde woord als Dilthey: Erlebnis. Een mentale gebeurtenis, beleving.
2  Aanwezigheid is verbonden met voorbije (retenties) en toekomstige momenten (protenties).

bijlage  12

Inkijk-exemplaar © 2/17



257

husserl als voorloper van de 20e eeuwse filosofie

De vraag naar de voorwaarde voor de mogelijkheid van ... (bijvoorbeeld van 
het bestaan van een wereld van zin en betekenis) heet sedert Kant de vraag 
naar het transcendentale. Het transcendentale is bij Husserl dus het bewust­
zijn, dat daarom het transcendentale bewustzijn wordt genoemd. Daarmee 
wordt gezegd dat een samenhangende wereld en zin en betekenis alleen be­
staan bij gratie van het constituerende en zin vernemende en verlenende 
bewustzijn. Daarom tenslotte is de fenomenologie van Husserl een trans­
cendentale fenomenologie. Dat is geen bedenksel van zijn commentatoren, 
maar van Husserl zelf. Van die transcendentale fenomenologie hoopte hij 
nog in de jaren dertig dat zij een uitweg zou bieden uit de crisis van de Eu­
ropese cultuur.
In tijden van crisis zijn woorden gewijd aan het transcendentale bewustzijn 
of over de transcendentale subjectiviteit. Een van de bekendste voorbeelden 
zijn de vele drukken van Das Heilige na het verschijnen in 1917.1 
Husserl schreef op 5 maart 1919 aan Rudolf Otto: 

< Als geen ander boek dit jaar heeft het een diepe indruk op mij gemaakt. Het 
is het eerste begin van een godsdienstfenomenologie. Onze tijd hunkert naar 
de beschrijving van de werkelijke oorsprong en dan in hogere zin verwoord om 
zo het verstand te kunnen bereiken. >

Tragiek is een groot woord, hier is het niet te groot. De tragiek van Husserl 
is, dat slechts een enkeling hem is gevolgd op de weg van zijn transcenden­
tale fenomenologie. Tragisch en wreed waren de laatste jaren van zijn leven 
die hij samen met zijn vrouw Malvine in eenzaamheid moest doorbrengen 
onder het nazibewind. De lateren, Heidegger in de eerste plaats, roofden uit 
de schatkamer van de fenomenologie wat van hun gading was en lieten lig­
gen wat ze van geen belang achtten. De droom, opgeschreven in de aankon­
diging van het Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, 
was uitgedroomd.

1	 das heilige; Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen, Trewendt und 
Granier, Breslau 1917. De opmerkelijke verkoopcijfers werden ook verklaard door de behoefte aan 
een balsem, als oriëntatiepunt voor de ziel in de ontregelende tijden na de Eerste Wereldoorlog.

© ️
2026



258

bijlage 13  henri bergson  invoelend denken

henri bergson is net als Husserl op tijd gestorven om aan het ergste 
te ontkomen. Als tachtigjarige heeft hij de bezetting van Parijs meege­

maakt, de ster bleef hem bespaard. Dat hij zich met zijn afkomst verbonden 
voelde, blijkt uit wat hij in 1937 schreef: Ik wilde bij hen blijven, bij hen die 
morgen de vervolgden zullen zijn.
Edmund Husserl ambieerde een filosofie die zich tranformeert tot strenge 
wetenschap en basis van alle wetenschappen. Bergson deelt zijn verlangen. 
Hij maakt geen verschil tussen feiten- en wezenswetenschappen; zijn fi­
losofie houdt zich op in de buurt van Husserl’s feitenwetenschappen. Het 
ging Bergson ook niet om Wesensschau of om een eidetische beschrijving 
van het ‘zuivere’ bewustzijn. Bij hem ging het bij bewustzijn om de stroom, 
de flux van het bewustzijn, die het stromende leven zelf is. Vandaar dat de 
ideeën van Bergson vaak levensfilosofie wordt genoemd.
Terwijl Husserl dus in fundamentele structuren als de intentionaliteit het 
wezen van het bewustzijn ziet, richt Bergson zich op de ‘onmiddellijke’ 
gegevens die zich aan de intuïtie tonen. Met die intuïtie, die een zien is, 
komen Husserl en Bergson dicht bij elkaar. Voor Husserl is de intuïtieve 
Wesensschau de kern van de fenomenologie. Ook bij Bergson zijn het niet 
de wetenschappen, maar is het de intuïtie die de ‘onmiddellijke’ gegevens 
van het bewustzijn ziet.
Zo, in de intuïtie, ziet Bergson dat de werkelijke tijd niet die van de weten­
schap is, maar durée: geen meetbare tijd maar de tijd die in de beleving duurt, 
soms veel te kort en dan weer te lang, en die soms lijkt stil te staan, terwijl 
de klok verder tikt. Wanneer wij iets over de durée willen zeggen, lijkt de 
situatie waarin wij ons bevinden veel op die van Husserl en Wittgenstein. 
Bij Husserl moesten wij al onze meningen, fantasieën, theorieën en meta­
fysische gedachtenspinsels vergeten om eindelijk te kunnen zien. Ook vol­
gens het adagium van Wittgenstein moeten wij niet denken, maar zien. Bij 
Bergson moeten wij ons losmaken van de loutere ratio om tot een denken 
te komen dat niet op de onmiddellijke intuïtie volgt maar de intuïtie zelf is.1

1	 bron: Jan Sperna Weiland (1925-2011) De mens in de filosofie van de twintigste eeuw, Monografieën over 
Europese cultuur b 5, Amsterdam 1999 p. 59-67.

Inkijk-exemplaar © 2/17



259

bijlage 14  carl jung fenomenologische psychologie

t ijdens de terry lectures 1 die C. J. Jung in 1937 op uitnodiging van 
de Yale University hield, sprak hij voor het eerst en voor het laatst syste-

matisch over fenomenologie: 

‘Hoewel ik vaak voor filosoof wordt uitgemaakt, ben ik als arts met de psy-
che als specialiteit empirist en als zodanig houd ik mij aan het fenomeno-
logisch uitgangspunt. We komen niet met de grondslag van de empirie in 
conflict wanneer we ook overwegingen die boven het verzamelen en classi-
ficeren uitgaan serieus nemen.’2

In zijn verdere oeuvre roert hij het begrip sporadisch aan. Jung gebruikt de 
term fenomenologie als beschrijving van zijn psychologie om twee van haar 
kenmerken in het volle licht te stellen. De fenomenologische psycholo-
gie staat tegenover de klinische symptomatologie die de uiterlijke kenmer-
ken van de psychische verschijnselen vast probeert te stellen om daarna de 
betekeniskern te zoeken van diezelfde verschijnselen: ‘Zo maakt ze een leer 
van psychische structuren mogelijk. Uit de empirische toepassing van deze 
structuurleer wordt dan een psychologische typenleer opgebouwd’.3 
Zo’n fenomenologie wil de verschijnselen of fenomenen in hun eigen struc-
tuur zintuigelijk opnemen. Niet door een bepaling die vanuit iets anders 
wordt opgebouwd, wel door een inzicht dat uit hun eigen ‘verschijning’ op-
licht. Ze gaat uit van de overtuiging dat de fenomenen hun eigen zin in zich-
zelf dragen en dat die zin dus in henzelf moet worden herkend. Het komt 
voor dat eenzelfde betekenis in meerdere fenomenen wordt teruggevon-
den. In dat geval kun je van een gelijke betekenisstructuur spreken. En wan-
neer we tussen de vele betekenisstructuren er bepaalde aantreffen die met 
elkaar overeenstemmen dan kunnen we ze samenbrengen in een hogere 
eenheid der betekenistypen. Zo verwerven we uit de beschouwing van en 
het inleven in de fenomenen inzicht in hun eigenlijke zin. 

1	 Carl Gustav Jung m.d. Psychology of Religion, Yale u.p., New Haven en Londen 1938; 
	 Psychologie en godsdienst, Amsterdam 1939/1951; 3e herz. druk Rotterdam 1982.
2	 Ibid. p. 1-2.
3	 Seelenprobleme der Gegenwart, 1928 p. 24. Hier is een duidelijke overeenkomst merkbaar met de opvat-

tingen van Dilthey. Vgl. G. van der Leeuw, Inleiding tot de phaenomenologie van den godsdienst, Haarlem 
1948. Cfr. G. Van der Leeuw, La religion dans son essence et ses manifestations, Parijs 1955, p. 654-671.

© ️
2026



260

bijlage  14 

Jung noemt dit ook wel een inzicht in hun natuur of wezen. Deze laatste uit-
drukking is minder gelukkig. Husserl geeft als uiteindelijk resultaat van fe-
nomenologie de Wesensschau aan of het begrijpen van de fenomenen in hun 
ontologische betekenis. Jung sluit deze laatste instantie onverbiddelijk uit. 
Hij stelt de epoche ,1 die bij Husserl slechts een methodologische etappe is 
die overstegen moet worden, voor als een definitief en niet te overwinnen 
principe. Hij doet dit zo herhaaldelijk en met zoveel klem dat dit aspect de 
boventoon vormt die opklinkt in iedere toepassing van de term fenomeno-
logisch. Zo stelt hij al in 1927: ‘Mijn uitsluitend fenomenologische opvat-
ting van de ziel (psyche) heeft absoluut niets te maken met bv. de christelijke 
ideeën over de ziel, die al een poging zijn om een filosofisch totaalbegrip van 
een metafysische individuele substantie op te bouwen’.2 En in de inleiding 
op een Franse uitgave herhaalt hij in 1938: ‘De psychologie kan en mag geen 
enkele metafysische waarheid vaststellen en bekommert zich uitsluitend 
om de psychische fenomenologie.’3
De fenomenologie als een methode die zoekt naar de eigen betekenis van het 
fenomeen zoals deze zich openbaart aan wie het beschouwt en beluistert en 
afziet van elke ontologische uitspraak over dit fenomeen, strookt volkomen 
met de perspectieven van Jungs psychologie. Zo’n fenomenologie beant­
woordt voorlopig aan zijn eigen verlangen om de psychische verschijnselen 
te bestuderen. Los van iedere filosofie die van buitenaf de wet voorschrijft 
aan de verschijnselen en ze ook van buitenaf beoordeelt, zowel als zij zich 
aandient als een deductief idealisme of zich voordoet als een inductief posi­
tivisme. 
Jung had beide richtingen ontmoet in de levensbeschouwlijke stromin­
gen aan het einde van de 19e eeuw en beide leken hem onaannemelijk. De 
fenomenologische leuze Zu den Sachen selbst vond hij toepasselijk voor 
zijn streven naar een alzijdig begrijpen van de feiten (Tatsachen). 

1	 D.w.z. het zich onthouden van iedere ontologische bepaling of zijnswaarde.
2	 Seelenprobleme der Gegenwart, 1927 p. 198.
3	 Phénomènes occ11ltes 1938, p. v. Cfr . ook; Psychologie und Religion 1937, p. 10-11; Die Psychologie der Übertra-

gung, 1946 p. 241; Symbolik des Geistes 1948, p. 3-4.

Inkijk-exemplaar © 2/17



261

carl jung synthese of compromis

Zijn aanvankelijk strikte toepassing van Kants kentheoretisch agnosticisme 
bracht hem soms in een benarde positie en lokte allerlei kritiek uit. De feno­
menologische epoche maakt het mogelijk zijn grondbeginsel soepeler uit te 
werken. In plaats van het object als radicaal onkenbaar neer te zetten, spreekt 
hij nu van een ‘evenzeer noodzakelijke als vrijwillige zelfbeperking van de 
psychologie’ die als wetenschap los staat van iedere metafysische uitspraak.1 
Deze opvatting zal Jung uiteindelijk als fenomenologisch betitelen omdat ze 
alleen de verschijnselen zelf beschouwt en de ontologische en kentheoreti­
sche problemen tussen haakjes zet. Door dit respect voor de verschijnselen 
kon Jung zich in de eerste tijd ontdoen van zijn wantrouwen tegenover de 
symbolentaal die hij in het begin als ‘minderwaardige vorm van het denken’ 
had gedefinieerd. Het geduldige observeren van het uiterlijk, het werken en 
het uitgroeien van de symbolen in de dromen en in de spontane tekeningen 
leerde hem inzien dat ze onvermoede werelden ontsloten waarvan een zui­
ver causaal-wetenschappelijk denken het bestaan niet kon achterhalen. Tij­
dens zijn symbolenstudie ontdekte hij de psychische componenten die er in 
meespeelden en die hij als eigengeaard kon opvatten zodat hij ze niet hoefde 
te ‘reduceren’ of alleen op uiterlijke beïnvloeding terug te voeren. 
Jung wist als een van de eersten de betrokkenheid van het object op het sub­
ject en omgekeerd ten volle te waarderen, wat de Zwitser Boss als aanzet ziet 
voor een filosofisch-fenomenologische opvatting.2 Hij kon in de problema­
tiek van de voor causaal-wetenschappelijk denken absurde gedachte van gno­
sis, alchemie en religie een volstrekt eigen standpunt innemen.3
Hij negeerde hun absolute waarde en schonk zijn aandacht aan hun eigen 
structuur en zin. Hij bouwde een samenhangende kennis van fenomenen op 
waar eerder achteloos of wat meewarig aan voorbij werd gegaan. Voor de 
orthodoxe filosofie waren ze onjuist of onwaar. Door de conservatief religi­
euzen werden ze als vals of duivels gebrandmerkt en van statisch technisch-

1	 Symbolik des Geistes, p. 3.
2	 M. Boss, Über Herkunft und Wesen des tiefenpsychologischen Archetypus-Begriffes in Psyche vi 1953, 
	 p. 584-597.
3	 gnosis: Griekse term voor kennis, m.n. ‘diepere kennis’. ‘alchemie’, schreef de Franse arts en alche-

mist Pierre-Jean Fabre in 1636, ‘is bovenal een ware en degelijke wetenschap die leert hoe het middel-
punt van alle dingen te kennen, dat in religieuze taal de Geest van het Leven genoemd wordt.’

© ️
2026



262

bijlage  14

wetenschappelijk standpunt uit werden ze als illusorisch of kwakzalverij 
gedoodverfd. Hij bouwde een vergelijkende studie van voorstellingen en ver­
schijnselen op uit de meest uiteenlopende domeinen. 
Wat Jung het fenomenologisch karakter van zijn psychologie noemde is zijn 
uitbouw naar alle richtingen, alzijdigheid. Kritiek op onverantwoorde aan­
names werd doorbroken door blijvende en waardevolle verrijkingen. De be­
kommering om de alzijdigheid met de steeds opduikende complementa­
riteit is niet alleen een oppervlakteverschijnsel. Deze is verankerd in Jungs 
fundamentele stellingname. Zijn veronderstellingen heeft Jung overwe­
gend ontleend aan het gezond verstand en gekruid met enkele veren uit de 
denkerstooi van Kant, Schopenhauer en Nietzsche. Zijn drang naar synthese 
neigde tot compromissen, die de tegengestelden terugbracht op hun groot­
ste gemene deler. Ondanks zijn bekommering om de empirie, mondde elk 
vergelijk uit een abstracte grootheid als psychische energie, imago, symbool, 
archetype en het Selbst, hoezeer ook de psychische realiteit van deze ab­
stracties werd beklemtoond.1
Jung is zich bewust van dit abstracte karakter van zijn psychologie. Hij 
beschrijft haar als de mythos van heden: ‘De psychologie werkt met voor­
stellingen en begrippen die een ietwat meer abstracte mythos voortbren­
gen dan die van schriftlozen en antieken. De psychologie zet de archaïsche 
spreektrant van de mythos om in een modern mythologisch beeld. Zo’n 
mythologeem is onderdeel van de mythos wetenschap. 
Deze uitzichtloze bedrijvigheid is levende en beleefde mythos en bevredi­
gend voor mensen met een daaraan beantwoordende instelling.’ 2 
Dit procedé van Jung is definitief. Door zijn neiging om deze abstracte 
grootheden tot entiteiten en wezens te concretiseren worden de archetypen 
persoonlijkheden of tenminste motoren en regulatoren, de symbolen worden 
energietransformatoren en de psyche de mens zelf. 

1	 Abstract betekent niet onbestaand of onwerkelijk. Abstracte beelden zijn psychologisch reëel en 
ontologisch waar. Met abstracte grootheden worden dingen bedoeld die in de filosofie en psycholo-
gie vanuit de geobserveerde of aanschouwde fenomenen worden verondersteld of als verklaringshy-
pothesen worden opgesteld.

2	 Einleitung in das Wesen der Mythologie 1941, p. 142-143.

Inkijk-exemplaar © 2/17



263

carl jung synthese of compromis

Jungs gedachtengang zwaait van subtiele abstracties naar ruwe omlijningen 
en van zuiver subjectivisme naar het reinste objectivisme. Deze slingerbe­
weging wordt gerechtvaardigd door een beroep op de feitelijke eenheid van 
tegengestelden én een verwijzing naar het beperkte begripsperspectief van 
het verstand. Jung dacht deze twee ideeën rechtstreeks te winnen uit neu­
trale observaties die teruggaan op zijn filosofische gedachten, die een realis­
tisch aanvaarden van de werelden van object en subject als onafhankelijke 
werkelijkheden samenkoppelden met Kants kentheoretisch agnosticisme, 
dat elke kenbaarheid van de eerste door de tweede loochende.
Zo’n illogisme, zo’n ongerijmdheid scheidde het subject van het object, al 
had Jung terecht gewezen op onderlinge relatie: in de droomanalyse waar­
in hij wees op de analyse op het subject-niveau, kon hij deze laatste niet ver­
enigen met de eerste. Deze absurde logica ontnam aan het symbool, dat Jung 
voortreffelijk scheidde van het teken, elke inhoud en objectieve waarde. De­
ze absurditeit smeerde de archetypen en het Selbst zodanig uit tot ze als lou­
tere mogelijkheden of zuivere Grenzbegriffe vervlogen. De psychische ener­
gie, die alles in allen was, kon in zichzelf niets meer zijn. 
Jung was redelijk genoeg om dit illogisme niet logisch te volharden. Door 
zijn innerlijke houding, die het fenomenologisch karakter van zijn psycho­
logie schilderde, kwam zijn streven naar algemeenheid beter tot z’n recht. 
De wederzijdsheid van mens en ding, de draagwijdte van het symbool als 
ontsluiter van werelden, ontoegankelijk voor technische geleerden, werd 
door Jung uitgelicht zoals de eigen zin en betekenis van voorstellingen van 
uiteenlopende aard. Jung zag zijn filosofische grondhouding niet in het licht 
van Aristoteles’ hylemorfisch perspectief, dat al het stoffelijke door twee 
principes wordt bepaald: een stoffelijk beginsel, d.w.z. een aanleg om stoffe­
lijk te zijn, en een vormbepalend beginsel. Een grondhouding in een filoso­
fisch-fenomenologisch perspectief had wellicht meer aan zijn aanleg beant­
woord.1 ∏
1	 bron: Raymond Hostie, Analytische psychologie en godsdienst, Utrecht/Antwerpen 1950, p. 109-115; 
	 Hostie studeerde filosofie en theologie (Leuven) en godsdienstpsychologie (Nijmegen en Zürich). 

© ️
2026



264

bijlage 15  heschels fenomenologische methode

abraham joshua heschel wordt in 1907 geboren in de sfeer van   
...de vreugdevolle en optimistische traditie van zijn naamgever, de ex-

tatische rabbi Abraham Joshua en opvolgend ‘woordvoerder’ van de Baäl 
Sjem. Vijftig jaar eerder werd Edmund Gustav Albrecht geboren in de oude 
joods-seculiere familie van lakenkoopman Adolf Abraham Husserl, wiens 
naam is afgeleid van Iserle = Yisra’el.
In 1921 publiceerde Wittgenstein zijn Tractatus en Heidegger in 1927 Sein 
und Zeit. In dat jaar huurt Heschel een kamer in het kosmopolitisch centrum 
van de Europese cultuur. Het grote decennium van de filosofie (Zeit der 
Zauberer 1919-1929) loopt ten einde. In 1928 schrijft Heschel zich in bij de 
filosofische faculteit van de Friedrich-Wilhelms-Universität. Heschel vond 
daar een methode waarmee hij mensen buiten de geloofsgemeenschap kon 
bereiken, dat wil zeggen: voor de meerderheid vertolkte hij de subtiele ver-
schijningsvormen van de bewogenheid. Beïnvloed door de fenomenologi-
sche benadering van Max Scheler, William James en Rudolf Otto en in com-
binatie met de chassidische traditie en poëtische ervaring, liep Heschel naast 
Martin Luther King als de filosoof van radical amazement van de v.s.

In 1955 definieert Heschel zijn religieuze filosofie als een vorm van situatio-
neel denken dat betrokken is bij een situatie die doorschouwd moet worden. 
Heschel begint met verwondering, ontzag en betrokkenheid. De filosoof is 
getuige, geen boekhouder. Zonder betrokkenheid is er geen probleem. Als 
je geen levendige herinnering hebt aan de gevoelens die een relatie omkran-
sen, dan weet je niets van liefde.1 Net als Franz Rosenzweig wil Heschel 
recht doen aan het eigene van al dat leeft en beeft: als je goed kijkt is niets 
in de natuur hetzelfde hoewel het gelijke elementen bevat.2 Een filosoof is 
nooit alleen toeschouwer en wijsheid kan niet op verzoek vervaardigd wor-
den. Hiermee introduceerde Heschel naast de fenomenologische begrippen 
als aandacht, betrokkenheid en samenhang verwondering en ontzag. Dat 
laatste als natuurlijke reflex tegenover de onvoorspelbaarheid van de myste-
rieuze eigenheid, de heiligheid van alle fenomenen.

1	 God zoekt de mens (1955) hfst. i § 3 Situationeel denken p. 22, Amsterdam 20112.
2	 Jan Willem Kirpestein, De terugkeer van de mens in de dialoog § 7 Filosofie als tijdelijke en cultureel bepaalde 

manier van kijken, Sliedrecht 2004.

Inkijk-exemplaar © 2/17



265

fenomenologie als filosofie van het jodendom

heschel stapt als 20-jarige de berlijnse studentenwereld in. 
Gevormd door een traditionele Pools-chassidische opvoeding en beïnvloed 
door Martin Buber en Franz Rosenzweig is het contrast groot tussen het 
joodse leven van zijn jeugd en de culturele en intellectuele wereld waarin 
Bijbel en jodendom amper een rol spelen. 
In die seculiere wereld houdt hij vast aan zijn bezieling en kiest zijn eigen 
route. Hij wil laten zien dat de eeuwige de primaire realiteit is waaruit 
al het andere voortkomt en geen grondregel is van de praktische rede. De 
eeuwige is geen symbool maar de Levende en kennis daarover is mogelijk. 
Want de eeuwige spreekt en openbaart zich, en die openbaring bemiddelt 
een manier van denken waarin gerechtigheid centraal staat. Dat is wat He­
schel in de academische wereld naar voren wil brengen en daarvoor is het 
gangbare neo-kantiaanse denken niet geschikt.

Heschel vindt de geschikte methode in de fenomenologie van Husserl. 
Deze op het bewustzijn gerichte methode is, in tegenstelling tot het kanti­
aanse denken, wel in staat om voorbij de eigen categorieën bij de werkelijk­
heid te komen. Het bewustzijn wordt gezien als intentioneel. Het is altijd 
gericht op iets, het is altijd bewustzijn van iets. Dat iets, dat fenomeen, staat 
centraal. Het gaat er niet om het vast te pakken en onder te brengen in een 
voor het fenomeen onwezenlijk domein, het gaat om het fenomeen zelf in 
al zijn eigenheid. Het denken neemt de objecten niet in bezit om er daarna 
allerlei exercities op los te laten die geen bijdragen leveren aan de kennis van 
de Sache selbst. Kennis komt tot stand door bewustzijn van de zaak zelf, het 
verstehen. Het gaat hier om twee aspecten:

1.	 de intentionaliteit van het bewustzijn en
2.	 denken of kennen als onmiddellijk bewustzijn, als verstehen, concreet 

verbonden door tijd en de relatie tussen eeuwige en mens.
 
Op fenomenologische wijze onderzoekt Heschel het profetische bewust­
zijn. Wat ervoeren de profeten? Wat gebeurde er met de profeten? De aan­
spraak is in elk geval dat hun inspiratie van de eeuwige komt. Zij hebben 
dus een bewustzijn van de eeuwige. Omdat bewustzijn intentioneel is, is 
er ‘contact’.

© ️
2026



266

fenomenologie als filosofie van het jodendom

Wanneer wij ons richten op het bewustzijn van de profeet krijgen we zicht 
op de eeuwige. De fenomenologie is bruikbaar door de intentionaliteit die 
de realiteit waarborgt van het onthullingsgebeuren.
Bij Heschel gaat openbaring over de relatie tussen het heilige en de 
wereld en niet over het wezen van de eeuwige. We leren van de profeet 
alleen de godswil en de verhouding tegenover de wereld zoals die zich dan 
manifesteert. Deze opvatting van kennis als concreet en relationeel maakt 
de fenomenologische methode bruikbaar en aantrekkelijk voor Heschel. 
Ze past bij levende en concrete theologische inhoud. Bij Heschel gaat het 
dus niet om de eeuwige zelf want zijn wezen is onkenbaar. In de Griekse 
manier van denken wordt die vraag door abstracte speculatie beantwoord. 
De in gedachte afgezonderde godheid is niet het heilige. De onberede­
neerbare aard van het numineuze is ongepast in een statisch denksysteem; 
de levende daar te denken is antropomorfisme. 
De filosofische samenhang en duurzaamheid van Heschels werk ligt in de 
fenomenologische methode die de achtergrond vormt van al zijn (diepte-) 
theologische en filosofische werk.1
ethiek en zingeving ≥ Husserl’s werk is gegrond in een diepe levensover­
tuiging: relativisme is een bedreiging voor de humane samenleving. Zijn fi­
losofie heeft ethisch-religieuze dimensies. Ten diepste koestert Husserl de 
levensvisie van een redelijk bestuurde humanistische samenleving. Husserl 
suggereert dat God zich bevindt aan de oorsprong van het transcendentale be­
wustzijn. Deze werkelijkheid is op het heilige gericht en gaat aan de creatura 
vooraf. (Max Scheler werkt deze gedachte uit). Voelde Husserl het ontoerei­
kende van een puur humanistische zingeving aan die de grens van het in­
waartse leven hier en nu niet overstijgt? 
Beleving is volgens Heschel de ervaring gevraagd te worden; hij omschrijft 
dat fenomeen als een gevoel van persoonlijke schatplichtigheid.

 ∏
1	 vgl: Lawrence Perlman: Heschel’s Idea of Revelation, Atlanta 1989; C. Constandse: De terugkeer tot de 

hartstocht voor de eeuwige § ii.2 Heschels fenomenologische methode, Sliedrecht 2004; 
	 G. v.d. Brink (ru Leiden) Oriëntatie in de filosofie, hfst. 9 § 1 Ethiek en zingeving Zoetermeer 20073; 
	 E. Kaplan en S. Dresner, A. J. Heschel, Prophetic Witness, hfst. 3 § 7 New Haven/Londen 1998.

Inkijk-exemplaar © 2/17



267

bijlage 16  fenomenologie van religie

De focus van de religiefenomenologie is gericht op religieuze 
verschijnselen. Deze verschilt van haar oudere, door Husserl ten doop 

gehouden, filosofische naamgenoot. Dat is een kennistheoretische methode, 
de kennis van het zuivere bewustzijn.1 Het is geen historische wetenschap 
die de caleidoscopische veelheid van religieuze verschijnselen van verschil­
lende aard en herkomst wil classificeren. 
De religiefenomenologie bemoeit zich niet met de abstracte vraag naar het 
wezen van de religie. Haar aandacht en voorkeur gaan uit naar de concrete 
verschijnselen om die religieus-inlevend te begrijpen. Op de waarheids­
vraag gaat zij niet in. Zij gaat ervan uit dat de religieuze mens vertrouwen 
verdient wanneer met heilige ernst, woord en daad de aanraking met een 
hogere werkelijkheid wordt getoond. Hoe wonderlijk en ‘buitensporig’ ze 
ook kunnen overkomen. Gedachtig het het woord van Alex Khomyakov: 
‘Wer glaubt, der kennt die Wahrheit, der Nichtglaubende aber kennt sie nicht, 
oder kennt sie nur mit einem äußerlichen und unvollkommenen Wissen’. Het 
is aan de religiefilosofie om uit te maken in hoeverre de fenomenologie uit 
kan gaan van de aanspraak op waarheid die religie laat gelden.2
Religiewetenschap ziet religieuze verschijnselen vanuit een ander perspec­
tief dan de fenomenologie. Zij sluit aan op de Griekse woordstam: waarin 
een diepere werkelijkheid verschijnt, doorglanst. De phænomena wijzen naar 
een achtergrond die zin geeft aan de fenomenen waaruit hun religieuze 
waarde begrepen kan worden. De fenomenologie zoekt naar de logos die 
deze fenomenen in een verborgen harmonie en zinvolle ordening bijeen­
houdt. Deze logos is de innerlijke structuur van het verschijnsel an sich; het 
ritme waarmee de stroom der verschijnselen uit de oergrond van de wer­
kelijkheid opwelt en de onderlinge harmonie van de verschillende manie-
ren waarop de mens betrokken wordt in het religieus gebeuren en waarin 
de mens als religieus subject haar mogelijkheden in religieus opzicht uitput.

1	 Harmen de Vos: Het godsdienstig kennen volgens Max Scheler; De toepassing van de phaenomenologi-
sche methode in de godsdienstwijsbegeerte, Assen 1927.

2	 De Vos: Het vraagstuk van Gods werkelijkheid en haar kenbaarheid, Assen 1932.

© ️
2026



268

bijlage  16 godsdienstfenomenologie

Als historische wetenschap is de fenomenologie gebonden aan de stan-
daardopening die voor alles geldt als uitgangspunt: Het begint met een goed 
gestelde vraag.1 De vraag krijgt een bepaalde klank wanneer de fenomeno-
logie haar stelt. Het is dan de vraag naar het religieuze nut van verschijnse-
len die in religieuze zin soms vreemd zijn en ver van ons af staan. Huizinga 
toont aan dat deze vraag niet wordt beantwoord door een opstapeling van 
gegevens en interpretaties in filosofische of psychologische termen. Vak-
termen versluieren soms meer dan zij onthullen. Zij plaats(t)-en verschijn-
selen los van de biotoop en levenshouding waarin het van origine thuis-
hoort en projecteren het in een vrij willekeurig kader. Het gaat altijd om de 
zaak zelf. En dat is hier het religieuze leven dat in zijn directheid, zijn ver-
vlechting van tegenstellingen en zijn boeiend-wonderlijke vermenging van 
vreemd- en bekendheid de aandacht van de beschouwer vasthoudt. Met een 
onbevangen gemoed en een zekere ‘overgave’ worden antwoorden onthuld 
op vragen die mogelijkerwijs zelfs niet werden gesteld. 
Wat de fenomenologie hier bestudeert zijn werkelijke phænomena. Er ver-
schijnt iets in, er licht iets in op. Een raadsel dat zich in een flits laat kennen 
en voelt als oergrond. Dat eigenlijke ligt áchter het verschijnsel en is als feit 
ongrijpbaar. Vooralsnog is en blijft het een eeuwig en heilig mysterie. 

–	 Religieuze verschijnselen zijn niet geënsceneerd voor wetenschappelijk 
onderzoek. 

–	 Religie heeft een eigen dynamiek. Valkuil is de waan dat de diepte van de 
verschijnselen kan worden gepeild met het peillood dat religieuzen zelf 
aanreiken.

–	 Overgeleverde religieuze ervaringen zijn niet in historische brokstukken 
te vinden maar in archeologische of mythologische.

Het Adyton is net als de diepte van de menselijke ziel ontoegankelijk voor de 
buitenstaander.2 Wij komen niet verder dan de voorhof.

1	  Johan Huizinga: De taak van de cultuurgeschiedenis, Haarlem 1928.
2	 adyton: Het intiemste, ontoegankelijke deel van de tempel.

Inkijk-exemplaar © 2/17



269

‘Religie is de ervaring van het mysterie als het gevoel zich openstelt voor de indruk van 
het eeuwige dat verschijnt door de sluier van het tijdelijke.’1 

Of de religiefenomenologie nu historisch of filosofisch geïnspireerd is, 
vaak verklaart zij religie als een buitenredelijke verhouding tot de de god­
heid, als een ontmoeting met het numineuze.2 Rudolf Otto steunt op de 
kantiaanse filosofie om een categorie van wat van tevoren gegeven is te stel­
len van buitenredelijke orde die de zin voor het heilige is. Aan Kants gods­
ideeën geeft hij inhoud door ze te verbinden met de tastbare gegevens die 
ontstaan uit onze affectieve omgang met de wereld.3 De mens neemt de we­
reld volgens a priorische vormen van zijn gemoed waar. De zin voor het hei­
lige stelt de goddelijke hoedanigheden van de waargenomen wereld in het 
licht en geeft inhoud aan de godsgedachte. Zo ziet de mens intuïtief en affec­
tief het godsmysterie in de symbolische vormen van het aardse.
De cultuurfilosoof Émile Durkheim, de fenomenoloog Max Scheler, de 
Leidse filosoof Jacob Hessing, de godsdiensthistorici Mircea Eliade, Nathan 
Søderblom (Nobelprijs 1930), Gerardus van der Leeuw, Th. P. van Baaren, 
C. J. Bleeker e.a. hebben deze oorspronkelijke ervaring van het heilige of nu­
mineuze beschreven en uitgediept en toonden de kenmerken van de le­
vende religie. De religie die te herleiden valt tot een rationele uitleg van de 
wereld, noch tot een wil tot vervolmaking (de heilige wil van Kant). Deze 
denkers zijn belangrijk geweest in de analyse van de religieuze getuigenis en 
voor het afbakenen van het domein van de religiepsychologie: religieus be­
wustzijn en religieus gedrag. Zij wezen op het verschil tussen fenomenolo­
gische analyse van zuiver religieuze gegevens en het beschrijven van histo­
rische religieuze getuigenissen.4

1	 Citaat van Rudolf Otto, die zijn zegel hechtte aan de godsdienstfenomenologie.
2	 Das Heilige; über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen, Breslau 1927; 

het numineuze is een term uit Das Heilige en is afgeleid van numen, godheid en staat in verband met 
nuo, knikken en is een aanduiding voor een ‘goddelijke’ macht die door een hoofdknikje volgens soe-
vereine willekeur beslist. Otto koos voor deze term omdat hij de buitenredelijke factoren in het hei-
lige wilde onderzoeken. Het ging om het heilige an sich, zonder moreel en rationeel element. Het is 
een mysterie dat fascineert en doet huiveren. Daarna komt de verbinding tussen het buitenredelijke 
(het ‘irrationele’) en het rationele aan de orde.

3	 affectie: genegenheid, Lat. affectionem; affectueus: toegenegen; Lat. affectuosis = liefdevol; 
affectuoso = met veel gevoel.

4	 vgl. Scheler in zijn werk Vom Ewigen im Menschen, Leipzig 1921, p. 550 e.v.

© ️
2026



270

bijlage  16

<Het religieuze bewustzijn bezit zijn eigen kracht en evidentie. Het heeft zijn 
eigen object dat ontoegankelijk is voor andere kennisvormen inclusief metafy­
sica. Zijn object levert zichzelf alleen over aan de religieuze daden die onher­
leidbaar zijn tot iedere andere vorm van de menselijke geest. Elke religie heeft 
haar bron in wat niet historisch is. Het is van natuurlijke aard en aanwezig in 
de onveranderlijke gegevens van heilige en het innerlijke die voor iedereen toe­
gankelijk zijn. De religieuze daad behoort tot wat het meest directe en het diep­
ste in de mens is.>
Zij gaat vooraf aan en ‘grondt elke andere aanpassing van de menselijke geest, 
in de psychogenetische, als in de essentiële orde’.1 

De fenomenologische analyse van Scheler komt overeen met ervaringsge­
gevens uit sociologische en religieus-psychologische studies: de mens is 
vanouds een religieus wezen. De directe ervaring van het afhankelijkheids­
gevoel tegenover het alomvattend mysterie wordt opgedaan.2 
Is het niet eigen aan de culturele evolutie dat zij verder gaat dan dit onmid­
dellijke religieuze bewustzijn? Komt onze beschaving tot zelfverwezenlij­
king door haar autonomie op de oorspronkelijke religieuze afhankelijkheid 
te veroveren? Hoe is het in onze tijd gesteld met de fundamentele religi­
euze ervaring zoals door Scheler geanalyseerd werd? Eliade heeft de reli­
gieuze verschijnselen bestudeerd in hun symbolen, hun voorwaarden en 
structuren. Hij houdt zich minder bezig met het subjectieve aspect en hij 
vat het subjectief bewustworden van de hiërofanieën op als een oorspron­
kelijke ervaring waarvoor hij de zo klassiek geworden term van ‘religieuze 
ervaring’ gebruikt.3 

1	 Ibid. p. 360 (zie Archive.org).
2	 Schleiermacher gaf met schlechthinnig (puur, zuiver, zonder meer Abhängigkeitsgefühl) een overtref-

fende trap aan van een natuurlijk afhankelijkheidsgevoel. Dit kan bij wijze van analogie. Otto geeft 
de voorkeur aan creatuurgevoel, het gevoel van het schepsel dat in eigen nietigheid wegzinkt tegen-
over dat wat boven elk schepsel uitgaat.

3	 Traité d’histoire des religions, Parijs 1949, p. 17, 18, 343, 344. 

Inkijk-exemplaar © 2/17



271

theologie van de ervaring

Gerardus van der Leeuw plaatst bij het begin van elke religie een oorspron­
kelijke ervaring en aanschouwt haar als een verwondering voor de macht 
van het volsterkt andere en als het rechtstreekse gevoel er in verbinding mee 
te staan.1 

<Met Søderblom lijkt het ons duidelijk dat de verwondering niet alleen bij het 
begin van iedere filosofie, maar ook bij dat van de religie hoort. Er is nog niet in 
‘t minst sprake van iets bovennatuurlijks of van transcendentie; men kan niet 
van ‘God’ spreken in eigenlijke zin. Wat voorhanden is, is een doorleefde erva­
ring die met de ‘ander’ in verbinding staat, die verwondering wekt... men stelt 
zich tevreden met een empirisch constateren: dit object gaat het gewone te bo­
ven. Hetgeen voortkomt uit de kracht die het ontwikkelt. Ieder dogma, iedere 
cultusdaad kan niet anders begrepen worden dan als de weerklank van een 
doorleefde ervaring.>2

<De doorleefde religieuze ervaring is die waarvan de betekenis betrekking 
heeft op het geheel, op het alles ... Zij wijst de mens een uiterste term toe, een 
grens. Dit zou niet mogelijk zijn als zij niet eveneens een éérste term was, een 
begin. De zin ervan ervaart en beleeft men als ‘geheel anders’, haar essentie, 
als een openbaring. Zo blijft er iets over dat in beginsel onbegrijpelijk is, maar 
waar de religie de voorwaarde voor alle begrip in ziet.>3

Deze religieuze subjectiviteit heeft diepgaande invloed uitgeoefend op de 
theologieën en heeft de theologie van de ervaring doen ontstaan waar bevin­
delijkheid zowel bron als norm de gedachte is.4 
De mens ontmoet God in zijn tijdeloze innerlijkheid. Fenomenologen als 
Van der Leeuw zien in de religieuze mythen scheppingen van een oorspron­
kelijk religieus bewustzijn.5

1	 zie Th. P. Van Baaren (ru Groningen): De ethnologische basis van de fænomenologie, Groningen 1956.
2	 La religion dans son essence et ses manifestations. Phénoménologie de la religion, Parijs 1948, p. 9-10.
3	 Ibid. p. 452-3.
4	 zie F. Schleiermacher: Over de religie, Betogen voor de ontwikkelden onder haar verachters, Amsterdam 

2007; R. Otto, De zwijgende eredienst en A. J Heschel, In het licht van zijn aangezicht, in Quakers, Beeld van 
een humanitaire religie p. 141 e.v., Amsterdam 2005.

5	 vgl. Antoon Vergote (ku Leuven), Godsdienstpsychologie hfst. i § 1 Fenomenologie van de religie , Tielt/
Den Haag 1967.

© ️
2026



272

bijlage  16

In 1874 werden sluimerende tegenstellingen in het domein van de 
psychologie zichtbaar. 
Belangrijk voor de fenomenologie was de stroming van Franz von Brentano. 
Een representant was Dilthey, zijn begrijpende psychologie was gebaseerd 
op Husserl’s fenomenologie. In 1923 publiceerde H. C. Rümke zijn disser-
tatie Phaenomenologisch en klinisch-psychiatrisch onderzoek over geluksge­
voel.
Aan Husserl’s werk lag verzet tegen twee gedachten ten grondslag. De van 
huis uit wiskundige Husserl kreeg te maken met het psychologisme dat 
onder invloed van Stuart Mill meende dat de wetten van de logica eigen-
lijk dezelfde zijn als die van de (denk)psychologie. Dat een bewering p en 
de tegengestelde bewering niet-p tegelijkertijd logisch onverenigbaar zijn, 
zou berusten op het feit dat de mens cognitieve dissonantie niet verdragen 
kan. Husserl weerlegde deze stelling en wees er met Brentano op dat een 
empirische wetenschap als de psychologie nooit de grondslag voor enige 
normatieve wetenschap zoals logica, ethiek e.d. kan zijn.1 
Fenomenologische uitspraken in de zin van Husserl passen niet het domein 
van empirisch-wetenschappelijke uitspraken.2
De Husserliaanse Wesensschau is grondslagenonderzoek van de weten-
schap. Zij leidt tot kennis van de zg. essenties. Er wordt niet gezocht naar hoe 
die objecten gekend worden (psychologische ‘wetten’). Er wordt gevraagd 
hoe het mogelijk is dat er überhaupt door de mens gekend wordt. 
Husserl komt hiermee in de buurt van de transcendentale filosofie van Kant. 
Er wordt naar de categorieën van het denken, naar voorwaarden van het be-
wustzijn gevraagd. De fenomenologische psychologen die met verwijzing 
naar Husserl empirische data willen vergaren, zijn zeker geen adepten van 
Kant. 
Beschouwingen over de hotelkamer, gelaat en karakter, het gesprek, de psy-
chologie van het chaufferen, het spel etcetera mogen wel Bijdragen tot de 
phaenomenologische psychologie zijn, met de fenomenologie van Husserl 

1	 J. A. van Belzen: Tussen Kraepelin en Jaspers, Kampen 1988.
2	 hua xviii: Logische Untersuchungen; Prolegomena zur reinen Logik.

Inkijk-exemplaar © 2/17



273

hebben zij maar weinig te maken.1 Theo de Boer merkte op dat door deze 
psychologen tegenover Husserl een category-mistake is gemaakt, door de 
wezensanalyse op te vatten als een methode om kennis te verkrijgen van 
empirische data. Husserl verzette zich tegen een psychologie naar natuur-
kundig model.2 Natuurkunde verklaart data van de empirische werkelijk-
heid door een beroep op een abstracte werkelijkheid. Zij leveren een analyse 
in termen van krachten, elementen, atomen etc. Dit leidt al snel tot reduc-
tionisme: x is niets-anders-dan-y: ‘Geestesziekten zijn hersenziekten’, wat 
snel begrepen wordt als ‘geestesziekten zijn niets anders dan hersenziek-
ten’, in feite ontologisch materialisme. Het bewustzijn wordt door een op 
natuurkunde gerichte psycholoog beschouwd als een ding, een stuk natuur, 
een vat met sensaties en gevoelens waarop bewerkingen worden verricht 
als verbanden leggen (associaties) en bewuste waarnemingen (appercepties). 
Hiertegen verzette Husserl zich: deze conceptie van het bewustzijn is niet 
het gevolg van het onderzoek van het bewustzijn zelf, maar van (naturalis-
tische) vooronderstellingen over de aard van de wereld.3 Deze formulering 
doet geen recht aan het bewustzijn en miskent zijn belangrijkste kenmerk. 
Volgens Husserl is het bewustzijn namelijk een complex van bedoelde han-
delingen, intentionele akten.

1	 Zoals de ondertitel luidt van de bundel Persoon en Wereld waarin zulke beschouwingen waren opgeno-
men (Van den Berg & Linschoten 1953); Situation (een tijdschrift met 1 aflevering) en Rencontre (Lange-
veld et al., 1957) zijn bundels waarin de Utrechtse fenomenologische school zich presenteerde. 

	 vgl. F. Schenk: De Utrechtse school: de geschiedenis van de Utrechtse psychologie tussen 1945 en 1965, Utrechtse 
historische cahiers, 1982 p. 27.

2	 Husserl, Ideen 913.
3	 In zo’n geval wordt de fenomenoloog wel aangeraden zich zu-den-Sachcn- selbst te wenden. Dit kan 

worden begrepen als motto voor empirisch onderzoek. In plaats van vanuit (fysische) vooronderstel-
lingen de fenomenen (inmiddels feiten) te reduceren, kun je eerder de fenomenen nemen voor wat ze 
zijn om deze zelf te onderzoeken. Zu-den-Sachen is inmiddels een gevleugeld begrip; vgl. De Koning 
1982, p. 1-2. Bij Husserl betekent het meer: het is de eis de phenomena tot toetssteen van uitspraken te 
maken. Phenomena zijn bij Husserl geen data zoals in de gangbare praktijk. Het zijn de wezenlijke 
kenmerken, essentia door Wesensschau verkregen en in die zin, volgens Husserl, empirische gegevenhe-
den. 

een strenge wetenschap

© ️
2026



274

bijlage 17  fenomenologische religiepsychologie

bewustzijn is altijd bewustzijn-van-iets, de mens is altijd opzet-
telijk actief rondom iets. Er is een intentionele verbondenheid met de 

buitenwereld. Deze ‘wereld’ kan niet los worden gezien van het bewustzijn. 
In plaats nu dat het bewustzijn een vat vol met met indrukken vanuit de bui-
tenwereld is, draait Husserl de zaak om: de buitenwereld wordt ontworpen 
door het bewustzijn. Er is een relatie tussen Innerlichkeit en Äußerlichkeit, 
de buitenwereld als correlaat van het bewustzijn. Volgens Husserl is de bui-
tenwereld niet denkbaar zonder het bewustzijn ervan. Het bewustzijn is wel 
denkbaar zonder de buitenwereld.1 Deze poging om d.m.v. het begrip inten­
tionaliteit de door Descartes voltrokken scheiding tussen subject en object 
(hier: tussen bewustzijn en wereld) ongedaan te maken, vond in de praktijk 
vruchtbare grond.2 
Fenomenologie is voor Husserl een filosofisch instrument, geen methode 
van empirisch onderzoek. Wanneer een fenomenologie zich nestelt in 
domeinen buiten de filosofie zijn er raakvlakken met Husserl’s werk zoals 
intentionaliteit, geen begrenzing tussen subject en object; de fenomenen 
voor zich laten spreken e.d. zijn belangrijke begrippen. Het is geen Philoso­
phie als strenge Wissenschaft. Husserl’s fenomenologie kan begrepen wor-
den als beschrijvende psychologie. Voorzover het Wesensschau is, wordt het 
door Karl Jaspers van de hand gewezen. Fenomenologie is voor hem een 
empirische bezigheid.3 Volgens Jaspers maakt Husserl methodologische 
fouten door van filosofie een wetenschap te willen maken, en omgekeerd 
door een empirische wetenschap als de fenomenologie voor filosofie te wil-
len uitgeven.4 Wat Husserl in 1911 schreef, was volgens hem geen filosofie.5

1	 Husserl’s zg. ‘poging tot wereldvernietiging’. In de hiermee gegeven transcendentaal- fenomenologische 
reductie doelt Husserl niet op het bestaan. Hij bedoelt de realistische interpretatie van de wereld te 
ontkennen. De wereld heeft een zijnswijze die terugverwijst naar het zingevende bewustzijn. Cf. De 
Boer (1981, p. 68) die ook de kritische vraag stelt, of Husserl hier niet zijn doel voorbij geschoten is.

2	 In Nederland met name bij J. H. van den Berg, zie ‘Hallucineren’ (1949); zie ook Bijlage 28 op blz 314.
3	 Zoals hij bijvoorbeeld in zijn Allgemeine Psychopathologie (1948 5, p. 47) aangeeft.
4	 Husserl’s Philosophie als strenge Wissenschaft 1911.
5	 zie K. Jaspers, Kleine Schule des philosophischen Denkens, München 1965, vert. Utrecht 1973.
	 zie ook: Rümke Psychologie van de twijfel en Van der Leeuw Fenomenologie van de twijfel in Twijfel en 

geloof, Amsterdam 1950.

Inkijk-exemplaar © 2/17



275

bijlage 18  fenomenologische psychologie

max scheler had een grotere invloed op de fenomenologie in Ne-
derland dan Husserl. Scheler werd geïntroduceerd door Anton Grün-

baum van de Valeriuskliniek die in 1928 in Utrecht werd benoemd als hoog-
leraar ontwikkelingspsychologie. Tussen de ook in de Valerius werkzame 
Frederik Buytendijk1 en Scheler ontstond een band. Scheler bevindt zich 
tussen Jaspers’ beschrijvende en Husserl’s filosofische fenomenologie. Hij 
wenste de werkelijkheid te beschrijven in al haar fenomenale rijkdom.2
Husserl noteerde in de kantlijn van een eigen psychologie-college  3: “Onder 
het bladeren in James’ Psychologie sprong de vonk van zijn geest een paar 
keer over. Ik zag een moedige en originele man die solitair, stoutmoedig en 
standvastig probeerde te beschrijven wat hij werkelijk zag. Deze invloed 
is vermoedelijk niet zonder betekenis voor mij... Hij is de enige die het ver­
schijnsel van de horizon doorzag dat in de fenomenologie zo’n belangrijke 
functie heeft”.4 De verwantschap tussen Edmund Husserl en William James 
wordt bevestigd in de aantekeningen die Husserl in zijn eigen exemplaar 
van The Principles of Psychology maakte.5 De verwantschap tussen James en 
Husserl blijkt ook uit het werk van Aron Gurwitsch: Théorie du champ de 
la conscience. Herhaaldelijk neemt Gurwitsch beschouwingen van James als 
uitgangspunt voor fenomenologische analyses.6

1	 vgl. W. J. M. Dekkers, Het bezielde lichaam; Antrop. fysiol. en geneesk. volgens F. Buytendijk, Zeist 1985;
	 zie: J. Schrijvers De filosoof van de liefde; L. Binswanger in gesprek met de hedendaagse filos. Gordyk 2021.

2	 bron: J. A. van Belzen (uva): Rümke, religie en godsdienstpsychologie hfst. iv § 6 Fenomenologische psycholo-
gie, Kampen 1991.

3	 De aantekeningen voor dit college, die Husserl als privaat-docent in Halle in 1891/02 noteerde, zijn 
volgens het Husserl-Archiv niet bewaard gebleven. James’ Psychologie gab einige Blitze. Ich sah, wie ein küh-
ner und origineller Mann sich durch keine Tradition binden ließ und, was er schaute, wirklich festzuhalten und zu 
beschreiben suchte. Es wohl dieser Einfluß nicht ohne Bedeutung für mich... E. Husserl, Persönliche Aufzeich-
nungen, Hrsg. von W. Biemel, Philos. phenomenol. Res. 1956 (16), p. 295.

4	 Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Den Haag 1954, p. 267.
5	 Randnotities, voornamelijk korte steekwoorden of vertalingen van termen, stonden vooral in deel 

i, hfst. 4-9, 11, 12, 14-16; deel ii, hfst. 17-22, 26. 	In Husserl’s persoonlijke bibliotheek stonden de 
meeste andere zelfstandige publicaties van James op de plank. Op de verkorte uitgave van de Psycho-
logie na vertonen deze geen sporen van bestudering. Van twee overdrukken die James Husserl toe-
zond, vertoont The knowing of things together zulke sporen wel, A world of pure experience niet.

6	 Met Dorion Cairns en Alfred  Schütz van de New School for Social Research heeft hij de eerste Ameri-
kaanse faculteit opgericht met de focus op fenomenologie.

© ️
2026



276

bijlage 19  james’ object of thought en husserl’s noëma

w illiam james: ‘Het voorwerp van ieder denken is al wat het den-
ken denkt, precies zoals het dit denkt.’ Het begrip denken kunnen 

we hier breed opvatten. James’ omschrijving is van kracht voor alles wat er-
varen wordt.
Hier doet zich een fundamentele overeenstemming voor tussen William 
James en Edmund Husserl.1
Al in de Logische Untersuchungen zien wij een verschil tussen de Gegen­
stand, so wie er intendiert ist’, en de Gegenstand, welcher intendiert is’.2 Het 
ligt voor de hand dit verschil te vergelijken met het onderscheid dat James 
maakt tussen object en topic. Uit de context blijkt dat Husserl hier meer 
denkt aan het feit dat eenzelfde ding op verschillende manieren kan worden 
bedoeld: waarnemend, voorstellend, herinnerend, enz.
Eerder valt te denken aan James’ stelling: ‘it makes little or no difference in 
what sort of mindstuff, in what quality of imagery, ...thinking goes on’, zolang 
wij hetzelfde denken.
Husserl spreekt in dit verband ook van ‘dem reellen Bestand des Aktes selbst 
äusserliche (wirkliche oder mögliche) Erkenntniszusammenhänge’: wanneer 
ik mij de keizer van Duitsland voorstel, is het met betrekking tot de beoogde 
(geïntendeerde) Gegenstand (het onderwerp) zonder betekenis wanneer ik 
mij daarbij herinner wiens zoon hij was. Hierin wordt James’ onderschei-
ding toch wel aangeduid.
De twijfel wordt geheel weggenomen door Husserl’s beschouwingen in zijn 
Ideen.3 Het voorwerp van een act heet hier noëma. Het noëma van het oor-
delen, d.w.z. van de concrete oordeelsbeleving, is het ‘geoordeelde als zoda-
nig’. Dat is niets anders dan wat wij in de regel eenvoudig het oordeel noe-
men. Om te begrijpen waarom het gaat, mag het geoordeelde en het beoor-
deelde niet worden verward. De ‘Gegenstände worüber , insbesondere die 
Subjektgegenstände, sind die beurteilten. Das aus ihnen geformte Ganze, 
das gesamte geurteilte Was und zudem genau so genommen, mit der Cha­
rakterisierung, in der Gegebenheitsweise, in der es im Erlebnis Bewusstes ist, 

1	 A. Gurwitsch, Théorie du champ de la conscience, Brussel 1957 p. 152 vv. 
2	 hua xix/1: Logische Untersuchungen ii/1, Halle 19223 p. 400.
3	 Ideen, I, p. 194.

Inkijk-exemplaar © 2/17



277

bildet das volle noematische Korrelat, den (weitest verstandenen) Sinn des 
Urteilserlebnisses’.
Het voorwerp, het volle noëmatische correlaat van de uitspraken van James 
en Husserl, is zeker identiek. Zelfs de karakteriseringen genau so genommen 
(wie) es im Erlebnis Bewusstes ist’, en exactly as the thought thinks it zijn ge-
lijkluidend. James is nogal vaag of hij hier met ‘thought’ bewustzijn bedoelt 
of het beperktere denken.
De zg. Utrechtse School past deze theorie toe in het hele domein van de be-
wustzijnsverschijnselen.1
Bij Husserl is deze algemeenheid duidelijk bedoeld. Daar wordt bv. van de 
waarneming het noëma omschreven als das Wahrgenommene als solches en 
vergeleken met het noëma van het herinneren, het oordelen, enz.2
Voor de psycholoog is de noëmatische beschrijving van grote betekenis. 
Iemands Wahrgenommenes als solches, is meestal wat hij ziet. De noëmati-
sche beschrijving vraagt echter naar een beschrijving van het gehele waarne-
mingsveld, van het volle noëma. Elke psychologische methode van onder-
zoek maakt meer of minder expliciet hiervan gebruik. Een (Rorschach)test 
is niet afgerond met geformuleerde duidingen. Hoe kwamen deze tot stand? 
Het gaat niet alleen om de onderwerpen. Het gaat vooral om de beleving 
die een associatie oproept. Het marginale is vaak urgenter dan het thema-
tische. Van belang is het beleefde, zoals het ervaren werd, te doorgronden. 
Het karakteriseert de mens, zijn perspectief en tekent de situatie.
Het mag zo zijn dat de noëmatische beschrijving van willekeurig welke 
beleving een open en oneindige opgave is, omdat de beschrijving van het 
belevingsveld zich kennelijk verliezen moet in de onbepaaldheid van het 
marginale en dus voortdurend hernomen moet worden. Wat de beschrijving 
beoogt, is zo adequaat mogelijk uitdrukken wat in de beleving met absolute 

1	 De fenomenologie was rond 1950 in Utrecht uitgegroeid tot een perspectief op de psychologie en 
domeinen zoals pedagogiek en criminologie. Van buiten leek het dat de Utrechtse School de fenome-
nologie had omarmd als de benadering binnen deze domeinen. De Nijmeegse fysioloog Buytendijk, 
zijn oratie wees al in de fenomenologische richting, werd in 1946 hoogleraar Algemene en Theoreti-
sche Psychologie in Utrecht. Door zijn contacten met Max Scheler, Gabriel Marcel en Maurice Merleau-
Ponty was hij in aanraking gekomen met de fenomenologische benadering.

2	 Ideen i, p. 182.

het waargenomene als zodanig

© ️
2026



278

en onaantastbare zekerheid is gegeven. Het noëma heeft een waarheid in 
zichzelf die door niets wordt aangetast. Deze gedachte is ouder dan de feno-
menologie en die van James. 

Wanneer je deze ideeën uitsluitend op zichzelf beschouwt, en ze niet in ver-
band brengt met iets anders buiten jezelf, dan kunnen zij op geen enkele 
manier onwaar zijn. Want of ik mij een geit voorstel, of een Chimæra, het is 
niet minder waar dat ik mij de een verbeeld, dan de ander’.1 

Wat ook het noëma is, als zodanig is het iets gegevens en heeft het zijn eigen 
werkelijkheids- en waarheidskarakter.
En zo vinden wij drie eeuwen later bij Husserl als methodisch grondbe-
ginsel van de fenomenologie: ‘dass jede originär gebende Anschauung eine 
Rechtsquelle der Erkenntnis sei, dass alles, was sich uns in der ‘lntuition’ ori­
ginär, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hin­
zunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in denen es 
sich da gibt, kann uns keine erdenkliche Theorie irre machen’.2 
Er is een werkelijkheid van mythische dingen, evengoed als van stoelen en 
tafels.’ Ik kan toch zeggen hoe een engel (in mijn beleving, als ik zoiets be-
leef) er uitziet. Of er wel of geen engelen bestaan gaat mij niet aan. Ik heb er 
een voorstelling van, deze vormt een bron van kennis, van rechtmatige en 
psychologische kennis. Je kunt er geen kennis aan ontlenen over de voor­
waarden waaronder zo’n voorstelling optreedt. Maar een analyse van die 
voorwaarden veronderstelt de voorstelling zelf. Zij en ook de noëmatische 
beschrijving daarvan willen zinvol zijn.
Wij spreken nog in de geest van James. Wat een beleving is, en waartoe deze 
kan worden ontwikkeld, of waartoe ik deze kan herleiden, zijn twee dingen, 
niet één. 

1	 Descartes, Méditations. In: Œuvres et lettres de Descartes. Paris 1949, p. 178. Vgl. bij James, I, 187, de dis-
cussie over de introspectie en het daar aangehaalde stuk van Brentano, Psychologie, p. 181 v.; On some 
omissions of intro-perspective psychology, Mind 1884 (9), 1-26.

2	 Ideen i, p. 43 v. Husserl noemt dit het Prinzip aller Prinzipien. Bernard Delfgaauw betwijfelde ‘of men 
dit het grondbeginsel van de fenomenologie mag noemen’. Vgl. B. Delfgaauw, Verantwoording der 
phaenomenologische psychologie, 1954.

bijlage  19

Inkijk-exemplaar © 2/17



279

Zo is het de psychologische plicht, to cling as closely as possible to the ac­
tual constitution of. the thought we are studying. Husserl denkt er niet anders 
over.1 Beide denkers zijn van mening dat de beschrijvende oriëntatie in de 
psychologie niet verwaarloosd mag en kan worden.
James onderscheidde tussen topic en object van beleven; wij spraken van 
onderwerp en voorwerp. Het zijn resp. ‘datgene waar het over gaat’, en 
het ‘actuele belevingsgeheel’. Deze staan niet tegenover of naast elkaar; 
het topic of onderwerp beschouwden wij als een thematisering van object 
of voorwerp. Het onderwerp kan dan ook thema heten; als zodanig maakt 
het deel uit van het voorwerp: het onderwerp is het gethematiseerde deel 
van het voorwerp. Het actuele belevingsgeheel hebben wij ook, in aanslui-
ting bij Husserl, noëma genoemd. Het thema is dan een differentiatie bin-
nen het noëma. Het niet gethematiseerde deel heet bij James marge of con­
text. Zo kan men gaan spreken van thematische en marginale beleving. In 
de beschrijving van het beleven zijn dan verschillende oriëntaties moge-
lijk. Een noëmatische beschrijving probeert ‘to cling as closely as possible to 
the actual constitution of thought’. Op de vraag wat ‘das Wahrgenommene 
als solches’ is, ‘erhalten (wir) die Antwort in reiner Hingabe an das wesens­
mässig Gegebene’.2 Ook is een thematische weergave mogelijk, die meer in 
het bijzonder het thema, de noëmatische kern, als ‘gegenständlichen Sinn’ 
beschrijft. Ten opzichte daarvan doet zich dan het overige, het ‘resterende’ 
deel van het noëma als marge voor. Elke thematische beschrijving stuit op 
deze marge, ontdekt de context als een gebied dat de zin van het thema con-
stitueert. Anders gezegd, de marge doet zich in de thematische weergave 
voor als horizon van het thema.
James was volgens Husserl de eerste die aan dit verschijnsel van de horizon 
aandacht besteedde.3 Niet alleen beschreef hij het verschijnsel, ook de term 
is bij James te vinden. Een gesproken zin is omgeven door franje, klinkt in een 
krans van vage relaties, die als een horizon de betekenis omgeven. 

1	 Vgl. ldeen i, p. 183.
2	 Ibid. p. 183.
3	 Husserl, Krisis, p. 269.

object of thought & noëma

© ️
2026



280

Husserl gebruikt het woord in dezelfde betekenis.1 Alleen in de toepas-
sing is hij ruimer, wanneer gaat blijken dass in Horizonten weitere impliziert 
sind und schließlich jedwedes als weltlich Gegebene den Welthorizont mit sich 
führt und nur dadurch als weltlich bewusst wird.2

∏

‘Een droomkaars heeft bestaan, ja, maar niet hetzelfde bestaan (extra men­
tem3) dat fysiek zichtbare kaarsen hebben. Een droompaard heeft vleugels 
die we nooit met eigen ogen in de wei hebben gezien. Dat wij op een wille-
keurig ogenblik in staat zijn aan hetzelfde te denken waaraan wij ooit dach-
ten, is de grondwet van onze geestelijke constitutie [eu Hamburg 1948 p. 25].’ 
Maar wanneer wij er nu zó aan denken dat die onverenigbaar is met onze an-
dere denkwijzen, dan moeten wij kiezen. We kunnen niet met één denk-
geest op twee verschillende denksporen reizen. 
‘Het verschil tussen werkelijk en onwerkelijk, de psychologie van vertrouwen, 
wantrouwen en twijfel, vindt zo een grondslag in twee psychische gegevens: 
hoe komen wij er toe om over hetzelfde op verschillende manieren te denken en 
hoe kunnen we kiezen welke denkwijze wij houden en welke wij weggooien?’ 
[ii, 290).
Het laatste klinkt wel wat simpel; alsof je een geheel vrije keuze zou hebben 
in wat als werkelijkheid wordt aanvaard. Wanneer James dit zegt, is dat om-
dat hij getroffen was door de verschillende rangordes van werkelijkheid.4

∏

1	 Vgl. Ideen i, pp. 48 vv., 80, 99, 129, 164 vv.
2	 Krisis, p. 267. Vgl. de studie van H. Kuhn, The phenomenological concept of ‘horizon’; in: M. Farber (ed.), 

Historical essays in memory of E. Husserl, Cambridge (Mass.) 1940, p. 106-123.
3	 extramentale realiteit: Een werkelijkheid buiten het menselijk bewustzijn dat voldoet aan con-

clusies van overweging en ervaring.
4	 vgl: J. Linschoten, Op weg naar een fenomenologische psychologie; De psychologie van William James, 

Inleiding p. 12; hfst. vi Bewustzijn van dingen § 11-12, Utrecht 1959. 
	 Linschoten gaf zijn studie het volgende motto mee: ‘A mere bare fraud is just what our western common 

sense will never believe the phenomenal world to be’. W. James, Talks to teachers, New York 1899 p. 284.

bijlage  19

Inkijk-exemplaar © 2/17



281

Fenomenologie is een hulpmiddel 0m de uitkomst van de axio­
matiek, de waardefilosofie over de veelvoud en logische gelijkwaardig-

heid van de diverse taal- en gedachtenstelsels, te ordenen.1 Voor het ma-
ken van zuivere en zorgvuldige afwegingen, en nauwkeurig onderzoeken 
van de manier waarop zowel gedachtenstelsels als hersenspinsels zijn opge-
bouwd binnen de domeinen van de positieve en normatieve geestesweten-
schappen en de filosofie, mag de fenomenologie vergeleken worden met de 
waardefilosofie uit het wiskundedomein. Het gecompliceerde fenomenolo-
gische domein kan zich in exactheid niet meten aan de wiskundige axioma-
tiek. De overeenkomst is dat de fenomenologie consequente gedachtenstel-
sels opbouwt die hetzelfde domein bestrijken op verschillende manieren en 
zich onthoudt van uitspraken over voorkeur en discrimen. De wijsbegeerte 
is louter de ontvouwing van de fenomenologische en dus logisch-toelaat-
bare manieren van aanpak om gedachtenstelsels te bouwen die de hele we-
reld willen omarmen, zonder dat op buitenlogische gronden een keuze voor 
een van de gedachtenstelsels wordt gemaakt. In deze zin is deze methode 
verwant met de wiskunde die net zo’n theoretische houding veronderstelt. 
De beste fenomenologische omschrijving over gewetensbeslissingen is vol-
gens velen van Karl Jaspers uit zijn Psychologie der Weltanschauungen:

‘Gewetensbeslissingen komen tot stand doordat gedurende vrij lange 
tijd de mens alles wat motiverende kracht heeft, in grote ernst en met het 
eigenaardige gevoel van onvoorwaardelijke verantwoordelijkheid op 
zich in laat werken, alle kanten doorzoekt en internaliseert. In tegenstel-
ling dus met alle plotselinge gewelddadige beslissingen die door geïso-
leerde driften of geformuleerde stelregels met machinale zekerheid 
tot stand worden gebracht. Zo is het alsof op de totale persoonlijkheid 
een beroep moet worden gedaan. Het is het bewustzijn van de absolute 
ernst van het bestaan, het bewustzijn dat iéts onherroepelijks en niet te 
beschrijven belangrijks in de voltrokken handeling zal liggen. Het is ver-
antwoordelijkheidsgevoel dat niets afschuift op formules, gebruiken en 

1	 En van betekenis voor alle domeinen van de strenge Wissenschaft. Tussen zijn 17e en 23ste jaar studeerde 
hij astronomie, filosofie, wis- en natuurkunde. Op z’n 24ste promoveerde hij als wiskundige. Uit deze 
cognitief vatbare levensfase ontsproot de theoretische basis van zijn fenomenologische methode.

bijlage 20  onvoorwaardelijke verantwoordelijkheid

© ️
2026



282

20  onvoorwaardelijke verantwoordelijkheid

regels. De inhoud van zulke besluiten is gedeeltelijk en concreet. Zij 
kunnen achteraf niet toereikend gemotiveerd worden en hebben de 
zekerheid die kracht geeft het leven te vormen die niet in iets objec-
tief aanwijsbaars zit. Toch is alles wat objectieve waarde heeft in aanmer-
king genomen en alle motieven zijn in waarheid doorleefd. Deze beslui-
ten zijn psychologisch lastig of in ’t geheel niet met zekerheid te onder-
scheiden van toevallige besluiten, neigingen, aandriften die dominant 
zijn en met alle geweld worden doorgeduwd met een houding van... 
Een reeks van zulke besluiten door de hele levenswandel heen geeft 
pas aanknopingspunten voor een inzicht dat in concrete gevallen tot 
zo’n onderscheiding zou kunnen leiden. In elk concreet geval afzonder-
lijk zijn de criteria geheel persoonlijk. Iemand die zo’n toestand door-
leeft voelt, al naar gelang zijn verantwoordelijkheidsgevoel en ernst, in 
hoeverre het besluit zonder zelfbedrog en zonder verdringing bestaat. 	
Hoe die beslissing onder onontwarbaar gecompliceerde omstandighe-
den ook tot stand komt, de buitenredelijkheid wordt ervaren als een 
geschenk uit de hemel, bijna als een wonder.’ 

Hier worden twee kanten aan de echte gewetensbeslissing onderscheiden. 
De gecursiveerde zin wijst op de betekenis van objectieve normen, die zich 
in algemene regels laten aangeven. Zonder de overweging van die normen 
als voorbereiding van het concrete besluit valt het buiten het begrip gewe­
tensbesluit. Het is dan gewoon een ondoordacht, onbezonnen, willekeu-
rig besluit. Toch, dat is het merkwaardige, kunnen al die algemene, redelijk 
formuleerbare geboden of verboden niet het eigenlijke gewetensbesluit tot 
stand brengen. Dit is buitenredelijk of suprarationeel: het is volstrekt per-
soonlijk, op de hele mens betrokken en niet op een van zijn functies. Het laat 
zich niet demonstreeren als een bewijs en kan achteraf niet nagerekend wor-
den. Zodra een van de vele omstandigheden zich wijzigt, wijzigt het hele 
beeld en de strijd begint opnieuw. Het is niet herhaalbaar, de situatie in haar 
concreetheid komt nooit meer terug. Het is dat, waarop alle verantwoorde-
lijkheid rust. En het blijft het hele verdere leven door de grondslag van het 
‘goede’ geweten of zijn tegenpool: schuldgevoel en spijt.1 

1	 Ph. Kohnstamm (1875), Mensch en Wereld; Een personalistische inleiding i/d wijsbegeerte hfst. i § 13 
De wiskunde en haar object p. 69; hfst. iii § 36 De norm als geweten of als persoon p.182-3 Amsterdam 1947.

Inkijk-exemplaar © 2/17



283

bijlage 21  levinas  het is volstrekt persoonlijk 

Bij de existentiefilosofie is te zien dat Husserl de filosofie opnieuw pro-
beerde op te bouwen vanuit Bewußtsein, zoals Heidegger vanuit de 

existentie en het Dasein. Heidegger dacht de traditie van de westerse filo-
sofie over één kam te kunnen scheren gepaard met een fundamentele kri-
tiek op de mechanistische eendimensionale wereld van zijnsvergetel­
heid. Levinas plaatst Heidegger en Husserl in diezelfde traditie die hij bena-
dert vanuit een nog wezenlijker gezichtspunt: het geen oog hebben voor 
de ander. Bij Levinas zelf blijft die traditie bespeurbaar. Met het begrip 
van de Ander wordt een compassievolle denklijn naast die van de strenge 
wetenschap gelegd. Het abstracte begrip totaliteit > het zelf laadt zich met 
een inhoud. Het onnoembare laat zich zien in het gelaat van de mede-
mens die de abstractie doorbreekt. Levinas presenteert een fenomenologie 
die gebaseerd is op de gedachte van het oneindige. 
De ontmoeting is geen zaak van samenvallen en versmelten met een ander, 
of de ander op een afstand houden en buiten je plaatsen. Valt het samen, 
dan heb je je eigen diepste innerlijk op het offerblok gelegd.1
Blijf je buiten de ander door afleidende gedachten dan is de focus tussen jou 
en de ander van gaat het unieke en ongrijpbare van een echte ontmoeting 
verloren. Van een samenzijn om tot wederzijds begrip te te komen is dan geen 
sprake. ‘Als je de ander kan bezitten, vatten en kennen, dan is hij de ander niet.’ 2  
De ontmoeting heeft niet met denken te maken, het is een onbevangen act.

¶
{Vanwaar komt toch die schok als ik onverschillig voorbij ga aan de ander?}
{Jij bent het niet die de wereld een plaats geeft, het is de Ander die jou aan-
spreekt en je een plaats geeft.}
Het ik bestaat niet alleen uit zichzelf. Dat is de idee achter het christelijke 
mensbeeld. Het is de joodse filosoof Levinas die het in één zin samenvat: 
‘Ik word mezelf in het aangezicht van de Ander.’3

∏
1	 Jan Bor, Op de grens van het denken; De filosofie van het onzegbare, Amsterdam 2005 p. 251.
2	 J. Derrida, Geweld en metafysica; Essay over het denken van Emmanuel Levinas, Kampen 1966.
3	 M. ten Hooven, Het christelijke individualisme; De anderen vormen het ik, De Groene 2 juli 2014.

© ️
2026



284

de fenomenologische mystiek is niet geheel hetzelfde wat de 
school van Max Scheler beoogt. De fenomenologie wil proefonder-

vindelijk zijn van een hogere orde. De gebruikelijke empirie beperkt zich 
tot de verschijnselen als zodanig. De fenomenologie ziet in deze fenome-
nen verschijningen waarin de aard zich openbaart en kan zich daar niet van 
los maken of denken, want wij kunnen onze waarneming niet loskoppelen 
van onszelf. Dit is een correct en helder verschil. Er is een empirie die het 
verschijnsel waarneemt en begrijpt en een die in het verschijnsel het wezen 
bij intuïtie leert kennen en de zin of bedoeling opvangt als het wezenlijke van 
het verschijnsel.1 Scheler gaf in dit opzicht belangrijke aanwijzingen, al is hij 
niet consequent in zijn terminologie en de reikwijdte daarvan.2 Volgens hem 
wortelt alle kennis in ervaring. Wel is er verschil van ervaring over inhoud, 
methode en effect. Er is de buitenkant van dingen, het inwaartse van gevoe-
lens en het fenomenologische aanschouwlijke wanneer het geheel direct in 
zijn wezen wordt geschouwd. Scheler strijdt tegen de opvatting dat ervaring 
beperkt blijft tot het zg. fysieke van de buiten- en binnenwereld. Het gege-
vene is zoveel rijker dan het gedeelte van de fysieke waarneming. Wat Sche-
ler de Strukturgehalte van de Umwelt van elk levend wezen van de Welt van 
elk geestelijk wezen noemt, is vóór elke gewaarwording gegeven en is alleen 
in en door dit levende verband mogelijk. Het wezenlijke dat in de verschijn-
selen wordt geschouwd heeft niet zozeer met mij te maken als psychisch 
moment maar met de totaliteit waarvan deze momenten een reflectie zijn. 
Bij fenomenologische mystiek gaat het om het wezen van de mystiek in de 
zin van concrete fenomenologie: kennis van wezenlijke trekken die bij haar 
horen en die niet door de gewone empirie (de gebruikelijke manier van 
waarnemen, ordenen en begrijpen) bereikbaar zijn. Daar is een empirie van 
hogere orde voor nodig, als menselijke geest intuïtief verbonden met het 
geheel van het levende waarop zijn liefdevolle belangstelling is gericht en in 
zijn verschijningsvormen schouwt, verstaat en, zogezegd, herkent.

1	 aanschouwen: met verwondering gadeslaan,, aanvoelen, inzien; 
	 schouwen: het in de geest waarnemen, doorlichten.
2	 Scheler, Der Formalismus, p. 163 e.v., 272 e.v.; Idem Vom Ewigen, i 1, p. 260, 307.

bijlage 22  max scheler & fenomenologische mystiek 

Inkijk-exemplaar © 2/17



285

Liefde is voor Scheler geen soort van intellectuele betrokkenheid, want elke 
kennis is zelf voorwerp van haat of liefde. De liefde is de meest emotionele 
houding en overstijgt het denkvermogen. Het is niet alleen een gemoeds-
toestand.
Scheler maakt verschil tussen zijn fenomenologie en metafysica. De eerste 
schouwt en verstaat. Zij heeft te doen met intuïtie en liefde. Maar verder gaat 
zij niet. Fenomenologische kennis van het wezen van mystiek volstaat niet. 
Mystiek zelf staat en valt met haar relationele karakter van welke aard dan 
ook en waartoe zij ook moge leiden. Zij vindt haar subject in de mens, haar 
object ligt in iets of iemand bovenmenselijks of bovenwerelds en dit is voor 
haar waar en waardevol. Het subject moet afschalen, het object opgewaar-
deerd, is het refrein van de mystieke zang. Daarom draagt het wezen van 
mystiek nog een ander karakter dan dat het wordt geschouwd en verstaan.
Het is ook, in de eigenlijke, volle zin des woords. Je zou dit het metafysische 
karakter van het wezen van mystiek kunnen noemen. 
De fenomenologie van Scheler heeft de filosofie en de mystiek een dienst 
bewezen met zijn waardefilosofie en -ethiek waarin de waarde van de per-
soon het hoogst is. Hij ontwikkelde een inlevend denkvermogen dat voor-
bij het intellectualisme ligt dat onderscheid wil aanbrengen: een invoelend 
denken waar het verstandelijk begrijpen te kort schiet. Waarden waren vol-
gens hem werkelijk bestaande ideële entiteiten die in het ethische hande-
len gerealiseerd konden worden. Hij leidde zelf een turbulent en chaotisch 
leven; de botsing tussen zijn leven en leer pareerde hij met de vergelijking 
van de wegwijzer die wijst zonder zelf die weg te gaan. 
Zijn betekenis valt binnen het domein van de fenomenologie. Daar brak 
hij de bezweringsformule van een van haar voorwerp afgestorven zielloze 
empirie van zien is geloven, zonder theoretische achtergrond en wezenlijke 
aandacht. Max Scheler leefde en filosofeerde heel existentieel.1

Bergson ging op de filosofische problematiek van de mystieke ervaring 
in, William James maakte ruimte voor filosofische discussie en ook Rudolf 
Otto maakte duidelijk dat de mystieke ervaring niet kon worden afgedaan 

1	 W. J. Aalders (ru Groningen), Mystiek deel iii § 1 Wezen, deel v § 12 Filosofie, Groningen 1928. 

fenomenologische mystiek

© ️
2026



286

als louter psychopathisch fenomeen. De invloed van James en Otto werd 
versterkt door de tot op de dag van vandaag doorlopende reeks van her-
drukken die nog steeds geciteerd worden vanuit diverse disciplines.
De mystiek maakte het de filosofie van het bewustzijn lastig rondom de 
begrippen kennis en het zijn als zodanig; weinigen gingen in op metafy-
sische vragen. De kennisgeleerden trokken de aandacht met twee nieuwe 
filosofieën die tijdens het interbellum van de 20e eeuw ontstonden.
de fenomenologie was een doorbraak in de onbevooroordeelde stu-
die van religie en de mystiek in het bijzonder. Fenomenologische denkers 
namen de specifieke ervaring serieus zonder oordeel over algemene eigen-
schappen. De beschrijvingen van Otto, Scheler, V.d. Leeuw, Eliade c.s. vor-
men een onmisbare bijdrage voor metafysische reflectie op het fenomeen 
van de mystiek. Vanuit filosofisch standpunt blijven het voorstudies. 
de taalanalyse zuiverde en verhelderde mystieke begrippen die vaag 
en verwarrend waren gebleven. De wettische focus van Auguste Com-
te († 1857), die geen ruimte liet voor de verbeelding, werd losgelaten.1 De 
invloed van Wittgenstein en de gewone taalanalyse was de ommekeer.
Jaspers en Heidegger benaderen van het transcendente, gericht op religi-
euze mystiek en -ervaringen, metafysisch. Filosofieën die zich met reli-
gieuze mystiek inlaten, fenomenologie en taalanalyse, komen niet aan de 
metafysische vragen toe die de mystiek oproept.2
gerda walther komt er voor uit dat het gaat om wat zij zelf beleefd heeft. 
Fenomenologie is de filosofische methode om kennis van verschijnselen 
op te bouwen, in dit geval van de mystieke. Walther probeert haar eigen 
mystieke ervaringen te beschrijven met alleen de kenmerkende nuances 
van zo’n ervaring. Net als bij James en Otto ligt de ‘bewijsbaarheid’ niet in 
de theorie, maar in de opvallende overeenkomsten in de literatuur door de 
eeuwen heen.3

1	 Het zg. comtianisme is wel gekarakteriseerd als ‘katholicisme zonder christendom’.
2	 zie Louis Dupré, Mystiek en filosofie in Encyclopedie van de mystiek, Kampen 2003; 
	 J. Maréchal, Études sur la psychologie des mystiques Parijs/Louvain 1924.
3	 Phänomenologie der Mystik, Halle 1923; vgl. R. Otto, Numinoses Erlebnis bei Ruskin und Parker, Gotha 

1923; Aangevuld met ervaringen van J. W. Hauer, Ch. Heinrichs en A. Tennyson in Das Gefühl des Überwelt-
lichen, München 1932 en integraal opgenomen in Paul Neff, Religie als genade, Amsterdam 2013.

bijlage 22  fenomenologische mystiek 

Inkijk-exemplaar © 2/17



287

bijlage 23  damiaan denys - fenomenologische psychiatrie

henricus cornelius r¸mke introduceerde in 1923 met Phaeno­
menologische en klinisch-psychiatrische Onderzoekingen over het 

Geluksgevoel de fenomenologische psychiatrie in Nederland. Honderd jaar 
later is er een revisie nodig. Damiaan Denys vat samen:

achtergrond  De psychiatrie worstelt met subjectiviteit en met de 
rechtvaardiging van zichzelf als onderscheidende discipline.

doel  Herintroductie van de fenomenologische psychiatrie.
methode  Persoonlijke reflectie.
resultaten  Een bijdrage leveren aan de fenomenologische psychiatrie 

door haar focus op subjectiviteit door: 

1	 het integreren van de fenomenologische methode, 
2 	het beklemtonen van de fenomenologische beschrijving, 
3 	gebruik te maken van de fenomenologische neutraliteit.

conclusie  Door haar klemtoon op de subjectieve beleving biedt feno-
menologie de psychiater een mogelijkheid om zich te bekwamen en onder-
scheiden van andere disciplines in de blijvende oefening van inzicht en 
begrip in mentale stoornissen.1

op zaterdag 25 november 1922 werd tijdens het 63ste colloquium van 
de Zwitserse psychiatrische vereniging de fenomenologische psychiatrie 
geboren. Ze bereikte haar hoogtepunt rond het breukvlak van de vorige 
eeuw om rond 1970 langzaam te verdwijnen. 

‘Er heerst een crisis van onverschilligheid, gelatenheid en onzekerheid in de 
psychiatrie. Het risico om te stranden in een wetenschappelijk niemands-
land loert om de hoek. Psychiatrische bevindingen kunnen nu eenmaal niet 
uitgedrukt worden in statistische tabellen of computerdata.’ 2 

Het einde van de fenomenologische psychiatrie is nooit echt aangetoond 
en misschien is ze ook nooit overleden. Wil ze opnieuw betekenis krijgen, 
dan moet ze gereanimeerd worden. 

1	 Tijdschrift voor Psychiatrie jg. 60, 2018 nr. 9, ( de toelichting is ingekort en toegespitst).
2	 W. Janzarik 1976 The crisis of psychopathology in Der Nervenarzt, jg. 47 nr. 2.

© ️
2026



288

Maurice Merleau-Ponty schrijft over over Edmund Husserl’s methode:
Fenomenologie is het onderzoek naar het wezenlijke en het bepalen 
daarvan zoals de essentie van de waarneming en de essentie van het 
bewustzijn. Ze probeert een directe beschrijving te geven van onze erva­
ring zoals die is, zonder enige verwijzing naar haar psychologisch ont­
staan en naar de causale verklaringen die de wetenschapper, de histo­
ricus of de socioloog ervan kunnen geven. De fenomenologie betekent 
een terugkeer naar de dingen zelf: terugkeren naar deze, aan de kennis 
voorafgaande, wereld waarvan de kennis altijd spreekt en ten opzich­
te waarvan elke wetenschappelijke bepaling abstract, aanduidend en 
af hankelijk is, zoals de geografie dat is tegenover het landschap waar­
in we allereerst hebben geleerd wat een bos, een weide of een rivier is.1

drie stromingen in de fenomenologische psychiatrie. 
Fenomenologische psychiatrie blijft binnen medisch denkkaders en ge
bruikt fenomenologie als beschrijvende methode. Anderen ontlenen na
drukkelijker methoden aan de fenomenologie, maar onthouden zich van 
causale uitspraken over mentaal lijden. Een derde groep neemt afstand van 
de psychiatrie en integreert de psychoanalyse, linguïstiek en antropolo-
gie voor een andere benadering van de lijdende mens. Karl Jaspers gebruikt 
in 1913 de fenomenologische methode om psychopathologie te benaderen. 
Hij wordt beïnvloed door Husserl en Dilthey en vindt navolging bij Rüm-
ke. Het begin van de fenomenologische psychiatrie is volgens de laatste: 

Het zich voor de geest brengen wat in de patiënt werkelijk gebeurt, hoe 
deze iets in het bewustzijn gegeven is, hoe het deze te moede is. Wanneer 
het erom te doen is het werkelijke beleven te leren kennen, is de metho­
de van Jaspers de zuiverste. Het persoonlijk oordeel van de onderzoeker 
is zoveel mogelijk uitgesloten.2

Karl Jaspers hanteert de fenomenologie om subjectieve fenomenen zo ob­
jectief mogelijk te begrijpen. De nadruk ligt op de bewuste beleving van de 
ander die door empatisch invoelen en begrijpen toegankelijk wordt. 
Causale verklaringen zijn voor de neurowetenschappen. 

1	 M. Merleau-Ponty, Fenomenologie van de waarneming (1945), Amsterdam 1997.
2	 H.C. Rümke Psychiatrie i, Amsterdam, 1954.

bijlage 23  fenomenologische psychiatrie

Inkijk-exemplaar © 2/17



289

Karl Jaspers’ Kleine leerschool van het filosofisch denken wees in 1965 op de huma-
niora: wetenschap kent geen vrijheid omdat het wezen, met sociale vrijheid onbewijsbaar is:	

Psychologie & sociologie hebben door hun overschuimende data grote invloed. Zij stellen 
feiten vast en gebruiken kritisch te hanteren methoden. Hun wetenschappelijke presta-
ties zijn groots; grotesk zijn hun misvormingen. Hun kennis is omgeven door verduiste-
rende vaagpraat die de mens verzwakt in zijn oordeel door de versluierende realiteiten. 
Als een woekerzwam tast het de menselijke essentia aan.

Marx (wetenschappelijk socialisme) en Freud hebben, naast werkelijke kennis, valse en ruï-
neuze opvattingen over de mens gestalte gegeven. Hun kwakzalverige ‘conclusies’ lift-
ten mee op hun academische prestige. Bij de misvorming van psychologie en sociologie 
tot Gesamtwissenschaften zien we bij hun volgelingen soms merkwaardige verschijnselen 
optreden. Als profeten boden zij een materialistisch geloof aan de ‘jonge’ seculieren die 
het humanistisch gedachteniveau nog niet bereikt hadden.1

De wil tot macht krijgt de voorrang boven de wil tot waarheid. Mensenkennis lijkt hen te ver-
heffen. Met een wonderlijk hoogmoedige houding, alsof zij de diepe, onthullende en 
soevereine kennis in pacht hebben, zien zij, als superieure geestelijke wereldheersers, 
neer op de verlegenheid van de mens. Des te belachelijker wanneer zij in persoonlijke 
zin ware dwergen zijn. Appreciatie en compassie zijn hun vreemd.

Totale Menschenkenntnis, also sprach der Gelehrter, beschikt over de mens. Op grond van 
reële kennis kunnen reële condities in zekere mate veranderen. Werk- en psychofysische 
omstandigheden kunnen wijzigen. De opvatting ontstaat dat de mens zelf, door mense-
lijke kennis te veranderen, een te manipuleren wezen is. 

Hun valkuil is dat, zodra de wetenschappelijke mogelijkheden overschreden worden, ze de nei-
ging krijgen tot het depreciëren van de mens. Deze geletterden menen geloof en waarheid 
als empirisch object van hun wetenschap te kunnen uitputten, zij vernietigen beide. 

Wat blijft is diffuus pseudo-geloof.  –  Zo’n denkwijze is gevaarlijk. Zij werkt met ideeën die 
de mens ondergeschikt maken aan führige mensbeelden. De mens zelf wordt opgelost in 
de gemeenplaatsen van quasi-wetenschappelijke eloquentie. Wij worden, wanneer wij 
ons hieraan overgeven, aan onszelf ontrukt.  –  Zuivere wetenschappelijkheid in psycho-
logie en sociologie is alleen mogelijk door het filosoferen en maakt omgekeerd voor het 
filosoferen de weg vrij. Wij zijn afhankelijk van ons psychofysisch bestaan, van de soci-
ale en politieke toestand in onze wereld, van de denkmogelijkheden van ons bewust-
zijn en zijn categorieën – en maken dit alles tot object van onze wetenschappen, van psy-
chologie, sociologie en logica. Wij zoeken in deze bestaansvoorwaarden en in ons den-
ken een onafhankelijk oriëntatiepunt... en filosoferen. Dan zien wij onszelf, en onze 
wereld waarmee wij verbonden zijn, als het punt waar wij onszelf zijn. Tot hier reikt 
geen enkele wetenschap, zeker niet de sociale. 

Van hieruit ontvangen ook deze wetenschappen hun ware impuls en hun begrensde zin.2 

1	 Volgens Paul Ricœur (Parijs 1969) behoren zij met Nietzsche tot de grote meesters van het wantrouwen.
	 de dwaling van freud: Durcharbeitung van emoties, gevoelens en gedrag op intellectueel niveau. 
2	 zie hfst. viii § 1 Psychologie & sociologie en § 6 De wil tot macht, Utrecht 19732.

geesteswetenschappen

© ️
2026



290

de fenomenologie is een methode die een stijl aanreikt van een eigen-
heid zoals de verfijndheid van een professionele huisstijl. Diep in haar hart 
zou ze willen dat de wereld háár benadert. Met een welhaast naïeve ver-
wondering wil fenomenologie de oorspronkelijke ervaring voor zichzelf 
laten spreken, zichzelf laten zien. De houding is onbevangen en wordt als 
vanzelfsprekend ervaren en logisch bevonden. Ze behelst naast het alle-
daags perspectief op de wereld ook een professionele kijk. Het tijdelijk 
opzij schuiven van de alledaagse waarnemingen is de crux van de fenome-
nologie. Ze laat zekerheden verschijnen als vanzelfsprekendheden. 
de werkelijkheid is de ruwe realiteit die weerstand biedt aan het ver-
wezenlijken van betekenissen en verlangens. 
De zinloosheid van de werkelijkheid openbaart zich vooral in grensfeno-
menen zoals onzin, waanzin en dood. 
de wereld is een gemeenschappelijke creatie, verkregen door de werke-
lijkheid te verhullen achter een begrijpelijk en veilig netwerk aan beteke-
nissen en verlangens. De persoonlijke kijk kan nooit volkomen tot voor-
werp van gedachten worden genomen omdat het overdenken door ons-
zelf wordt gekleurd. We hoeven onze persoonlijke kijk niet te verdoeze-
len, buiten het familiaire om is het wel iets om rekening mee te houden. 
Het is onderdeel van denken zonder oordelen. Onze houding tot de wereld 
en de ander is subjectief gekleurd, zonder deze persoonlijke inbreng is er 
überhaupt geen verhouding mogelijk. In de ontmoeting met de psychiatri-
sche patiënt brengt fenomenologie ons tot begrip van onze eigen tussen-
komst en de wijze waarop we zelf auteur in het verhaal van de patiënt zijn.1

24  fenomenologie en beroepsonderwijs

in 1975 verscheen morgans Psychology: an individualized course.2 
Drie decennia werd dit boek gebruikt in het pedagogisch-didactisch 

onderwijs. Volgens de geciteerde Colin Wilson3 is de Amerikaanse huma-
nistische psychologie geworteld in het Europese nieuwe existentialisme.

1	 zie: D. Denys, Het tekort van het teveel, Amsterdam 2020.
2	 Hedendaagse psychologie; Voor individueel- en groepsgebruik (bewerkt door H. Geluk) Utrecht 2003. 
3	 ‘Wilson was perhaps England’s only famous existentialist philosopher.’ (Vaughan Rapatahana Ph.d. 2016).

bijlage 23/24

Inkijk-exemplaar © 2/17



291

‘Het existentialisme strandde, omdat geen existentialist bevroedde dat 
er een waarde bestond buiten het menselijke bewustzijn. De mens is 
vrij en de wereld leeg en zinloos. Dit is het probleem’.1 
Pessimisten als Sartre (‘Ik ben mijn keuzen.’) en Heidegger zien een absurd 
mensenpark in een leeg universum. Het nieuwe existentialisme begon met 
de filosoof Edmund Husserl. Volgens Descartes kunnen wij alleen maar 
zeker zijn van ons eigen bewustzijn. Descartes zag bewustzijn als een spie-
gel die de mensenwereld reflecteert. Husserl’s methode zet een vraagte-
ken achter de gedachte dat we passief een precies spiegelbeeld waarnemen 
van alles om ons heen. Hoe kunnen we zeker zijn van wat ginds is als we 
onkundig zijn over wat hier is: ons bewustzijn. Husserl greep de kans om 
met zijn fenomenologische methode filosofie tot een strenge wetenschap 
te verheffen.
‘Descartes betoogt dat wij objecten zelf nooit kunnen kennen, we kennen 
alleen de indrukken van onze waarneming.’ 
Het bewustzijn lijkt op een radarscherm waarop lichtpuntjes verschijnen. 
Deze lichtpuntjes zouden bv. schepen kunnen zijn, wij zien stippen en 
symbolen, graden en afstanden op het scherm. Husserl vraagt: ‘Waarom 
bestuderen wij de werking van het radarscherm niet? Als wij dat weten, 
dan kunnen wij er eerder achterkomen wat de lichtpuntjes veroorzaakt.’2 
De fenomenologie is de studie van het radarscherm.3
De Weense psychiater Viktor Frankl, een van de pioniers van de humanis-
tische psychologie, ontwikkelde de logotherapeutische methode die ver-
want is aan de humanistische/existentiële psychologie. Hij voelde ver-
wantschap met Scheler en Jaspers en putte uit zijn eigen ervaringen tijdens 
w.o. 2. De mens bestaat niet alleen en besluit steeds hoe het eigen bestaan 
er uitziet en zich ontwikkelt.4 Je kunt van een ervaring iets leren terwijl 
anderen het laten passeren. Met doorleefde kracht verkondigde hij:

 ‘Dat niets ter wereld bij machte is jou van je ervaringen te beroven.’

1  Wilson Introduction to the New Existentialism (1966) 20 p. 33.
2	 vgl: Don Ihde, Husserl’s Missing Technologies, Fordham u.p., 2016.
3	 Ibid. p. 50.
4	 V. E. Frankl, Man’s Search For Meaning, New York 1959 p. 200; De zin van het bestaan, Rotterdam 2011.

bijlage 24  fenomenologische pedagogiek

© ️
2026



292

HEN RÜMKE ziet het zich zinvol ingeschakeld voelen in het geheel van 
het zijnde als een eerste en noodzakelijke fase van werkelijke verbin-

ding.1 De numineuze eenheidservaring kan niet als primitief of regressief 
worden geduid, eerder als een streven naar verwezenlijking van een zin-
volle zijnsverbondenheid waarvan de mogelijkheid intuïtief gegeven is. 
De ervaring van het zinvol ingeschakeld zijn, wordt niet alleen van binnen 
bepaald. Er is iets buiten mij waarop ik reageer, waarmee het synchroni-
seert. Deze situatie buiten het ik heeft een fascinerende kracht: Zoals het 
geheel betekenis heeft voor het ‘ ik’, zo heeft het ingeschakelde ‘ ik’ op eni­
gerlei wijze betekenis voor het geheel. De gehele beleving is met een onzicht­
bare betekenis beladen. Deze zin, deze betekenis wordt aangevoeld, wordt 
geschouwd. De beleving ingeschakeld te zijn wordt een symbool, een herken­
ningsteken, een oriëntatiepunt. Dat is de zin.2
De numineuze ervaring is het momentum dat het vervlieten, de Chronos 
vervaagt en ruimte creëert voor Kairos.3 Het is wat Edmund Husserl de 
Wesensschau noemt, het vermogen door indringend en zuiver aanschou­
wen de kern van het aanschouwde in zich te voelen opgaan.
Het is de ervaring van een werkelijkheid die niet rationeel onder woorden 
kan worden gebracht en wordt doorvoelt in poëzie, muziek etc.
Het verlangen naar, of de ervaring van verbondenheid veronderstelt iets 
fascinerends wat Rudolf Otto het numineuze noemde, en waarmee het 
zich wil verenigen omdat het zich daarmee verbonden weet.
in 1939 schreef Rümke in zijn boek Karakter en aanleg dat compassie en 
religiõ onmisbare elementen zijn in het jeugdige ontwikkelingsproces. 
Zijn werkhypothese luidt: Wantrouwen is een ontwikkelingsstoornis. 

1	 religie [Lat. religare] = opnieuw verbinden, één van de vormen van zingeving, of het zoeken naar 
betekenisvolle verbindingen; ‘religiõ betekent: gebondenheid, samenhang of afhankelijkheid’, Philipp A. 
Kohnstamm in Modern-psychologische opvattingen omtrent godsdienst en religie, Amsterdam 1931. 
herkenningsteken [Lat. symbolus] = symbool, een werkelijkheid die samenvalt met een andere en 
deze zichtbaar voorstelt.

2	 vgl. H. C. Rümke, Karakter en aanleg in verband met het ongeloof (k&a), Amsterdam 1943/Kampen 2004.
3	 vgl. Joke Hermsen in Stil de tijd, Amsterdam 2010 en Kairos, een nieuwe bevlogenheid, 2014.

bijlage 25  de onrust van de mens

Inkijk-exemplaar © 2/17



293

Rümke beschrijft de numineuze ervaring als een zich zinvol ingeschakeld 
voelen in het geheel van het zijnde. Je ervaart houvast, grond onder je voe-
ten (oergrond) en samenhang.
Hoe komt die ervaring tot stand? Bij jonge mensen als zij evenwich-
tig zijn opgenomen en zich thuisvoelen in hun biotoop. Deze geborgen-
heidservaring kan tot vertrouwen leiden en de oergrond tot het hei-

lige. Rümke gaat ervan uit dat overgeleverd vertrouwen in hun ontvon-
kende kracht kunnen worden overgedragen, inclusief de vragen en twij-
fels. Dat er gesprekken worden gevoerd waarin de traditie niet wordt opge-
legd, maar de toon en de melodielijn van de woorden zo inspirerend ten 
gehore worden gebracht dat de sfeer van vertrouwen niet verwordt tot een 
van immense verveling waarin ontvankelijkheden langzaam wegebben 
en jongeren zich afwenden en op zoek gaan naar andere wegen.1
De ervaring van eenheid die in het moment van totalizing wordt gerea-
liseerd kan worden geduid als een transcendentale ervaring die mogelijk 
is door een transcendentale openheid. Het is een grondintuïtie die voor-
af gaat aan interpretatie. Het is een oproep om tot ons intuïtieve wezen 
‘terug te keren’ en het waar te maken. De zekerheid verschaffende intuïtie, 
die getuigt van een andere werkelijkheid, wordt naderhand vergezelt door 
twijfel en onzekerheid over de juistheid van ons gevoel omdat tijdens de 
ervaring de chronos logischerwijs ontbreekt.2 Deze twijfel ontstaat door 
iets intuïtiefs, dat zich mengt in de logische sfeer. De twijfel kan blijven 
bestaan tegen argumenten in; een verandering in de intuïtieve reactie kan 
de twijfel opheffen.3
Het boeddhisme en de fenomenologie kunnen ook tot zo’n levensbepa-
lende Aha-Erlebnis aanzetten. Afhankelijk van het mensen eigen wordt 
die ervaring benoemd als genade, numineus en wordt, hoe dan ook, als ver­
lichtend ervaren.4

1	 vgl. Kees Kok in: Roodkoper, Amsterdam, november 1998.
2	 vgl. Herman Berger: Vragen naar zin: Een nieuwe inleiding in de metafysiek, Tilburg 1986.
3	 H. C. Rümke, De psychologie van de twijfel; G. van der Leeuw: De fenomenologie van de twijfel; in Twijfel en 

geloof, Amsterdam 1950.
4	 Over het verschil tussen de fenomenologische methode binnen de Philosophie als strenge Wissenschaft 

en het gebruik binnen andere humaniora: zie bladzijde 224.

de twijfel is ons ereteken en ons tragisch kenmerk

© ️
2026



294

‘Je kunt Logische Untersuchungen zeker niet als een krant lezen

en begrijpen’, schrijft Husserl in 1913. Met Logische Untersuchungen 
mengt Husserl zich zo overtuigend in het psychologismegedoe, dat hij dat 
debat definitief beëindigt. Toen steeds meer domeinen zich van de filosofie 
losmaakten, ontwikkelde zij een psychologie die de voorwaarden en gren-
zen van bewustzijn, kennis en wetenschap formuleerde en daarmee de psy­
chologie ‘verwetenschappelijkte’. – In l.u. legt hij uit dat experimentele 
psychologie wel kennis kan vergaren over psychische verschijnselen maar 
niet kan reflecteren over kennis en kennisverwerving. De psychologisten 
meenden dat dit wel kon: de logica schrijft denkwetten voor en denken is een 
psychisch verschijnsel en dus hoort de logica thuis in de psychologie. 
Zij redeneerden als volgt: de logica schrijft denkwetten voor; denken is een 
psychisch verschijnsel; dus hoort de logica thuis in de psychologie. Hus­
serl toont aan dat die redenering niet klopt. Keer op keer laat hij zien dat de 
twee begrippen worden verward: het denken dat optreedt en verdwijnt in 
de stroom van het bewustzijn en de inhoud van dat denken.1
Husserl betoogt dat achter het door het psychologisme verduisterde verschil 
tussen denken en gedachte een probleem schuilt. Namelijk hoe wij kennis 
verkrijgen. Kennis is de verbinding tussen een waarheid of ware gedachte 
en de psychische daad van het denken. Iemand die iets kent, heeft een ware 
gedachte psychisch gerealiseerd. Husserl vraagt zich af: Hoe kunnen logische 
waarheid en psychisch denken een eenheid aangaan?
Husserl probeert het probleem van eenheid van denken en waarheid op te 
lossen door een beschrijvende psychologie die steunt op een onmiddellijke 
en volkomen ervaring van het bewustzijn: intentionaliteit.2

∑

Een krachtige lichtbundel in het donker maakt dat je alleen ziet wat 
binnen het licht valt, je ziet wat past binnen je eigen dominante verhaal. 

Alternatieve oplossingen blijven in het duister en worden niet gezien.

1	 vgl. William James’ Stream of consciousness.

2	 bron: Chris Rutenfrans in gesprek met Husserl-bezorger Luc Claesen, Trouw 18 juli 1998.
Eerder werd gewezen op de psychofysica. In Husserl’s tijd (interbellum) verdiepten men zich nog 
vaak in verschillende  wetenschappen om die samenhangen ten diepste te kunnen doorgronden.

bijlage 26  de fenomenologische methode

Inkijk-exemplaar © 2/17



295

Het ‘verstandige’ mens- en wereldbeeld is de laatste 250 jaar dominanter 
geworden. We promoveerden onszelf uit de natuur (natuurvergetelheid) en 
creëerden een sciëntistisch mensbeeld vanuit abstracte theoretische idee­
ën die volgens exacte wetten op elkaar reageren. Zo is alles tot stand geko­
men en na eindeloze evolutie ook de mens. De zg. verstandige mens is een 
abstractie zonder geest en ziel en met bewustzijn als effect van materiële 
processen. Dit beeld kent geen geest of psyche: de mens is een biologisch 
wezen als uitkomst van natuurwetten dat het bestaan ondergaat. Einstein 
sprak over het eeuwig geheim. Ons kenvermogen is niet voor alles geschikt 
en geheimen kunnen met Chiffren benaderd worden. Ervaringen duiden 
kan alleen door alle kennis serieus te nemen.1 De natuur louter te herleiden 
tot fotosynthese ontdoet haar van haar mysterie. De kern der dingen onttrekt 
zich uiteindelijk aan een rationele verklaring, dat het zich niet laat herleiden 
tot categorieën van mijn eigen denken. Zoals de kwantumfysicus Werner 
Heisenberg zei:‘Het is geen kwestie dat we het nu nog niet weten, de kwestie is 
dat we het nooit zullen weten’. Door de erkenning dat je het andere nooit vol­
ledig jezelf kunt toe-eigenen ontstaat er een nieuw authentiek respect voor 
alles om ons heen. Er echt voor ga zitten om naar de ander te luisteren met 
in ’t achterhoofd dat alleen die mens iets kan zeggen over de waarheid in het 
eigen leven. Dat is het punt waar een sociale band ontstaat, gebaseerd op een 
echt respect voor de ander en vanuit het besef dat je niets kunt reduceren 
tot je eigen zienswijze. Elke manier van zijn moet de ander worden gegund. 
Zo’n ontmoeting is niet irrationeel maar buitenredelijk. Dat is het terrein 
van de mystiek. Nobelprijswinnaar Max Planck drukte het krachtig uit:
‘Ik heb mijn leven aan de wetenschap gegeven en ben tot het besluit gekomen 
dat er een persoonlijke God is die heel mijn leven in zijn hand houdt’. 
Een ongelooflijke uitspraak. Voor Planck, als wetenschapper die de rede zo 
ver mogelijk gevolgd heeft, was God het besluit van alle dingen en arriveer­
de de wetenschap waar de religie ooit is vertrokken. Op de absolute limiet 
van ons rationeel begrijpen, wordt de mens, het heelal, de werkelijkheid 
weer met zin geladen. 2

1	 zie: K. v.d. Wal, De symfonie van de natuur; Een kleurrijke en creatieve werkelijkheid, Den Bosch 2020.
2	 bron: Peter Henk Steenhuis in gesprek met klinisch psycholoog Mattias Desmet, Trouw 20-02-2021.

psychofysica, samenhang van lichaam en geest

© ️
2026



296

De term ‘fenomenologie’ komt als adjectief voor in Philosophie der 
Alten, wiederkommend in der güldenen Zeit (Frankfurt/Leipzig 1762) van de 
theo- en filosoof Friedrich C. Oetinger. Het verwijst naar een methode om 
het verschijnende alleen met directe oorzaken te verklaren. De wiskundige 
en filosoof Johann H. Lambert gebruikt de term in Phaenomenologia oder 
optica transcendentalis als onderdeel van zijn Neues Organon (Leipzig 1764). 
In dit werk noemt hij de fenomenologie de leer van het verschijnende. 
Isaac Newton schreef in 1713 aan de filosoof Roger Cotes: ‘Uit de fenomenen 
moeten we de eerste principes  of axioma’s van de natuur logisch afleiden 
(deductie) en vanuit het bijzondere veralgemenen (inductie)’. Leibniz geeft 
het een metafysische betekenis. Fenomenen staan met elkaar in  verbin-
ding, en wanneer een fenomeen met meerdere eigenschappen in harmonie 
is met zichzelf en andere fenomenen, dan moeten we er enige realiteit aan 
toekennen. Kant nam de term over in zijn natuurfilosofie. Bij Hegel wordt 
fenomenologie de methode waarin de beschrijving wordt gegeven van de 
weg waarlangs de geest, vertrekkend van de meest onmiddellijke gegevens, 
tot de diepste kennis doordringt (Phänomenologie des Geistes, 1807).
Lambert gaat in zijn Neuen Organon uit van een scheiding tussen het ware 
en het schijnende: ‘Obwohl es doch notwendig sei, das Wahre vom Schein 
zu unterscheiden. Man begehe einen Irrtum’. Lambert noemt de zintuiglijke, 
de psychologische en de morele schijn. De opgave van de fenomenologie 
is de verhouding te onderzoeken tussen dat wat het ding schijnt te zijn en 
dat wat het onafhankelijk van onze waarneming is. Kant schrijft in 1770 aan 
Lambert: ‘Die allgemeinsten Gesetze der Sinnlichkeit spielen fälschlich in der 
Metaphysik, wo es doch bloß auf Begriffe und Grundsätze der reinen Vernunft 
ankommt, eine große Rolle. Es scheinet eine  ganz besondere, obzwar bloß 
negative Wissenschaft (phaenomologia generalis) vor der Metaphysik vorher­
gehen zu müssen, darin denen Prinzipien der Sinnlichkeit ihre Gültigkeit und 
Schranken bestimmt werden, damit sie nicht die Urteile über Gegenstände der 
reinen Vernunft verwirren, wie bis daher fast immer geschehen ist’. In Kritik 
der reinen Vernunft uit 1781 komt Kant hierop terug. Georg Hegel gebruikt 
het woord fenomenologie als deel van de titel van zijn magnum opus. Voor 
hem behelst het begrip fenomenologie: Het natuurlijke bewustzijn is een-

bijlage 26  de fenomenologische methode

Inkijk-exemplaar © 2/17



297

zijdig, het denkt zelfstandig te zijn, en daardoor denkt het ook  dat er een 
zelfstandige natuur buiten haar bestaat. Maar dit denken van het natuurlijke 
bewustzijn moet worden gecorrigeerd. In een dialectische beweging zullen 
beide vermeende  zelfstandigheden tot eenheid worden gebracht. Denken 
zonder de natuur, zonder de fenomenen, is leeg en zonder zin, en het omge-
keerde is eveneens waar. De kern van Phänomenologie des Geistes is de vraag 
of er wel een substantie gedacht kan worden, zo ‘ja’, dan is de vraag hoe die 
substantie dan gedacht kan worden. Hegel antwoordt onomwonden: ‘ja’! 
En die ene substantie kan louter als Absolute Geest gedacht worden en mag 
niet als gescheiden van de zintuiglijke werkelijkheid worden gedacht, nee, 
zij concretiseert zich juist in de zintuiglijke fenomenen, dus vormt zij er een 
eenheid mee,  dus bestudeert de fenomenologie de wijze waarop de geest 
zich in de fenomenen concretiseert en hoe deze ene substantie, deze een-
heid in differentie, gedacht moet worden. Eenheid in onderscheid,  het ene 
niet zonder het andere, is de gedachte van Hegel die in staat is de vermeende 
kloof tussen de noumenale wereld en de fenomenale wereld, een kloof die 
Kant onoverbrugbaar achtte, te dempen en volledig te laten  verdwijnen.1 
De geest verschijnt, zo ook een zintuiglijk verschijnen. Alleen als de abso-
lute geest geconcretiseerd wordt in de zintuiglijk waarneembare wereld kan 
het  fenomenologische bewustzijn de absolute geest kennen als de werke-
lijke substantie. We moeten de zintuiglijk gegeven wereld begrijpen als ver-
schijningsvorm van de absolute geest. 
Na 1900 kreeg het begrip fenomenologie de betekenis van het terugvoeren 
van de ervaring naar haar gronden om vanuit daar de criteria voor het onder-
scheid tussen het ware en het zuiver schijnen (het ingebeelde) op te stellen. 
Die ervaring is in wezen natuurervaring. Zodoende  krijgt fenomenologie 
het stempel van zuivere natuurfilosofie: het terugvoeren van de ervaring van 
de verschijnende natuur naar haar diepste gronden om zodoende de zuivere 
principes van een algemene natuurleer op te stellen.2 

1	 noumenon (Gr.): iets wat door verstand of geest buiten alle waarneming gedacht wordt; bij Plato idee; 
sedert Kant het zuiver gedachte ding, iets dat alleen door begrippen te bepalen is. antoniem: fenomeen.

2	 vgl. Antoon van der Zanden: Hegels begrip van het verstand, Tilburg 2005.

geschiedenis

© ️
2026



298

De grondintuïtie is de intentionaliteit van het bewustzijn: alles wat wij ken-
nen, waarderen en nastreven (cogitaire), is ons bewust als iets dat een bete­
kenis heeft (betekenend is) voor het bewustzijn; het is een voor-mij-zijnde 
(phaenomeen/cogitatum). Omgekeerd is onbetekenend onbestaand voor be-
sef. Wanneer het betekeniszijn het meest universele en transcendentele ka-
rakter is van het bewuste an sich dan is de bewustzijnsontwikkeling te om-
schrijven als een betekenisvolle ontwikkeling (intentionale Entfaltung) van 
logisch eerder bewuste betekenissen naar logisch later bewuste fenomenen. 
De latere ontplooien zich uit (sind fundiert in) de eerdere door zinvolle syn-
these of analyse die zich in het intentionele bewustzijn afspeelt. Deze wet 
van het zich ontwikkelende bewustzijn en de geschiedenis van de wording 
van het bewuste in het bewustzijn is een intentionale Geschichte. Na 1913 
duidde Husserl deze stellingen meestal aan door transcendentaal idealisme 
(jenseits von Idealismus und Realismus). Met dien verstande dat zijn methode 
geen idealistische metafysica of kenleer veronderstelt.
Algemene omschrijving. Husserl bepaalt de fenomenologie als een wijs­
gerige wetenschap (logos) waarin de zuivere inhoud en de wording (genesis) 
van de intentioneel-bewuste betekenissen (fenomenen) wordt opgespoord en 
waarin deze inhoud en wording vervolgens in categoriale (discursieve) ken­
nisarbeid beschrijvend wordt weergegeven. Het is het geheel van de metho-
dische bewerkingen die de uitbouw van de fenomenologie mogelijk maken. 
Sedert 1913 ziet hij in de reductie of herleiding de meest centrale bewerking, 
en dus het wezenlijke van zijn methode die hij daarna bij voorkeur aanduidt 
als fenomenologische reductie: ‘zu den Sachen selbst’. 
Verschillende niveaus van de fenomenologische methode. 

A-  herleiding tot het intentionele. Spontaan (in natürlicher Ein­
stellung) hebben wij de indruk dat ons bewustzijn niet op intentionele gege-
vens (als-voor-mij) betrokken is, maar rechtstreeks afgestemd is op de din-
gen en realiteiten in hun fysische of spirituele werkelijkheid (in hun objec-
tief an-sich). Zo missen we het wezenlijke ‘betekenis-zijn’ van het gegeven. 
Natuurlijkerwijs kijken wij over de – dan anoniem blijvende – verrichtingen 
heen waardoor we de intentionele data beseffen; onze aandacht gaat gera­
deaus door de verrichtingen (cogitationes) naar de inhoud van de bewuste 

bijlage 26  de fenomenologische methode

Inkijk-exemplaar © 2/17



299

realiteiten zelf. Bezinning leert dat het bewuste als bewust (cogitatum qua 
cogitatum) in de kern van intentionele aard is; dat het betekenende betekenis 
is en dat het enkel in een actief bewustzijn gevat wordt. Zij kan omschreven 
worden als de methodische bewerking waardoor we het bewuste gegeven 
vanuit de natuurlijke geesteshouding zien (dingen, werkelijkheden, enz.) tot 
zijn wezenlijke aard (zu den Sachen selbst), d.i. tot een betekenend intentioneel 
gegeven wordt teruggevoerd of herleid. Bij deze herleiding zal duidelijk wor-
den dat dit intentionele gegeven pas zin en betekenis heeft in en voor een 
actief bewustzijn: door deze reductie zullen de intentionele verrichtingen 
(cogitationes) uit hun anonimiteit worden gerukt en bewust gemaakt wor-
den (die transzendentale phänom. Reduktion). Husserl noemt dit de belang-
rijkste reductie (van het natuurlijke, geobjectiveerd en ‘gereïficeerd’ gegeven 
naar het intentionele): die kopernikanische Wendung der Phänomenologie.1

B-  het tweede niveau is het bewuste, intentionele gegeven tot zijn 
wezenlijke inhoud (de zg. statische intentionele analyse). Dit gegeven kan al 
als zuiver cogitatum of fenomeen beschouwd worden omdat het nu alleen 
nog maar als intentioneel gegeven (als betekenis-voor-mij) behouden blijft. 
Dit is onzuiver te noemen omdat de eigenlijke betekenis van het geheel, 
(wereld- horizont) van de delen (afzonderlijke cogitata), duidelijk en expli-
ciet bewust zijn. Het gaat nu om de verschillende intentionele inhouden 
(noëmata) en de handelingen waarin zij bewust worden (noëtische acten) 
door correcte beschrijving vast te leggen en hun wezen (eidos) te achterha-
len via freien Variation (zie EU), en vervolgens de totaliteit van het bewuste 
tot deze zuivere intentionele data te herleiden. Op dit niveau zoekt de geest 
de precieze kennis van wat de reflectie laat zien als min of meer bekend (sta­
tische analyse), maar niet doorgrond en gekend. Het beoogde resultaat van 
deze ontleding is de vaststelling in beschrijvingen van de wezenlijke struc-
turen van het intentioneel bewuste en de reductie van alle gegeven tot zijn 
zuivere gegevenheid.2 

1	 gereïficeerd: ‘tot een ding gemaakt’. Daarna is iedereen vergeten dat het om een definitie/diagnose 
ging die ook anders had kunnen uitvallen.

2	 zie ook: Max Scheler en N. Hartmann; M. Storme (red.), E. de Bruyne’s Ethiek, esthetiek en cultuurfilosofie, 
Brussel 2004 en S. Strasser, Het zielsbegrip in de metaphysische en in de empirische psychologie, Leuven 1950.

samenvatting door dr. h. l. m. k. van breda, 0.f.m.

© ️
2026



300

C-  het derde niveau is reductie van het intentionele gegeven tot de inten­
tioneel oorspronkelijke fenomenen (de zg. genetische intentionele analyse). 
Het statisch intentioneel onderzoek openbaart dat de gegevens, die wij in 
en door de reflectie terugvinden, geen oorspronkelijke cogitata en cogita­
tiones zijn. Zij veronderstellen andere, meer originele fenomenen en acten, 
waaruit zij zin en betekenis trokken. Intentionele data volledig begrijpen 
sluit echter het begrip in van de zinvolle elementen, die er in samengevat 
zijn, en die er door vóórondersteld worden. Wat door dit inzicht noodzake-
lijk wordt, is te omschrijven als de herleiding van het intentioneel afgeleide 
(fundierte) naar het intentioneel oorspronkelijke (fundierende). Het beoog-
de resultaat is hier: de reconstructie van de intentionele geschiedenis van het 
bewustzijn, en de reductie van de betekenissen tot hun betekenisvolle oor-
sprong (Ur-Gegebenheit). De concrete grondslag die de genetische analyse 
mogelijk maakt is: de afgeleide en dus logisch latere cogitata en cogitationes 
dragen in hun zinvolle betekenis sporen van de logisch eerdere fenomenen, 
waaruit zij ontstonden waartoe zij herleid kunnen worden. De intentionele 
geschiedenis van het bewustzijn kan als het ware uit de intentioneel afgelei-
de data afgelezen worden. De wijsgerige grondslag en de concrete uitbouw 
van de fenomenologische methode van Husserl zijn geenszins in tegen-
spraak met de grondbeginselen van de Philosophia Perennis, de eeuwigdu-
rende wijsheid en kan principieel universeel worden ingezet als leerschool.1

1	 freiburg im breisgau, april 1938. Edmund Husserl overlijdt in nazi-Duitsland zonder dat zijn 
handanlegende Arbeit in veiligheid gebracht is. Zijn echtgenote Malvine zoekt naar een oplossing. 

	 In Leuven werkt Herman van Breda op dat moment aan een proefschrift over het ongepubliceerde 
werk van Husserl. Hij besluit naar Freiburg te gaan om bij de weduwe Husserl thuis de handschrif-
ten te bestuderen. Husserl had er zelf naar verwezen: ‘Wie de fenomenologie wil begrijpen, kan niet 
zonder de manuscripten’. In Freiburg beseft Van Breda dat het archief moet worden gered om ont-
sloten te kunnen worden. Het gaat om teksten in Gabelsberger-Kurzschrift verdeeld over drie hutkof-
fers. Van Breda ontvangt na de oorlog een eredoctoraat in de wijsbegeerte in Freiburg en het Bundes-
verdienstkreuz.

	 In 1950 verschijnt het eerste deel van de g.w., de Husserliana (zie blz. 314). Malvine krijgt het boek nog 
te zien. Een paar maanden later sterft zij op 90-jarige leeftijd. Tot zijn dood in 1974 was Van Breda 
directeur van Het Husserl-Archief aan het Hoger Instituut voor Wijsbegeerte van de ku Leuven. 

	 vgl. H. L. van Breda, Husserl et la pensée moderne; Husserl und das Denken der Neuzeit, Den Haag 1959, Van 
Breda en Thomas Vongehr Geschichte des Husserl-Archivs, Dordrecht 2007 en keo 1954, dl. iii pp. 351-
353.

bijlage 26  de fenomenologische methode

Inkijk-exemplaar © 2/17



301

De fenomenoloog  wil de zaken weergeven  zoals zij zich voordoen en 
begint met het beschrijven als voorbereiding op de begripsvorming. Gedul-
dig en onbevangen wordt het ‘ding’ beschouwt tot het zich in zijn structu-
rele verhoudingen openbaart. Het is dan nog niet zeker of er algemene oor-
delen geveld kunnen worden en welke conclusies  mogelijk zijn. Plaats-
bepaling en vaststellen van het essentiële zijn de eerste fase van dit intuï­
tieve onderzoek dat zich richt op wat te ‘vatten’ is (intelligibiliteit). Bij slor-
dige beschrijving en analyse kan het subjectief aangevoelde de plaats inne-
men van het werkelijk geschouwde (Fallgrube). In het begin werd de feno-
menologische methode toegepast  op de eigen psychische acten (Hus-
serl), zij was in wezen «ego-logie». Max Scheler e.a. lieten zien dat door een 
correct en volledig beschouwen de werkelijkheden zich over het algemeen 
in hun ware gestalten als geheel zullen openbaren.1  De methode gaf de peda-
gogiek de mogelijkheid te verzelfstandigen. Opvoeding is een oorspronke-
lijk en werkelijk verschijnsel dat essentieel en integrerend deel uitmaakt van 
elke samenleving. Los van de divergenties heeft zij op vruchtbare wijze de 
wending naar de descriptie in de pedagogiek gesteund. Het was de verdien-
ste van H. Rümke, M. J. Langeveld, J. Linschoten c.s. dat zij de fenomenolo-
gische methode introduceerden.2  Het is de verdienste van Damiaan Denys, 
Mattias Desmet, fam. Kohnstamm, Paul Verhaeghe e.v.a. dat zij de fenome-
nologie niet zozeer als panacee, maar als systemische methode inzetten om 
relationele betrekkingen te verbeteren.3 Door de universele expressie van 
het gedachtegoed en de toepasbaarheid van de methode blijft de afglans van 
Husserl’s strenge fenomenologie van wezenlijke waarde.4

1	 zie ook: Scheler’s Wesensschau, de fenomenologische analyses van F. Buytendijk;
	 en ook: dr. N. C. A. Perquin (s.j.) in keo 1954, dl. iii pp. 353-357.
2	 terzijde: M. Langeveld (ass. van Ph. Kohnstamm: ‘pedagogiek zal filosofisch zijn, of zal niet zijn’) verschaft 

de pedagogiek door de fenomenologische methode een autonome basis. zie ook: blz. 220, 273 en Einfüh-
rung in die theoretische Pädagogik Stuttgart 1951 et passim, hfst. 7 Der Wissenschaftscharakter der Pädagogik. 

3	 systemisch (biol.): Den gesamten Organismus betreffend. systema (Gr.-Lat.): stelsel, werkwijze binnen een 
geordend geheel, complex – subject & omgeving, integraal van belang bij jeugdigen (systeempedagogiek = 
integrale benadering op situatief-fenomenologische basis; het doet recht aan alle betrokkenen en is verwant met de 
zg. familieopstellingen.).

4	 Zu-den-Sachen is bij Husserl de eis de phenomena tot toetssteen van uitspraken te maken; geen data, 
de wezenlijke kenmerken, essentia door Wesensschau verkregen, en in die zin empirische gegevenheden. 

fenomenologie en pedagogiek 

© ️
2026



302

bijlage 27  fenomenologische literatuurstudie

fenomenologische literatuurstudie is het domein van filo­
sofische werken over literatuur en literair-theoretische en -kritische 

studies die hun inspiratie vinden in de fenomenologie van Husserl c.s. Het 
is minder een leer en meer een benaderingswijze. De verschillende filo­
sofen reageren tegen het reductionisme dat vanuit de positieve weten­
schappen de humaniora binnendringt. Vandaar Husserls belangrijke 
eis ‘zu den Sachen’. Via de fenomenologische reductie (het tussen haak­
jes plaatsen van de psychofysische werkelijkheid om zich als een neutraal 
observator op te stellen) beoogt hij een zekere objectiviteit. Kenmerkend 
is de gedachte dat je met het bewustzijn kunt doordringen tot de essentie 
van de verschijnselen (eidetische reductie). Het belang van het bewustzijn 
wordt gerelativeerd door Heidegger, Sartre en Merleau-Ponty, die de mens 
beschrijven als Dasein, als in-de-wereld-zijn. Bewustzijn wordt verruimd 
tot existentie. 
Heidegger peilt in Der Ursprung des Kunstwerks (1935) het wezen van het 
kunstwerk dat de essentie van de dingen onthult waardoor waarheid, in 
de zin van onverborgenheid, ontstaat. Later werd hij gefacineerd door o.m. 
teksten van Hölderlin en Rilke. Volgens Heidegger bevindt de dichter zich 
in een bevoorrechte positie. Hij wordt a.h.w. door de bliksemflits van het 
Zijn getroffen zodat hij de goden en de zijnden een naam kan geven. 
Sartre schrijft in l’ Imaginaire (1940) over de status van het literaire werk, 
over de eigen aard van de esthetische beleving en de paradox van de auteur. 
Qu’ est-ce que la littérature (1947) is een rondvragerij over schrijverij. 
Husserl wordt het sterkst verwoord bij Roman Ingarden in het twee-
luik Das literarische Kunstwerk (1931) en Vom Erkennen des literarischen 
Kunstwerkes (1968). Eerst beschrijft hij het wezen van het literaire werk 
als intentioneel object. Het literaire werk ziet hij als een geheel van hetero-
gene lagen (klank, betekenis, quasi-werkelijkheid, voorstellingen, meta-
fysische idee) die harmonisch op elkaar afgestemd zijn. Als tweede behan­
delt hij de subjectieve pool: de inbreng van de lezer bij het concretiseren 
van het literaire werk. De inzichten van Ingarden waren van belang voor 
het receptieonderzoek.1 

1  Lat. recipere = ontvangen.

Inkijk-exemplaar © 2/17



303

Het existentialismestimuleerde hermeneutiek en de tekstinterpretatie.1 
Onder deze invloed kwam de Werkinterpretation in zwang met o.m. Stai­
ger, Spoerri, Pfeiffer.2 Kunst wordt door hen beschouwd als een boodschap 
die het menselijke Dasein gestalte geeft en de wereld ontsluit. Veel aandacht 
krijgt de stijl, die in harmonie met de inhoud het kunstwerk tot eenheid 
brengt. De Geistesgeschichte beperkte zich tot het inhoudelijke.3 
De fenomenologie stimuleerde via Gaston Bachelard de Nouvelle Criti­
que. Vanuit de verwondering associeert hij verschillende beelden en tek­
sten. Uit die ‘verwante’ beelden en nuanceringen groeit dan een conglome­
raat van beelden dat licht werpt op het oorspronkelijk gekozen beeld. Een 
typische verbinding van onverwacht samengebrachte beelden die herhaal­
delijk opduikt noemt hij ‘complexe’. Zo verwijst ‘le complexe de Swinburne’ 
naar een verbinding van moed en angst.4

1	 fenomenologische hermeneutiek, uitgewerkt door H.-G. Gadamer, is meer een gesprek met de 
tekst dan het reproduceren ervan. De historiciteit van de mens (Heidegger) tekent ook het waarnemen 
zodat volkomen begrijpen onmogelijk wordt. Een dialoog die uitmondt in de ‘horizonversmelting’ 
van verleden en heden kan de historische afstand overbruggen. De geschiedenis en uitwerking van 
vooroordelen noemt hij Wirkungsgeschichte. Dit dynamische gebeuren is vergelijkbaar met het perspec-
tivisme dat pleit voor een interpretatieleer die de ontwikkelingsgang van de betekenis in haar verkla-
ring opneemt. De fenomenologische hermeneutiek heeft een reële invloed op de zg. receptie-esthe-
tica (vgl. De actualiteit van het schone, Meppel 1993). Vanaf 1975 werkte Hans Gadamer samen met Jan 
Broekman en Bernhard Waldenfels aan Phänomenologie und Marxismus, Frankfurt a. M. 1977-’79.

2  Richting in de Duitse literaire kritiek van de jaren 1930-1950, die de tekst als autonoom geheel bena-
derd wou zien, zonder biografische of geesteshistorische gegevens.

3  geistesgeschichte: Stroming in de literatuurwetenschap (1895-1925) die literatuur ziet als uitdruk-
king van het leven (Lebensdeutung). Gangmaker was Wilhelm Dilthey (Das Erlebnis und die Dichtung, 
1905). Zij beklemtoont de band tussen het leven en de ontwikkeling van de literatuur en de geschie-
denis van psychologie en filosofie. D.m.v. Einfühlung wordt de nadruk gelegd op het eigene en boven-
tijdelijke van elk kunstwerk. Daarbij horen concepten als intuïtie, beleving (Erlebnis) en tijdgeest 
(Zeitgeist). Zij willen het literaire werk ‘verstaan’ (verstehen) en zetten zich af tegen de meer ‘verkla-
rende’ methode (erklären) van het positivisme dat volgens hen de diepere zin van het kunstwerk niet 
raakt. Door de abstrahering en reductie van het literaire werk tot zijn ideële inhoud (Gehalt) werd 
de vormgeving en structuur (Gestalt) nogal verwaarloosd waarop een aantal autonomiebewegingen (Gr. 
auto-nomos = die zelf zijn weten stelt) reageren. vgl: de groep rond het tijdschrift Merlyn.

4  vgl: Z. Konstantinović , Phänomenologie und Literaturwissenschaft, 1973; R. Bouckaert-Ghesquiere, Kro-
niek ‘Fenomenologie en literatuurstudie’ in Spiegel der Letteren 1976, p. 137-152, Fenomenologie en litera-
tuurstudie; invloed op de literaire theorie en -kritiek, Leuven 1975. W. Ray, Literary Meaning. From phenome-
nology to deconstruction, 1984. vgl ook: psychokritiek, analyse en interpretatie vanuit de psychoanalyse.

fenomenologische hermeneutiek

© ️
2026



304

Empathie, inlevingsvermogen, is het zich­invoelen in anderen, het 
zich in anderen verplaatsen om hun houding en reacties te begrijpen. De 

idee komt van Rudolf Lotze (Mikrokosmus, 1858). Hij beschrijft hoe iemand 
zich in die mate in iets of in de ander kan invoelen zodat de beschouwer 
onbewust gelijkaardige fysieke gewaarwordingen ervaart als gesuggereerd 
worden door het aanschouwde. Zo kan al lezend inleving tot stand komen. 
Ervaart de lezer bevestiging van de gevoelens en aard van een personage, dan 
is er sprake van gevoelsmatige identificatie. Bij Einfühlung en sympathie gaat 
de lezer volledig op in het lezen en is zich dan niet bewust van het proces. 
 omschrijft reflectie of distantie. Er is een kritische afstand tussen werk en 
lezer. Je weet dat je leest en beziet de tekst rationeel en relativerend. Beide 
houdingen, die lezenderwijs in een wisselende dosering terzelfder tijd aan­
wezig zijn, worden ‘geconditioneerd’ door de aard van de tekst. Zo kan een 
in het nu verteld ik-verhaal eerder leiden tot ‘inleving’ dan een hij/zij-ver­
haal, gebracht door een voice-over.1 

gaston Bachelard (1884-1962) voerde een krachtig pleidooi voor de filo­
sofische doordenking van de resultaten van de natuurwetenschap en drong 
ook aan op bewustwording van de ontologische2 betekenis van de poëtische 
verbeelding, die onherleidbaar is tot het zuivere begrip. In zijn latere wer­
ken treedt, ook onder invloed van her surrealisme, verwantschap met her 
psychoanalytisch denken aan het licht. Bachelards verdienste ligt vooral in 
de erkenning van een meervoudige benaderings- of uitdrukkingswijze van 
de werkelijkheid (wiskundig-experimenteel, begrippelijk, beeldend) en het 
dichterlijk-wijsgerig gebruik van de aardse symbolen (aarde, water, lucht 
en vuur).3 ‘Het oog is een kleine menselijke zon die zijn licht werpt op de 
wereld in een verlangen om helder te zien’.4
Bachelard was een van de leermeesters van Michel Foucault.

1	 vgl: W. Worringer, Abstraktion und Einfühlung, 1964
2  ontologisme fil. Rationele kennis komt voort uit de aangeboren of acuut gekende idee van het zijn.
3	 literatuur: G. Bachelard, La poétique de l’espace 1957 - The Poetics of Reverie; Childhood, Language and the 

Cosmos 1971; G. Lafrance, Gaston Bachelard 1987; M. Tyles, Bachelard; Science and Objectivity 1984.
4	 L’oeil est un petit soleil humain qui projette sa lumière sur l’objet regardé, bien regardé dans une volonté de voir clai-

rement.   bron: La poétique de la rêverie.

bijlage 27  fenomenologische literatuurstudie

Inkijk-exemplaar © 2/17



305

Gaston Bachelard groeide tijdens zijn leven uit tot een profetische figuur. 
Zijn voorkomen en levensgeschiedenis zijn hiervoor verantwoordelijk. Hij 
begon zijn loopbaan bij de ptt en onderbrak die werkzaamheden om te stu­
deren. Hij kwam in het onderwijs terecht en doceerde wetenschapsfiloso­
fie. Hij werd hoogleraar aan de Sorbonne en ontving in 1961 de Grand Prix 
National des Lettres. Een heldere omschrijving van fenomenologie en feno­
menologische methode vinden we in La Poétique de la rêverie: 

‘De bedoeling van de methode is om het bewustzijn van een onderwerp aan 
het licht te brengen dat verwondering wekt door poëtische beelden. Dit besef, 
dat de moderne fenomenologie aan alle verschijnselen van de psyche wil toe­
voegen, lijkt ​​een blijvende subjectieve waarde toe te kennen aan beelden van 
vaak twijfelachtige objectiviteit van voorbijgaande aard. Door een stelselma­
tige terugkeer naar onszelf, om naar aanleiding van een poëtisch beeld tot een 
helder bewustzijn te geraken, leidt de fenomenologische methode ertoe om te 
proberen te communiceren met het vertrouwde bewustzijn van de dichter’.1

Bachelard wijst op het belang van het bewustzijn. Door een bewuste reflec-
tie zal de lezer proberen een bepaalde duur te verlenen aan de vluchtige poë-
tische beelden, die op hun beurt ontstaan zijn in het scheppend bewustzijn 
van de dichter. Door die gedwongen terugkeer naar zichzelf krijgt de lezer 
een inzicht in de beelden en schept hij een communicatiemogelijkheid met 
de dichter. Bachelard benadrukt de relatie tussen lezer en beeld. Het beeld is 
het beeld zoals het aan mij verschijnt, de dichter is de dichter zoals die zich 
aan mij openbaart. Hier klinkt de reductie van Husserl door: 

‘Wanneer een mijmerende dagdromer alle overpeinzingen en vooringe­
nomenheden, die de gedoetjes van het dagelijks leven begeleiden, heeft 
weggewuifd, wanneer hij zich heeft losgemaakt van de kommer van ande­
ren, wanneer hij alzo waarlijk de maker is van zijn verlatenheid.’ (ib. 148) 

De dromende lezer, die probeert na te gaan hoe het beeld van de dichter 
inwerkt op zijn bewustzijn, laat al het overbodige verdwijnen om zich volle­
dig te kunnen concentreren op de relatie beeld-bewustzijn. Het beeld wordt 
echter niet passief ondergaan, er is een actieve deelname, un effort de clarté. 
Deze eis tot actieve medewerking wordt regelmatig herhaald.2

1  La poétique de la rêverie Parijs 1971 p. 1. De brontekst is afgedrukt op blz. 348.
2  vgl: R. Ghesquiere Spiegel der Letteren, jg. 18, 1976 p. 15-35.

roman ingarden — gaston bachelard

© ️
2026



306

Invoelend verstaan (Einfühlung) is een kenvorm van de intersubjectivi­
teit.1 Om zuiver te beschrijven hoe de ander zich aan mij voordoet, ontdoet 
Husserl de spontane beleving van alles wat kritiekloos van de ander al in 
mijn bewustzijn is geslopen (epochè). De vraag is dan: hoe leer ik de ander 
kennen nu ik ben teruggedreven in het eigene? Waar komt de ander bij mij 
binnen? Husserl antwoordt: de weg waarlangs ik de ander ken, is mijn licha­
melijkheid. Ik neem ‘daar’ een bezield lichaam waar, dat ik door associatie en 
analogie versta zoals mijn eigen lichaam ‘hier’. Daarvoor is nodig, dat ik mijn 
lichaam niet alleen heb ervaren als plaats waar ik leef (Leib), maar ook als 
ding-in-de-wereld (Körper). Wanneer ik mijn lichaam ook begrijp als ding-
in-de-wereld, kan ik, door analogie, pas het lichaam-ding ‘daar’ begrijpen 
als plaats waar de ander leeft – zoals ik. Er vindt ‘samenvallen op afstand’ 
plaats.2 De ander is mij aanwezig in de modus van het alsof ik bij de ander 
aanwezig ben alsof ik het zelf ben die daar is. Is deze ‘paring’3 voltrokken, dan 
ontvouwt de wezenlijke herkenning zich inhoudelijk langs de gebarenlijn 
waarin de ander zichzelf uitdrukt (ib. 144). ‘Precies zoals mijn bewustzijn­
sinnerlijk zich in mijn lichamelijk functioneren en lichaamstaal uitdrukt, zo 
gaat dat ook met het andere ik, het alter-ego’.4 Zichzelf uitdrukken hoort bij 
de regionen van ‘hun geestelijk leven, denken, voelen, verlangen, doen en 
laten enz.’.5 Einfühlung is het verstehen van de actinnerlijkheid van de ander 
(ib. 164). Daarbij wordt een versmelting van de lichamen in het alsof over­
schreden. Want iemand die een persoon ziet, ‘vat eigenlijk niet de werke­
lijkheid van het lichaam, wanneer hij de persoon vat die zich erin uitdrukt’ 
(ib. 244). Einfühlung is zich instellen op ‘een geestelijk zijn dat het zintuig­
lijke wezenlijk insluit; en toch ook weer niet insluit als deel, zoals een fysiek 
deel van een ander fysiek gegeven’ (ib. 239). Een lichamelijke gestalte waar­
nemend, ‘voel ik een ik-subject met alles wat daarbij hoort’ (ib. 164). 

1	 Husserl ontwikkelt zijn gedachten over Einfühlung vooral in Ideen i en ii en Cartesianische Mediationen. 
	 Voor een overzicht zie W. Marx, Die Phänomenologie Edmund Husserls, München 1987, p. 83-94.
2	 E. Husserl, Zur Phänomenologie der intersubjektivität ii (hua xiv), Den Haag 1973, p. 531.
3	 E. Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge (hua i), Den Haag 1950, p. 142.
4	 K. Lembeck, Einführung in die phänomenologische Philosophie, Darmstadt 1994 p. 65.
5	 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologische Philosophie ii (hua iv), p. 235.

bijlage 27  fenomenologische literatuurstudie

Inkijk-exemplaar © 2/17



307

De Einfühlung maakt contact met ‘iets dat zich door het medium van de li­
chaamsverschijning heen voltrekt en deze wezenlijk in zich sluit’ (ib.  240). 
Vanuit dit ‘psychisch fluïdum’ (ib. 238) worden gebaren, karaktertrekken 
kortom: de zin verstaan. ‘Invoeling in anderen is een wijze van verstehen die 
precies de zin verstaat: het lichaam in zijn zin omsluit en in de eenheid van 
zin die het lichaam dragen moet’ (ib. 244). We zien hoe Husserl via subtiele 
verschuivingen tot de kern van de Sache komt: via het lichaam-ding bij het 
lichamelijk-in-de wereld-zijn; via het lichamelijk-in-de-wereld-zijn bij de 
stijl; via de stijl bij de zin die de handelingen, woorden, gebaren etc. draagt; 
via de zin bij de actinnerlijkheid en het geestelijk leven van de ander.
De fenomenologische benadering doet recht aan de ene pool van de 
verstandigheid (fronèsis): de gerichtheid op de ervaring. Zij vormt ‘het oog 
van de ervaring’. De andere pool is de godmenselijke omvorming (theoria), 
waartoe de ervaring, als haar volkomenheid (aretè), bestemd is (telos). Deze 
pool wordt het meest gewaarborgd door het dialogisch denken, dat de inwer­
king van het jij op het ik vooropstelt. Deze oriëntatie op de alteriteit1 was een 
antwoord op de ervaring van w.o. i (etnocentrisme, verabsoluteerde autono­
mie, nationalisme). Deze oriëntatie werd versterkt door de ervaringen van 
w.o. ii, die doorwerken in het œuvre van Levinas (Altérité et transcendance 
1995). Na enkele aanzetten in de 19e eeuw (Schleiermacher c.s.) en de ont­
wikkeling van fenomenologische motieven als intersubjectiviteit, sym- en 
empathie, alter-ego, e.d.2 wordt het dialogisch denken na 1918 ‘het nieuwe 
denken’.3 Een greep: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums 
van Cohen, Stern der Erlösung van Rosenzweig, Ehrenbergs Fichte (1923), 
Individuum und Gemeinschaft van Litt, Journal metaphysique van Marcel, 
Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen (1928) van Löwith. Het nieuwe 
is dat men tegenover het cartesiaans Ik denk, dus ik ben stelt: Ik  word aan het 
Jij.4 De ander is vormend (constitutief) voor het ik.5

1	 alteriteit (Lat. alter = de ander): andersheid verwijst naar het andere en de Ander.
2	 H. Schrey, Dialogisches Denken, Darmstadt 19832, p. 1-51.1-51.
3	 vgl: H. Herrigel, Das neue Denken, 1928; F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlijn 1937, p. 373-398.
4	 M. Buber, Ich und Du, Köln 1966, p. 34;  Ik en Jij, Utrecht 1998, p. 16.
5	 vgl: Kees Waaijman, Spiritualiteit; vormen, grondslagen, methoden, Kampen 2000 dl. ii hfst. v § 2.

het invoelen: beleving door fenomenologische invoeling

© ️
2026



308

Gaston Bachelard heeft laten zien dat in een schriftloze cultuur de mens 
zijn kennis van de wereld uitdrukt in termen die ontleend zijn aan de men­
selijke bestaanswijze. Tot diep in de achttiende eeuw heeft de beginnende 
natuurwetenschap gebruik gemaakt van wat hij noemt een ‘antropomorfe, 
animistische’ terminologie. Overal zag men ‘leven’ en chemische processen 
werden dus geformuleerd in biologische termen.1
Het begrip ziekte werd toegepast op de materiële wereld (ib. 156). De alche­
mie is een voorbeeld van zo’n onbewuste vermenselijking. Daarom was de 
Bijbel een handboek in de laboratoria der alchemisten; want daar zijn het 
lood, het goud, het leem, de aarde en het zout nog de deugden en ondeug­
den der mensen (ib. 53). De materie leidt nog niet tot ‘kalme objectiviteit’, de 
mens gaat op de interessante fenomenen van de materie af met al zijn ver­
langens, met al zijn passies, met heel zijn ziel (ib. 54). Goud, edelstenen en ook 
fecaliën zijn nog dragers van onbewuste menselijke waarden en onwaarden.
De elektriciteit is een seksueel beginsel. Daarom geloofden sommigen dat 
een eunuch niet in staat was om te fungeren als geleider van een elektrische 
stroom. Van Swinden zei in 1785 dat hij deze mening niet terug gezien had 
in zijn proeven met gecastreerde honden en met kapoenen (ib. 200).2 Men 
sprak van galvanische liefde en van elektrische kus (ib. 261). De elektriciteit 
had seksuele betekenis omdat ze zo geheimzinnig was; zij werd geacht sek-
suele ‘kwalen’ te kunnen verhelpen.
Een andere auteur schreef in 1782: ‘Elektrische vloeistof is voor planten wat 
liefde is voor fijngevoelige wezens’ (ib. 202). 
Bachelard besluit dan ook, dat het moderne objectief-wetenschappelijke 
denken een psychoanalyse vraagt van onze kennis, een blootleggen en 
onderkennen van de onbewuste waardenbepalingen die eeuwen lang zo’n 
grote invloed hebben gehad (ib. 137).3

1	 La Formation de l’esprit scientifique; Contribution à une psychanalyse de la connaissance objective, Parijs 1957 p. 161.
2	 Jean Henri van Swinden (1746-1823), hoogleraar natuurkunde, (bespiegelende ) wijsbegeerte, rede-

neerkunst en wijsbegeerte aan de Academia Franekerensis en laternatuur-, wis- en sterrenkunde aan het 
Athenaeum Illustre in Amsterdam waar hij ook maatschappelijk actief was.

3	 zie ook: Risico’s van onzuivere waarneming (fenomenologische antropologie) op blz. 60 en Fortmann 
1974, hfst. 32 § 3 p. 417.

bijlage 27  fenomenologische literatuurstudie

Inkijk-exemplaar © 2/17



309

Jan Hendrik van den Berg werd door Bachelard als een geestverwant 
beschouwd.1 Beiden zien en ervaren dichters en kunstenaars als geboren 
fenomenologen die hen, als wetenschappers, het authentieke en wezen-
lijke in en van de dingen laten zien en ruimte voor het wonderbaarlijke vrij 
maken. Het wezen, de geest en ziel van de dingen – of hoe dan ook, daar 
komt het uiteindelijk op aan. Het wordt zichtbaar wat ogenschijnlijk alleen 
aards is, zoals in het verhaal van Van den Bergs herinnering van het meertje 
met de grote zwarte salamanders.2 Dat was allemaal aards, maar toch... 
Het was niet-aards. Het ging ver boven de aarde uit, al waren de ‘ingrediënten’ 
aards. Het was onmiskenbaar ‘boven’. 
Deze herinnering, verteld voor zijn nichtjes en neefjes, maakt Van den Berg 
milder en minder pessimistisch, alsof een vandaag beoefende metabletica 
op kansen kan wijzen om opnieuw in de nabijheid van het wonder te ver-
toeven.3 In waakzame momenten kunnen we in de dingen om ons heen de 
‘wenk van boven’, het numen zien. Hier manifesteert zich het numineuze dat 
zich van de menselijke redelijkheid onderscheidt.4 Het is mogelijk van het 
wonderbaarlijke getuige te zijn: ‘Dat is mogelijk. Als we willen: moeiteloos. 
Maar wij willen niet. We kunnen ook niet’.5
We zijn in de roes van de intellectuele ascese, van dat eigenaardige cartesi-
anisme dat over de mens spreekt in termen van een uitgebreid ding. ‘Het is 
wachten geboden’, zo besluit Van den Berg zijn kleine insectenboek, ‘tot zich 
een mentaliteitsverandering aanbiedt’. De metabletica benoemt die menta-
liteitsverandering als een appèl aan de wetenschap en doet een beroep het 
zelfbesef van de mens.6

1	 in: La poétique de l’espace, Parijs 1957. 
2	 J. H. van den Berg, Hoe vertel ik het mijn nichtjes en neefjes?, Leende 2000 p. 34-36.
3	 metabletica: (Gr. metablètikos) Leer der maatschappelijke verandering; vgl: metabolisch (Gr. meta-

bolikos) veranderlijk, gedaantewisseling ondergaand, verwant met Hd. Quelle, bron. 
4	 numineuze: aanduiding van de buitenredelijke bestanddelen in het heilige, dat een mysterie is dat 

fascineert en doet huiveren.
5	 Van den Berg, De kop van de bromvlieg; Een metabletische studie, Nijmegen 2001, p. 46.
6	 zie: Jacques De Visscher, Fenomenologie als dienstmaagd van de metabletica in: Ciano 2007.
	 lit.: Frederik van Eeden De kleine Johannes 1887; Kenneth Grahame De wind in de wilgen 1908
	 dialogos (Gr.) = gesprek, samenspraak. Literaire, religieuze, muzikale, politieke, wetenschappelijke en pictu-

rale teksten vormen alzo met schriftloze beelden het weefsel dat het boek der cultuur is.
	

dialogisme

© ️
2026



310

Alfred Schütz legde een verbinding tussen de grondgedachten van de 
fenomenologie en Max Weber’s hypothese over het subjectieve karakter 
van de zinverlening en leverde zo een bijdrage voor het begrippenkader van 
de humaniora. In Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt (1932), On Multi­
ple Realities (1945) en Symbol, Reality and Society (1955) stelde hij het pro-
bleem van het werkelijkheidsbeleven aan de orde. In Multiple Realities gaat 
Schütz uit van de analyse van het werkelijkheidsbesef door William James1. 

Voor James was het begrip ‘werkelijk’ overbodig, omdat het over subjectieve 
kwesties gaat. Er zijn talloze werkelijkheden (sub-universes): de wereld van 
de zintuigen, fysische objecten (paramount reality), de wereld van de weten-
schap, van de stamidolen, de vele werelden van individuele opinies en die 
van de krankzinnigen. ‘Elke wereld is werkelijkheid op zijn eigen manier’. 
Schütz spreekt liever over ‘afgepaalde gebieden van zingeving’, finite pro­
vinces of meaning.2 De veelvoudigheid van de werkelijkheid berust immers 
niet op een ontologische structuur, maar op de betekenissen die onze erva-
ringen hebben. Een bepaalde groep ervaringen vormt een afgepaald gebied 
van zingeving wanneer ze alle door een bepaalde cognitieve stijl gekenmerkt 
worden en zo met elkaar consistent zijn, maar niet met die van een ander 
zingevingsgebied. Zo is er de wereld van droom en verbeelding, van de 
kunst, de wereld van de religieuze ervaring, het spel en die van het dagelijks 
leven3. De cognitieve stijl, die voor de laatstgenoemde specifiek is, wordt 
gekenmerkt door waakbewustzijn, een planmatige gerichtheid, een speci-
fieke tijdsbeleving (standard time of kloktijd). Zo heeft elk zingevingsgebied 
een eigen werkelijkheidskarakter. 
De cognitieve stijlen, die specifiek zijn voor de diverse zingevingsgebieden, 
verschillen van elkaar in bewustzijnsspanning. 

1	 Principles of psychology (1890) New York 1950 p.p. 283-322.
2	 On Multiple Realities in Philosophy and Phenomenological Research 1945, International Phenomenologi-

cal Society, Providence Rhode Island p. 230.
3	 ‘De wereld van het dagelijks leven’, ‘de alledaagse wereld’, ‘de wereld van het gezond verstand’ zijn 

verschillende uitdrukkingen voor wat Husserl de intersubjectieve wereld noemde. Schütz’ analyse van 
de sociale werkelijkheid stond van het begin af aan onder Husserl’s invloed. Toen hij een exemplaar 
van zijn in 1932 verschenen hoofdwerk aan Husserl gestuurd had, nodigde deze hem uit naar Frei-
burg te komen om zijn medewerker te worden.

bijlage 27  fenomenologische literatuurstudie

Inkijk-exemplaar © 2/17



311

Schütz refereert hier aan de filosofie van Henri Bergson: dat ons bewuste 
leven een onbepaald aantal niveaus vertoont, een continuüm, met aan het 
ene uiteinde het niveau van actie en aan het andere dat van de droom.1

1	 terzijde: In 1859, in Bergson’s en Husserl’s geboortejaar kwam Darwins On the origin of species en 
Marx’ Zur Kritik der politischen Ökonomie uit. Bergson en Husserl reageren vanuit verschillende uit-
gangspunten op de veranderingen van de Europese geest door de uitwerking van Darwins theorie. 

	 Een filosofisch effect van de evolutietheorie was een verschuiving van de cartesiaanse en de kanti-
aanse traditie naar een benadering die streefde naar het naturaliseren van het bewustzijn: de menselijke 
geest met zijn cognitief gedrag is een lichaamsorgaan, een instrument dat helpt om zich aan te pas-
sen aan de omgeving om te overleven. De betekenis van onze waarnemingen werd beperkt tot het 
herstellen en behouden van het evenwicht dat door externe stimuli werd verstoord. Ons conceptu-
eel vermogen heeft tot doel de resultaten die we vanuit ervaringen hebben verworven in abstracte 
begrippen op te slaan. De ‘geldigheid’ van onze kennis wordt bepaald door biologisch nut. De vraag 
naar de ‘waarheid’ in de betekenis van een adæquatiö, een overeenstemming tussen de wereld op zich-
zelf en het beeld ervan in de menselijke geest, wordt afgeschaald tot metafysisch bijgeloof. Afgere-
kend wordt met het onderscheid tussen geestelijke en fysieke activiteiten, tussen de binnen- en bui-
tenwereld.   – Deze standpunten, die ook door de empiriocritici – vooral door Avenarius* en Mach 
werden gesteund, leidden tot de verplettering van het hele corpus van de traditionele metafysica 
en reduceerden epistemologische vraagstukken tot onzin. De uitkomst was een onbeperkt relativis-
tisch, pragmatisch kennisconcept in lijn met de verdiensten van cognitieve handelingen. 

	 edmund husserl reageerde op de twijfelachtige resultaten van de biobenadering door op de onver-
mijdelijke vicieuze cirkel van het radicale relativisme te wijzen. De verdedigers ervan beklemtonen 
dat ‘waarheid’ slechts een aspect van biologisch functioneel gedrag is, maar zij baseren hun argumen-
ten op wetenschappelijke bevindingen die ze als waar in de normale betekenis aanvaarden. Zij zoe-
ken een ervaring die van abstracte conceptuele toevoegingen is gezuiverd. Toch moeten zij deze 
abstracte middelen gebruiken om te omschrijven wat wel of niet authentiek zuivere ervaring is. Ook 
Husserl trachtte het zuivere kennissubject te construeren wiens cognitieve handelingen niet afhan-
gen van het hele biologische, sociale, psychologische of historische raamwerk dat vorm geeft aan de 
wijze waarop wij onze dagelijkse ervaringen interpreteren. 

	 henri bergson was bereid om de biologische benadering in de analyse van de kennis te laten 
opgaan. Hij legt daarbij twee belangrijke beperkingen op die de betekenis fundamenteel wijzigen. 
Om te beginnen beweert hij dat onze analytische geest, zowel in het dagelijkse leven als in het weten-
schappelijk onderzoek, essentieel een praktisch ‘levens’orgaan is: hij is niet geïnteresseerd in de wer-
kelijkheid zoals ze waarlijk is, maar alleen in haar potentiële bruikbaarheid. Hij verknipt en recon-
strueert de wereld als het ware, niet volgens haar natuurlijke vezels, maar volgens de menselijke bio-
logische noden. Er bestaat niettemin een andere manier waarop we in nauw contact met de werke-
lijkheid kunnen komen:l door intuïtie, niet door analyse. Ten tweede is het leven zelf geen toevallig 
bijproduct van fysische wetten en het verloopt niet louter conform de ‘darwinistische’ regels van de 
mechanische eliminatie van de onaangepasten: het is een uiting van creatieve energie. Hoewel de 
menselijke geest het werk is van de biologische evolutie, is de evolutie zelf het werk van de geest.

vergelijk: Leszek Kolakowski, Bergson Kampen 3003, p. 23.

fenomenologische antropologie van het werkelijkheidsbesef

© ️
2026



312

Elk niveau heeft een eigen bewustzijnsspanning. Volgens Bergson zijn die 
verschillende gradaties een functie van aandacht voor de werkelijkheid en 
haar eisen. Attention à la vie is het fundamentele reguleringsprincipe van ons 
bewuste leven. Het alledaagse leven overtreft alle andere werelden in wer-
kelijkheidskarakter. Het is de fysieke wereld zoals mijn lichaam. De kern van 
ons werkelijkheidsbesef ligt immers in het kunnen manipuleren van objec-
ten die weerstand bieden. Het meest werkelijk zijn de zaken en mensen in 
mijn buurt. Ik deel deze wereld met gelijkgestemden. Die wereld behoort 
primair tot het heden en omvat ook datgene wat ooit binnen mijn bereik lag 
– en de toekomst, voorzover die binnen bereik kan komen. Daarvan is weer 
het werkelijkst wat nu onder bereik is van anderen en dus ook door mij kan 
worden gemanipuleerd als ik hun plaats kan innemen. Zo is de hele sociale 
wereld een wereld die in principe binnen mijn bereik ligt en dus mijn wer-
kelijkheid is. Het profane leven is het archetype van onze werkelijkheidser-
varing en bewijst voortdurend haar geldigheid en werkelijkheid. Het is in 
onze ogen de natuurlijke werkelijkheid, alle andere zingevingsgebieden zijn 
modificaties daarvan. Dit idee verliest pas zijn natuurlijke vanzelfsprekend-
heid als we met een schok de begrenzingen van de gewone werkelijkheid 
ervaren, er door heen breken en er een ander zingevingsgebied werkelijk-
heidskarakter aan toekennen. Zulke schokervaringen zijn bv. de innerlijke 
transformatie die we ondergaan als in de schouwburg het doek opengaat of 
in de bioscoop de film uit is. Of als we bij een schilderij onze aandacht laten 
bepalen door wat binnen de lijst te zien is; zo ook bij de religieuze ervaring. 
Omdat zij met anderen gedeeld wordt, is mijn wereld van meet af aan een 
intersubjectieve werkelijkheid.1 De wereld van het dagelijks leven bestaat 
niet slechts uit fysieke objecten, feiten en gebeurtenissen, maar omvat 
ook een referentiesysteem, waardoor de fysieke objecten en gebeurtenis-
sen tot sociaal-culturele objecten en gebeurtenissen worden (ib. p. 340). Ik 
bevind mij steeds binnen een historisch gegeven wereld, die als natuur en 
als cultuur bestond voor en na mij zal blijven bestaan. Zou iemand zich in 
een onbekende wereld bevinden, zonder ooit contact te hebben gehad met 

1	 Alfred Schütz, Symbol, reality and society in 14th Conference on Science, Philosophy and Religion in 
Their Relation to the Democratic Way of Life, Harvard University, 1954 (1955) p.  312.

bijlage 27  fenomenologische literatuurstudie

Inkijk-exemplaar © 2/17



313

wijsgerige antropologie van het werkelijksbesef

anderen, dan zou hij de wereld binnen zijn bereik nog helemaal in kaart moeten 
gaan brengen. Maar feitelijk bevindt ieder mens zich in een omgeving die ook in 
kaart gebracht is door anderen en van betekenissen is voorzien. Bij het waarne-
men en interpreteren van de omgeving steunen we, zonder verder nadenken, 
op deze sociaal-culturele referentieschema’s.
Alfred Schütz noemt dit, in navolging van Husserl, de natuurlijke attitude. 
Zolang dit werkt en ons waarnemen en handelen resultaten oplevert, draagt 
deze alledaagse, sociaal-culturele wereld met haar objecten en betekenissen 
een, vanzelfsprekend karakter (taken for granted). Ik beschouw het als vanzelf-
sprekend, dat objecten, feiten en gebeurtenissen in mijn sociale omgeving op 
een bepaalde wijze worden waargenomen en dat dus ook ik en mijn buurman 
ze aldus waarnemen.
Ik ga er zonder meer van uit dat anderen dezelfde interpretatie- en betekenis-
schema’s hanteren als ik, en dat, wanneer we met elkaar in de gewone taal com-
municeren, de ander hetzelfde bedoelt als hij een bepaalde linguïstische vorm 
gebruikt. We hebben daarom geen aanleiding om te twijfelen aan de werkelijk-
heid. Zoals men in de fenomenologie de epoché kent, de methodische twijfel, 
waarbij het geloof in de werkelijkheid van de wereld wordt opgeschort, zo kent 
de natuurlijke attitude ook een epoché: het opschorten van de twijfel.1 

1	 Alfred Schütz, On Multiple Realities p. 229; Gecit. in J. M. van der Lans, Religieuze ervaring en meditatie, Deven-
ter 1980 p.64-67. Jan van der Lans (1933-2002) doceerde godsdienstpsychologie aan de  k.u. Nijmegen. 

*	 Richard Avenarius (1843-1896)   Hoogleraar filosofie in Zürich en grondlegger van het empiriocriticisme: 
een vorm van positivisme waarin onderzocht wordt wat als zuivere ervaring kan gelden bij de innerlijke 
en uiterlijke ervaring; in zoverre is er verwantschap met de latere fenomenologie. Hij ontwierp een ‘bio-
logisch’ systeem voor omschrijving van de verhoudingen tussen individu en omgeving. Vanaf 1877 was 
hij de uitgever van het Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie.

	 Ernst Mach (1838-1916)  Natuurkundige en filosoof was pleitbezorger van interdisciplinaire weten-
schapsbeoefening en probeerde eenheid te brengen in de diverse wetenschappen. Hij actualiseerde het 
empirisme en positivisme en legde daarmee de basis van het logisch positivisme. Hij onderzocht de moge-
lijkheden van visuele waarneming en de bewegingsverschijnselen, en verwierp het onderscheid tussen de 
buitenwereld (de werkelijkheid) en de binnenwereld (het ik en de gewaarwordingen). 

	 E. Mach, Fundamentals of the Theory of Movement Perception, 2001 (oorspr. 1875); F. Brentano, Über  Ernst Machs 
‘Erkenntnis und Irrtum’, 1988.

© ️
2026



314

oBJECT heeft als predicaat, samen met subject, een lange geschiedenis. In de 
scholastiek, die alle vraagstukken rondom kennis ontologisch beschouwt, 

d.w.z. als verhoudingen binnen het Zijn, betekent subject ¹1 het ding als drager van 
eigenschappen, terwijl object ²het element dat doet kennen in het subject daarvan 
is. De doorwerking is nog te vinden bij Spinoza die in de Verhandeling tot verbe­
tering des Verstands spreekt van ‘essentia objectiva’, d.w.z. een wezen voor zover 
het gekend wordt. Vooral sinds Kant zijn het object het voorwerp van het kennen 
en het subject de kennende geest geworden. Deze terminologische omkering komt 
door de wending van het ontologische naar het kritische denken dat uitgaat van de 
activiteit van de kennende geest die de zintuigelijke indrukken ordent. Het object 
is het werkelijk bestaande voorwerp waarop de kennende activiteit zich richt. 
De inhoud richt zich op het daarop betrekkende gedachtebeeld. De voorkritische 
periode leerde vooral dat in het kennen ‘de kenner tot op zekere hoogte het gekende 
wordt’. Anders gezegd, de ‘werkelijkheid’ wordt door het verstand geabstraheerd. 
Immanuel Kant maakte onderscheid tussen objectieve kennis en absolute kennis. 
De eerste is voor de mens mogelijk en berust op de verwerking van zintuiglijke 
waarnemingen tot een objectief beeld. De tweede zou absolute kennis van het 
Ding-an-sich zijn en wordt door Kant voor onmogelijk verklaard. 	 

In de Duitse filosofie na Kant is opnieuw een verandering in het subject-object-
schema opgetreden. In de hedendaagse filosofie is de strijdvraag of de mens object 
van wetenschap kan zijn. Is het als object opvatten van de menselijke en geeste-
lijke werkelijkheid niet verminkend? Er klinken steeds meer verwijten dat de toe-
nemende heerschappij over de natuur, waartoe de wetenschap de mens in staat 
stelt, tot een verzakelijking en ontmenselijking leidt, waarbij de vrijheid dreigt te 
worden miskend en de beschaving zelfs gevaar loopt.2Het is niet alleen de feno-
menologie die op de verwevenheid, de dynamiek, en de relatie tussen mens en 
werkelijkheid wijst.

Subject betekent als filosofische term oorspronkelijk (en nog in de Scholastiek): 
het aan de eigenschappen ten grondslag liggende, de substantie. In de 18e eeuw 
krijgt subject de betekenis van het denkende ik dat tegenover zich het object heeft. 
In de nieuwere filosofie wordt door Descartes van het denkende subject uitge-
gaan en getracht vandaar uit tot het zijn te komen. Leibniz spreekt van subjectum 
ou l’âme même. Het empirisme van Locke en Hume is gegrond op het psycholo-
gisch subject. Kant voert het begrip van de transcendentale subjectiviteit in als de 
(bovenpsychologische) eenheid van het kennende bewustzijn > wereldsubject.³

1	 subject [onderwerp] (Gr.) hupokeimenon, lett. het onder liggende,  (Lat. subjectum [liggend onder].
2	 object [voorwerp] (Lat.) obiectum van obicere; objectie [tegengewerping] (Chr. Lat.) obiectionem.
3	 bron Hendrik J. Pos (1898-1955) in wp 1953.

bijlage 28  ontwikkeling van de begrippen object & subject

Inkijk-exemplaar © 2/17



315

Subjectcentrisme duidt dát fenomeen aan dat kenmerkend is voor de cultuur, 
waarin de mens zich als subject in het sturende en controlerende centrum van 
werkelijkheid en geschiedenis plaatst, en elk mogelijk mensbeeld daarop afstemt. 
De dominante waarde van deze cultuur is de rationele beheersing van de wereld, 
de drager van deze waarde het autonome subject: ‘Maître et possesseur du monde’, 
zoals Descartes het formuleert. Dit subject denkt de wereld als zijn autonome 
schepping. Daarmee is het subject tegelijkertijd een kernwaarde van de seculari-
satie. Deze (moderne) cultuur kan in veel opzichten worden beschouwd als het 
resultaat van een krachtige zelfaffirmatie van de mens die zichzelf in de geschiede-
nis produceert, én als een poging de wereld rationeel te beheren en te beheersen. 
Deze mens de natuur goeddeels ontdaan van haar huiveringwekkende gedaanten, 
en de menselijke communicatie gegrondvest op vrijheid en vrije instemming.1
De totalistische waarheidsaanspraak van de menswetenschappen om alles 
wat de mens is binnen een humanistisch begrippenkader te kunnen vatten, is 
aporetisch.2 De ‘mens’ is namelijk tegelijkertijd subject en object van het humani­
ora.3 Als object bestudeerd, is hij tevens subject in zoverre de door zichzelf onder-
zochte mens na Kant ook de mogelijkheidsvoorwaarden van zijn zelfkennis uit 
zijn eigen bewustzijn moet putten. Dat bijvoorbeeld elke psychologische theorie 
in een metabeweging gepsychologiseerd kan worden, geeft aan dat de moderne 
mens een ‘empirisch-transcendentaal dubbelwezen’ is.4

Substantie is in de filosofie van Aristoteles de eerste categorie, drager van 
een veelheid van eigenschappen die niet zelf van iets anders wordt geprediceerd. 
De substantie is de grond van haar werkingen. Ze is ‘zelfstandig’, terwijl de eigen-
schappen ‘inherent’ zijn. In de metafysica van Descartes zijn de substanties van 
lichaam en ziel samen gevoegd tot de mens. Spinoza leert dat God de enige sub-
stantie is. Bij Kant is substantie een grondbegrip van het kennen; de substantia-
liteit en onvernietigbaarheid van de ziel is onbewijsbaar. De empiristen in de 18e 
eeuw laten de substantie opgaan in haar werkingen. Toegepast op de zielsver-
schijnselen leidt dit tot het actualisme (W. Wundt) dat de realiteit der ziel stelt 
in de stroom van inhouden en tendenties en geen ‘drager’ daarvan onderscheidt.5 

1	 vgl. J.-L. Nancy (red.), Who comes after the subject? New York, 1991 en Ten Kate 2007.

2	 aporie (Gr.): radeloos- en besluitloosheid; onvermogen om een filosofische kwestie tot oplossing te 
brengen; de aporieën van de exacte wetenschap (Miskotte).

3	 humaniora: mens- en geesteswetenschappen, in tegenstelling tot natuurwetenschappen.

4	 Michel Foucault, De woorden en de dingen: een archeologie van de menswetenschappen, 1973, p. 344. Geci-
teerd door Henk Oosterling in Aporie, intermedialiteit en interesse bij Nancy uit de bundel Jean-Luc Nancy, 
De kunst van het denken Kampen 2007; zie ook h.l. blz. 359 en 315.

5	 lit. E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, 1930; zie ook de voetnoot op blz. 96.

subjectcentrisme – substantie

© ️
2026



316

1. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Hrsg. und eingeleitet von Stephan 
Strasser. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 1991. xxii + 260 pp.

2. Die Idee der Phänomenologie. Vijf Lezingen. Hrsg. und eingeleitet von Walter Biemel. 
Nachdruck der 2. erg. Auflage. 1973. xii + 94 pp.

3. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch: 
Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. In zwei Bänder. 1. 
Halbband: Text der 1.-3. Auflage; 2. Halbband: Ergänzende Texte (1912-1929). 
Neu hrsg. von Karl Schuhmann. Nachdruck. 1976. lvii + 706 pp.

4. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Zweites 
Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. 
Hrsg. von Marly Biemel. Nachdruck. 1991. xx + 426 pp.

5. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Drittes 
Buch: Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. 
Hrsg. von Marly Biemel. Nachdruck. 1971. vi + 166 pp.

6. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine 
Einleitung in die phänomenologische Philosophie. 
Hrsg. von Walter Biemel. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 1976. xii + 558 pp.

7. Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte. 
Hrsg. von Rudolf Boehm. 1956. xxxiv + 460 pp.

8. Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion.
9. Hrsg. von Rudolf Boehm. 1959. xlii + 592 pp.
10. Phänomenologische Psychologie. Lezingen Sommersemester 1925. 

Hrsg. von Walter Biemel. 2. verb. Auflage. 1968. xxvii + 650 pp.
11. Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917). 

Hrsg. von Rudolf Boehm. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 1969. xliv + 484 pp.
12. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (1918-

1926). Hrsg. von Margot Fleischer. 1966. xxiv + 532 pp.
13. Philosophie der Arithmetik. Mit ergänzenden Texten (1890-1901).

Hrsg. von Lothar Eley. 1970. xxxx + 586 pp.
14. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 

Erster Teil: 1905-1920. Hrsg. von Iso Kern. 1973. xlviii + 548 pp.
15. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 

Zweiter Teil: 1921-1928. Hrsg. von Iso Kern. 1973. xxxvi + 624 pp.
16. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 

Dritter Teil: 1929-1935. Hrsg. von Iso Kern. 1973. lxx + 742 pp.
17. Ding und Raum. Lezingen 1907. Hrsg. von Ulrich Claesges. 1973. xxviii + 432 pp.

1	 redactie: Husserl-Archives, Louvain be  rechten: Springer Science+Business Media Dordrecht nl

bijlage 29  husserliana  gesammelte werke1

Inkijk-exemplaar © 2/17



317

18. Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft. 
Mit ergänzenden Texten. Hrsg. von Paul Janssen. 1974. xlvi + 512 pp.

19. Logische Untersuchungen. erster band: Prolegomena zur reinen Logik. Text der 1. 
und 2. Aufl. Hrsg. v. Elmar Holenstein. 1975. livi + 288 pp. Logische Untersuchungen. 
zweiter band: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. 
Hrsg. von Ursula Panzer. 1984. 1024 pp. in zwei Bänden.

20. /1. Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Erster Teil. Entwürfe zur Umarbeitung der 
VI. Untersuchung und zur Vorrede für die Neuauflage der Logischen Untersuchungen 
(Sommer 1913). Hrsg. von Ullrich Melle. 2002, liv + 442 pp.
/2. Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Zweiter Teil. Texte für die Neufassung der 
VI. Untersuchung: Zur Phänomenologie des Ausdrucks und der Erkenntnis (1893/’94-1921).
Hrsg. von Ullrich Melle, 2005, lvi + 633 pp.

21. Studien zur Arithmetik und Geometrie. Texte aus dem Nachlass (1886-1901). 
Hrsg. von Ingeborg Strohmeyer. 1983. lxxii + 506 pp.

22. Aufsätze und Rezensionen (1890-1910). Hrsg. von Bernhard Rang. 1979. lviv + 486 pp.
23. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegen-

wärtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). 
Hrsg. von Eduard Marbach. 1980. lxxx + 724 pp.

24. Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Lezingen 1906/07.
Hrsg. von Ullrich Melle. 1984. lii + 554 pp.

25. Aufsätze und Vorträge (1911-1921). 
Hrsg. von Thomas Nenon und Hans Rainer Sepp. 1987. xxiv + 408 pp.

26. Vorlesungen über Bedeutungslehre. Sommersemester 1908. 
Hrsg. von Ursula Panzer. 1987. xxx + 270 pp.

27. Aufsätze und Vorträge (1922-1937). 
Hrsg. von Thomas Nenon und Hans Rainer Sepp. 1989. xxx + 334 pp.

28. Vorlesungen über Ethik und Wertlehre (1908-1914). 
Hrsg. von Ullrich Melle. 1988. xlx + 524 pp.

29. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. 
Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. 
Hrsg. von R. N. Smid. 1993. lxvi + 624 pp.

30. Logik und allgemeine Wissenschaftstheorie. Lezingen wintersemester 1917/18. Mit ergän-
zenden Texten aus der ersten Fassung von 1910/11. 
Hrsg. von Ursula Panzer. 1996. lxii+ 556 pp.

31. Aktive Synthesen. Aus der Vorlesung ‘Transzendentale Logik’ 1920/21. Ergänzungsband 
zu Analysen zur passiven Synthesis. 
Hrsg. von Roland Breeur. 2000, xii + 144 pp.

32. Natur und Geist. Lezingen zomersemester 1927. Hrsg. von Michael Weiler, 2001, lii + 
368 pp.

husserliana  gw

© ️
2026



318

33. Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein (1917/18). 
Hrsg. von Rudolf Bernet und Dieter Lohmar. 2001, lii + 464 pp

34. Zur phänomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935). 
Hrsg. von Sebastian Luft, 2002, 712 pp

35. Einleitung in die Philosophie. Lezingen 1922/23.
Hrsg. von Berndt Goossens, 2002, 816 pp.

36. Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921). 
Hrsg. v. Robin D. Rollinger in Verbindung mit Rochus Sowa, 2003, xxxviii + 240 pp.

37. Einleitung in die Ethik. Lezingen zomersemester 1920 und 1924.
Hrsg. von Henning Peucker. 2004, xlv + 502 pp.

38. Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass (1893-1912).
Hrsg. von Thomas Vongehr und Regula Giuliani. 2004, lii + 550 pp

39. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem 
Nachlass (1916-1937) Hrsg. von Rochus Sowa. 2008, lxxxii + 962 pp.

40. Untersuchungen zur Urteilstheorie. Texte aus dem Nachlass (1893-1918) 
Hrsg. von Robin D. Rollinger. 2009, l + 517 pp.

41. Zur Lehre vom Wesen und zur Methode der eidetischen Variation. Texte aus dem 
Nachlass (1891-1935). 
Hrsg. von Dirk Fonfara. 2012, xlv + 499 pp.

42. Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der Instinkte. 
Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908- 1937). 
Hrsg. von Rochus Sowa und Thomas Vongehr. 2014, cxv + 665 pp.

43. /1 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband i Verstand und Gegenstand Texte aus 
dem Nachlass (1909-1927). 
Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 523 pp. 
/2 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband ii Gefühl und Wert Texte aus dem 
Nachlass (1896-1925). 
Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 258 pp. 

/3 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband iii Wille und Handlung Texte aus dem 
Nachlass (1902-1934). 
Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 192 pp. 
/4 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband iv Textkritischer Anhang. 
Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 535 pp.1 

1	 herzien 16 december 2020

husserliana  gw

Inkijk-exemplaar © 2/17



319

1. Edmund Husserl Logik. Lezing 1896. 
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2001, xviii + 332 pp.

2. Edmund Husserl Logik. Lezing 1902/03. 
Hrsg von Elisabeth Schuhmann. 2001, xvi + 312 pp.

3. Edmund Husserl Allgemeine Erkenntnistheorie. Lezing 1902/03.
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2001, xviii + 260 pp.

4. Edmund Husserl Natur und Geist. Lezingen zomersemester 1919. 
Hrsg. von Michael Weiler. 2002, 256 pp.

5. Edmund Husserl Urteilstheorie. Lezing 1905. 
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2002, 184 pp.

6. Edmund Husserl Alte und neue Logik. Lezing 1908/09.
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2003, xxiv + 282 pp.

7. Edmund Husserl Einführung in die Phänomenologie der Erkenntnis. Lezing 1909. 
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2005, xviii + 192 pp.

8. Edmund Husserl Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934): Die C-Manuskripte 
Hrsg. von Dieter Lohmar. 2006, xx + 455 pp.

9. Edmund Husserl Einleitung in die Philosophie. Lezingen 1916-1920. Hrsg. von 
Hanne Jacobs. 2012, xxi + 481 pp.1

husserliana  dokumente

1. Karl Schuhmann Husserl-Chronik. Denk- und Lebensweg Edmund Husserls. 1977. 
xxii + 516 pp.

2. Eugen Fink vi. Cartesianische Meditation. -Teil i: Die Idee einer transzendentalen 
Methodenlehre. Hrsg. von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. 1988. xii + 242 
pp. -Teil ii: Ergänzungsband. Hrsg. von G. van Kerckhoven. 1988. x + 328 pp.

3. Edmund Husserl Briefwechsel. Hrsg. von Elisabeth Schuhmann i.V.m. Karl 
Schuhmann, 1994 (zie volgende blz.). 
set in ten volumes (cxxxii + 3880 pp.):
– Band 3.1. Die Brentanoschule.  – Band 3.2. Die Münchener Phänomenologen. 
– Band 3.3. Die Göttinger Schule.  – Band 3.4. Die Freiburger Schüler. 
– Band 3.5. Die Neukantianer.  – Band 3.6. Philosophenbriefe. 
– Band 3.7. Wissenschaftlerkorrespondenz  – Band 3.8. Institutionelle Schreiben. 
– Band 3.9. Familienbriefe.  – Band 3.10. Einführung und Register. 

4. Edmund Husserl Bibliography. Compiled by S. Spileers. 1999, vi + 450 pp.

1	 herzien 22 maart 2017

husserliana  materialien

© ️
2026



320

de relatie tussen hus-
serl en heidegger was 

cruciaal voor de ontwikke-
ling van de fenomenologie. 
Hun privé-correspondentie overschrijdt 
de grenzen tussen het filosofische en het 
persoonlijke, ’t denken en het leven.1

De briefwisseling schetst de filoso-
fische implicaties en de intermense-
lijke wisselvalligheden van hun relatie. 
De omstandigheden van hun vriend-
schap komt naar voren en illustre-
ren in het bijzonder de incidentali-
teit (Jeweiligkeit) van het interbellum. 
In de persoonlijke brieven komt naar 
voren hoe de verwoestende werking 
van het regime werd ervaren door Hus-
serl en de zijnen.  Melvine Husserl heeft 
na 1945 de herwaardering van het feno-
menologische gedachtegoed nog meege-
maakt. 

De chronologische selectie bevat brieven aan, van of over Elfride/Martin Hei­
degger, Karl Jaspers Paul Natorp, Rudolf Otto, Alex Pfänder, Dietrich Mah­
nke, Ludwig Landgrebe, Elli en Malvine Husserl, Elisabeth/Jakob Rosen­
berg, Roman Ingarden en Julius Stenzel plus een brief van Max Born aan 
Bertrand Russell 2 uit 1951.3

1	 bronnen: The New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy ix-2010 Theodore 

Kisiel, Thomas Sheehan (red.) Becoming Heidegger; On the Trail of his Early Occasional Writings 1910–1927, 

Appendix ii: Husserl and Heidegger, Routledge / Noesis Press 2010;

Edmund Husserl, Briefwechsel (10 dln. 3880 p.), ed. Karl Schuhmann en Elisabeth Schuhmann, Husserliana 

Dokumente ii, Dordrecht, 1994; E. Husserl, Notes sur Heidegger, Parijs 1994; T. Kisiel, Husserl en Heidegger 

in Lester Embree et alia (red.) in Encyclopedia of Phenomenology, Dordrecht, 1997. 

Een kritische beschouwing van Ger Groot, Het recept voor filosofie uit kersenbrandewijn; De nalatenschap van 

Edmund Husserl is facsimile afgedrukt op blz. 180. De tekst is beschikbaar via nrc.nl. 

2	 The autobiography of Bertrand Russell iii, 1944-1967, Londen 1967. 

3	 De brieven zijn vertaald door P. van Ipenburg en D. Mok.

bijlage 29  husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



321

edmund husserl aan martin heidegger1
27 mei 1916, 
Waarde collega, 
Graag maak ik gebruik van uw vriendelijke aanbod om uw proefschrift aan mij te laten 
zien. Wilt u zo goed zijn om het mij op te sturen? 

Mit freundlichen Grüßen,  E Husserl 

edmund husserl aan paul natorp 2
Freiburg i/B. Lorettostr. 40, 8 oktober 1917, 
Waarde collega, 
Ik haast me om op uw welkomstonderzoek te reageren. Omdat dr. Heidegger het erg 
druk heeft met zijn legertaken, heb ik tot nu toe niet voldoende gelegenheid gehad te om 
hem goed te leren kennen en een oordeel te vormen over zijn persoonlijkheid en karakter 
dat ik kan vertrouwen. Ik heb in ieder geval niets slechts over hem te zeggen. 
Dat hij biecht gebonden is vrij zeker, hij staat a.h.w. onder de bescherming van collega 
Heinrich Finke, onze ‘katholieke historicus’. Voor het vervullen van het hoogleraarschap 
in de katholieke filosofie is Heidegger in overweging genomen, waarna Finke hem als een 
geschikte kandidaat in religieus-confessionele zin besprak. 
(En toch trouwde Heidegger een paar maanden geleden met een protestantse vrouw die, 
voor zover ik weet, nog niet bekeerd is.) 
In onze uiteindelijke afweging vonden we hem te jong en nog niet rijp genoeg voor de 
functie hier, of zelfs voor een aanvullend universitair docentschap. Zijn intellectuele veel-
zijdigheid en aanzienlijk talent komen duidelijk naar voren in zijn eerste boek over Duns 
Scotus. Op mijn advies heeft de Academische Vereniging de drukkosten gefinancierd. Het 
is zeker een veelbelovend begin voor een historicus van middeleeuwse filosofie. 
Zoals ik al schreef, was dr. Heidegger nog niet in de gelegenheid om fulltime als leraar te 
werken. Over zijn onderwijs heb ik naast kritische ook zeer gunstige oordelen gehoord – 
die hoe dan ook verband houden met het feit dat hij, om vooruitgang te boeken op syste-
matisch gebied, geen historische colleges maar systematische cursussen geeft, en dat hij 
streeft ernaar om een zekere positie over fundamentele vragen en methoden te bereiken. 
Hij begon als Rickerts student, maar voelt zich niet langer op zijn gemak met diens filo-
sofie en probeert nu de fenomenologische filosofie te leren kennen van binnenuit. Het 
lijkt erop dat hij dit serieus en grondig doet. Dat is alles wat ik op dit moment kan zeggen. 

Met de meeste hartelijke groeten en hoogste achting,  de uwe,  E Husserl

1	 [Briefwechsel 4, 127] De eerste communicatie tussen de twee filosofen is een ansichtkaart die Husserl voor-
jaar 1916 aan Heidegger stuurt. Het verwijst naar Heideggers dissertatie uit 1915-’16.

2	 [Briefwechsel 5, 131–32] Op 7 oktober 1917 schreef Paul Natorp van de Philipps-Universität Marburg aan Hus-
serl hem te peilen over een aanstelling van Heidegger in Marburg. 

bw  1916-1917

© ️
2026



322

edmund husserl aan rudolf otto1
5 maart 1919,  Sehr geehrter Kollege,  Ik hoorde zojuist van Pastor Katz dat mijn aan-
bod om mijn indruk van Herr Ochsner met u te delen, u van nut kan zijn. Ik haast 
me om aan uw wens te voldoen. Heinrich Ochsner was, net als zijn oudere vriend, 
dr. Heidegger, een filosofiestudent van Rickert. Niet zonder innerlijke strijd stelden 
de twee zich geleidelijk open voor mijn suggesties en kwamen zij ook op het per-
soonlijke vlak dichterbij. In diezelfde periode ondergingen beiden radicale verande-
ringen in hun fundamenteel-religieuze overtuigingen. Beiden zijn oprecht religieus 
georiënteerd. Bij Heidegger domineert de theoretisch-filosofische belangstelling, in 
Ochsner de religieuze en wel zo sterk dat ik geneigd ben om hem eerlijk te karakte-
riseren als een homo religiosus. Tegelijk is hij ook van een specifieke theologische ge-
aardheid. Hij kan niet en zal niet werken zonder een filosofie, maar het moet een eer-
lijke, serieuze, wetenschappelijke filosofie zijn die, met concepten van een betrouw-
bare dienstbare ratio, aan de diepten van het religieuze leven en aan de religieuze ob-
jectiviteit die daarin geopenbaard wordt adequaat uitdrukking geeft. Echter meer 
dan dat: een zuivering, een verheldering, een rationeel verlichten en een degelijke ver-
dediging tegen scepticisme. Zo stelt hij heel wat hoop op de pure fenomenologie en 
is hij doorgedrongen in de geest van hoe die werkt en de aanpak ervan – als de aan-
wijzingen niet bedriegen. Ik zeg aanwijzingen: Het is moeilijk om door ’s mans ver-
legenheid heen te breken, om met hem tot een vrij en vlot gesprek te komen, laat 
staan hem persoonlijk te betrekken. Al heel wat jaren heb ik hem, als ik na een se-
minar o.i.d. tegen hem aanliep, uitgenodigd om langs te komen en ideeën uit te wis-
selen over filosofie en religie die mijn levendige belangstelling hadden. Twee keer is 
hij gekomen en in één geval hadden we een gesprek van een paar uur. Vandaar dat ik 
hem niet goed ken in de gebruikelijke betekenis. Omdat ik tien scherpe teleurstellin-
gen heb ervaren met studenten, geef ik er de voorkeur aan om gereserveerd te zijn in 
mijn oordeel. In deze gevallen heeft mijn daimonium me er altijd voor gewaarschuwd 
dat tien genoeg is.2 Met Ochsner maant het me echter in positieve zin om hem vol-
ledig te vertrouwen. Slechts met flinke moeite kan ik me voorstellen hoe ik zou kun-
nen worden bedrogen door deze volkomen bescheiden man die zich timide op de 
achtergrond houdt, die bloost als je alleen maar naar hem kijkt. Deze man met de in-
waarts gerichte blik, van wie slechts puurheid en goedheid komen en in wie elk spoor 

1	 [Briefwechsel 7, 205–8] Rudolf Otto en Edmund Husserl werkten tussen 1904-’14 tegelijkertijd in Göttin-
gen. Husserl, die in 1916 Heinrich Rickert opvolgt, schrijft aan Otto dat hij bereid is hem te informeren 
over Ochsner die bij hem in Freiburg had gestudeerd en nu uitzicht heeft op een assistentschap bij Otto in 
Marburg die op dat moment furore maakt met Das Heilige. In de loop van de brief onthult Husserl net zo 
veel over Heidegger, sinds twee maanden zijn assistent in Freiburg, als over Ochsner. Pastor Wilhelm P. M. 
Katz speelde een rol bij de religieuze ontwikkeling van Ochsner. 

2	 In Die Geburt der Tragödie’ herleidt Nietzsche de decadentie tot Socrates. Waar het instinct de scheppende 
kracht is, getemperd door het bewustzijn, is bij Socrates de natuurlijke orde omgekeerd en spreekt van zijn 
dæmonium, een goddelijke stem die hem vermaant wanneer zijn verstand weifelt.

husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



323

van fanatisme, kwaadaardigheid en misleiding ontbreekt. Alleen al denken aan die 
mogelijkheid voelt als een belediging. Bovenal heb ik de indruk dat hij behoefte had 
aan liefde alsof het zijn levenselement was, niet in de zin van een verbitterd persoon 
wiens ijzige pantser je eerst moet smelten. Zo is hij niet, hoewel ik heb gehoord (zelf 
heeft hij me zoiets nooit verteld) dat hij een zwaar leven heeft. Vat op z’n hoogst, 
waarde collega, mijn woorden alleen op als een gelegenheid om deze persoon te be-
naderen om hem te leren kennen. Hij, die trouwens sterk was getroffen door uw 
boek over het heilige, zal zich vermoedelijk vrijer geven en zich sneller zal openstel-
len aan u, de theoloog, dan aan mij. Al moet ik zeggen dat hij respect afdwingt hier 
in mijn kleine kringetje van aan elkaar gehechte studenten. – Ik weet zeker dat Katz 
u heeft verteld dat ik oprecht graag zou willen deelnemen aan elke ‘steunactie’ om
Ochsner te helpen. Mijn naam mag daarmee niet in verband worden gebracht. Ik
moet mijn vredige effectiviteit in Freiburg niet in gevaar brengen. Toch heeft mijn fi-
losofisch effect iets revolutionairs over zich: protestanten worden katholiek, katho-
lieken worden protestant. Ik denk niet over katholiseren en protestantiseren; ik wil
alleen de jeugd onderwijzen tot een radicale eerlijkheid in denken, een denken dat
behoedt voor het met verbale constructies en conceptuele illusies verdoezelen en
schenden van de oerintuïties die noodzakelijkerwijs de zin van alle rationeel den-
ken bepalen. In het aarts-katholieke Freiburg wil ik niet te boek staan als iemand die 
de jeugd bederft, als een bekeerder, als een vijand van de katholieke Kerk. Dat ben ik 
niet. Ik heb niet de minste invloed uitgeoefend op Heideggers en Ochsners overstap 
naar protestantse grond, ook al kan het alleen maar erg vleiend voor mij zijn als een 
‘niet-dogmatische protestant’ en vrije christen (als iemand zichzelf een vrij christen 
mag noemen wanneer hem daarbij een ideaaldoel voor ogen staat van religieus ver-
langen en dat van zijn kant als een oneindige taak ziet). Voor de rest ben ik er al ge-
lukkig mee om van betekenis te zijn voor alle oprechte mensen, of ze nu katholiek
zijn, protestant of joods. – Via Heidegger of Ochsner maakte ik afgelopen zomer
kennis met uw boek Das Heilige1, en het heeft een grote invloed op mij gehad, zoals
nauwelijks enig ander boek in jaren. Sta mij toe mijn indrukken zo uit te drukken: 
Het is een eerste begin voor een religiefenomenologie, tenminste met betrekking tot 
alles dat niet verdergaat dan zuivere beschrijving en analyse van de fenomenen zelf.
Kort en bondig gesteld, ik kan niet meegaan in het toegevoegde filosofische theore-
tiseren. Het is niet wezenlijk voor de specifieke taak en het onderwerp van dit boek
in het bijzonder, het zou beter zijn het weg te laten. Het lijkt me dat er heel wat meer 
vooruitgang zou moeten worden gemaakt in het bestuderen van de fenomenen en
hun eidetische analyse voor er een theorie van religieus bewustzijn, als filosofische
theorie, kan ontstaan. Boven alles zou men een radicaal onderscheid moeten maken 
tussen toevallig factum en het eidos. Je zou de eidetische noodzakelijkheden en eide-
tische mogelijkheden van religieus bewustzijn en wat ermee samenhangt moeten
bestuderen en een systematisch eidetische typering van de niveaus van religieuze

1  zie ook Briefwechsel 4, 131–36 d.d. 10-09-1918: Husserl aan Heidegger op blz. 229 (fragment).

bw  1919

© ️
2026



324

gegevens nodig hebben, inderdaad in hun eidetische, noodzakelijke ontwikkeling. 
Het lijkt me dat de metafysicus (theoloog) in ds. Otto op zijn vleugels dr. Otto de 
fenomenoloog heeft meegevoerd; en dan denk ik aan het beeld van engelen die hun 
ogen bedekken met hun vleugels.1 Maar al moge dat zo zijn, uw boek heeft een blij-
vende plaats in de geschiedenis van oprechte religiefilosofie en -fenomenologie. Het 
is een begin en zijn belang is dat het teruggaat naar het ‘begin’, de ‘oorsprong’, en 
dus is het, in de mooiste betekenis van het woord, oorspronkelijk. En onze tijd hun-
kert naar niets zo hevig als daarnaar dat de ware oorsprong eindelijk onder woorden 
gebracht wordt en dan, op een hoger niveau, tot woord wordt, tot logos. 
Ik weet zeker dat u geen misbruik maakt van mijn vrijelijk spreken. Van onze jaren in 
Göttingen weet u hoe hoog ik u acht en met hoeveel plezier ik het intellectuele con-
tact met u zoek. Waar u ons de waardevolle giften van een fenomenoloog heeft ge-
bracht, zouden wij zeer verheugd zijn als die door nieuwe worden gevolgd.

Met welgemeende groeten en blijvende hoogachting,  E. Husserl

martin heidegger aan karl jaspers2
4 mei 1926   [...] Ik reken op de weinigen die het echt zullen bestuderen. Alleen jij zult 
de ware bedoelingen ervan begrijpen, wat ik wil. Over het geheel genomen is het 
voor mij een overgangswerk. Uit het feit dat Husserl het hele boek vreemd vindt en 
er ‘geen plaats meer voor kan vinden’ in de gebruikelijke fenomenologie, concludeer 
ik dat ik de facto al verder van Husserl verwijderd ben dan ik zelf geloof en zie [...].

edmund husserl aan martin heidegger (ontwerp)3 
December 1926  Mijn beste Heidegger,  Ik heb je brief met het diepste medeleven 
gelezen en, in deze dagen vol voorbereidingen, uitnodigingen, faculteitsbijeenkom-
sten en kleine ongemakken, keren mijn gedachten voortdurend terug naar jou en je 
situatie. Het is nu jullie lot om met dezelfde moeilijkheden om te gaan waarmee ik 

1 	  vgl Jesaja 6. ‘In Das Heilige karakteriseert Rudolf Otto de ervaring van de transcendente werkelijkheid als 
mysterium tremendum & fascinans. Tremendum omdat we het contact met de geruststellende wereld verlie-
zen en fascinans omdat ze toch een onweerstaanbare aantrekkingskracht uitoefent. Deze overdonderende 
ervaring kan niet adequaat worden uitgedrukt omdat we het niet in ons profane werkelijkheidssysteem 
kunnen inpassen’ (K. Armstrong, Een geschiedenis van God, p.58. Amsterdam 1995).

2	 [Heidegger en Jaspers, Briefwechsel 64] Husserl was in Todtnauberg toen de eerste proeven van S.u.Z Hei-
degger bereikten. Het was Husserls eerste kans om dit langverwachte werk van zijn leerling te lezen. Rond 
20 april schrijft Husserl aan Fritz Kaufmann (Briefwechsel 3, 347): ‘We helpen met het corrigeren van H’s 
S.u.Z en zijn nu in de vierde drukproef. Het geeft me veel voldoening.’ Een maand later schreef Heidegger 
Jaspers over dit aanstaande werk.

3	 [Briefwechsel 4, 139–40] In augustus 1925 stelde de filosofische faculteit van Marburg Heidegger voor als 
opvolger van Nicolai Hartmann. Op 27 januari 1926 verwierp het Pruisische Ministerie van Onderwijs het 
voorstel omdat Heidegger te weinig had gepubliceerd. Nadat Heidegger de proefpagina’s van zijn a.s. Zijn 

en Tijd had ingediend, verwierp het Ministerie opnieuw het voorstel met het stempel unzureichend. Husserl 
schrijft naar aanleiding van dat oordeel.

husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



325

zoveel jaren in Göttingen heb geworsteld, waarbij ik op geen enkele manier heb be-
wezen dat ik een held ben. Moge u er beter mee omgaan, zoals u heel goed kunt. Wat 
allereerst elke angel uit het gedrag van deze betweterige houding verwijdert, is het 
feit dat de faculteit als geheel, tot aan elk van haar gewaardeerde leden toe, allemaal 
aan uw kant staan ​​en in u de juiste man voor de juiste baan hebben erkend. 
(Het was hetzelfde als met Brentano, toen hij verplicht was zijn hoogleraarschap 
neer te leggen.1) 
En dit alles gebeurt net zoals je gezegend bent met het grote geluk een boek op de 
pers te hebben waarmee je groeit tot wat je bent en, zoals je heel goed weet, heb je je 
eigen wezen als filosoof voor het eerst gerealiseerd. Beginnend met dit boek zult u 
bloeien in nieuwe dimensies. Niemand heeft meer vertrouwen in u dan ik, en ik ben 
er zeker van dat niets u tot ressentiment zal slepen of u zal afleiden van dat wat het 
zuivere resultaat is van uw eigen gaven en in u en u alleen aanwezig is.

husserl aan heidegger2
Freiburg, 26 mei 1927  Beste vriend,  ik vergat iets in de laatste brief te vermelden.
Finke was blij verrast met jouw post. Hij straalde bijna toen hij me erover vertelde. 
En heb je een exemplaar naar J. Cohn gestuurd? Hij verwacht het en vindt dat van-
zelfsprekend omdat hij jou zijn Theorie der Dialektik. Formenlehre der Philosophie 
heeft gestuurd. Het is absoluut noodzakelijk anders zal hij dodelijk beledigd zijn. [...]

Opnieuw veel groeten van  Uw altijd trouwe  E. H.

malvine husserl aan martin en elfride heidegger1 (bis)

Freiburg, 26 mei 1927  Beste vrienden, het  spijt me zeer dat we u hier met Pink-
steren niet zullen zien. Jammer dat je niet hebt gezegd wat je ervan weerhoudt 
om te komen.3 Vermoedelijk gaan we naar Samaden, waar Frau Jensen logeert bij 
haar zieke kind. Beste meneer Heidegger, laat Landgrebe niet ontsnappen aan uw 
scherpe tanden. Helaas heeft mijn man hem weer laten ontglippen en werkt hij al-
leen aan zijn lezingen! Maar lees Curtius’ essay over Proust – volledig fenomenolo-
gisch en zeer interessant.4 			    Met vriendelijke groet  M. H.

1	 ‘In 1880 moest Brentano zijn professoraat in Wenen opgeven en zich opnieuw kwalificeren als een privaat-
dozent. De filosofiefaculteit stelde hem tussen 1884-’93 vier keer voor als hoogleraar. Om politieke rede-
nen weigerde het Ministerie de ex-priester te benoemen.’ [Briefwechsel 4, 140 n. 50].

2	 [Briefwechsel 4, 143–44] Heidegger had S. & Z. gestuurd naar Heinrich Finke en Husserl raadt hem aan het-
zelfde te doen voor Jonas Cohn.

3	 Georg Misch (1878–1965) had Heidegger voor de Pinkstervakantie naar Göttingen uitgenodigd. Misch stu-
deerde bij Dilthey’ in Berlijn en was hoogleraar filosofie in Göttingen van 1920 tot zijn gedwongen emiraat 
in 1935. Heidegger bleef lesgeven tot hij in 1945 een doceerverbod kreeg tot  1949. In 1946 hervatte Misch 
zijn hoogleraarschap tot zijn eervol emiraat in 1951.	

4	 Ernst Curtius, hoogleraar literatuurgeschiedenis in Marburg schreef veel over Marcel Proust, waaronder: 
Die Französische Kultur (1931).

bw  1917-1928

© ️
2026



326

edmund husserl aan martin heidegger1
Freiburg, maandag 30 januari 1928  Beste vriend,  [...] Alles is voor jou prach-
tig en gelukkig verlopen, en dat zal ook zo zijn tijdens de algemene faculteitsver-
gadering. [...] Zelf maak ik een minder prettige tijd door. De dokter heeft me abso-
luut verboden te roken. Negen dagen heb ik nu geen puf gehad. De wereld voelt heel 
vreemd aan, en dat geldt ook voor al mijn eigen manuscripten. Zeker, mijn slape-
loosheid veranderde in lusteloosheid, maar alle nare symptomen van nicotinevergif-
tiging zijn duidelijk verdwenen. Ik voel me weer beter en mijn eetlust en spijsverte-
ring zijn in orde. Nu zullen we moeten zien wanneer ik weer echt kan nadenken. We 
kunnen niet eeuwig blijven doorwandelen. 
Met vriendelijke groeten,  Uw invalide,  E.H.

martin heidegger aan der g.s. der deutschen wissenschaft 2
Freiburg i. Br. 2 oktober 1929  Hochverehrter Herr Geheimrat! [Victor Schwoerer]
Aan mijn getuigenis zou ik graag een persoonlijk verzoek aan u willen toevoegen, ge-
achte staatsraadslid, om speciale aandacht te schenken aan het genoemde verzoek.
Wat ik in mijn getuigenis alleen indirect kon aangeven, kan ik hier duidelijker zeg-
gen: het gaat om niets minder dan de onmisbare reflectie op het feit dat we voor 
de keuze staan ​​om echte nuchtere krachten en opvoeders terug te brengen tot ons 
Duitse intellectuele leven, of van het toenemend judaïsme (Verjudung) dat uiteinde-
lijk in bredere en engere zin zal worden overgebracht. We zullen onze weg alleen te-
rugvinden als we in staat zijn om nieuwe krachten te helpen ontwikkelen zonder 
overhaaste en vruchteloze argumenten. Met dit geweldige doel voor ogen zou ik bij-
zonder dankbaar zijn als Herr Baumgarten, die ik als mijn assistent heb uitgekozen, 
geholpen zou kunnen worden met een studiebeurs.  In aufrichtiger Verehrung grüßt 
Sie,  hochgeschätzter Herr Geheimrat  Ihr sehr ergebener  Martin Heidegger

edmund husserl aan alexander pfänder 3
Freiburg in Breisgau, 6 januari 1931  Lorettostraat 40  Beste collega:
Uw brief schokte me zo diep dat ik er niet zo snel op kon antwoorden als ik had moe-
ten doen. Ik ben er in mijn gedachten voortdurend mee bezig. Beoordeel zelf of ik 
mezelf niet meer pijn heb gedaan dan u, en of ik dit schuldgevoel niet tegenover u als 
ethisch mag beschouwen als voortkomend uit het beste geweten? Als iets wat ik heb 
te aanvaarden en nog steeds als mijn lot moet aanvaarden.  – 

1	 [Briefwechsel 4, 151–52] Voortgangsmelding binnen de Freiburgse vacature- commissie.

2	 zie ook: Die Verjudung des deutschen Geistes, 22 december 1989 in Die Zeit. Baumgarten keerde vanuit de 
v.s. terug om onder Heidegger onderzoek te doen. De twee onderhielden een familiair-innige vriendschap. 
De filosofische verschillen werden aanvankelijk nog vriendschappelijk uitgevochten.

3	 [Briefwechsel 2, 180-86] Op 2 jan. 1931 schrijft Pfänder aan H. over de ziekte van zijn vrouw en zijn teleur-
stelling dat niet hij maar Heidegger hem opgevolgd: ‘Tien jaar lang wordt verteld dat u mij als opvolger zou noe-

men. Uw gedrag voelde als ontrouw en raakte mij diep’ [bw 2, 179]. Husserl reageert gedetailleerd.

husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



327

Om de kwestie te verduidelijken, moet ik iets van mijn levensgeschiedenis vertellen. 
Ik realiseerde me dat het project voor de delen ii en iii van Ideen ontoereikend was, 
en in een poging (herfst 1912) om ze te verbeteren en om op een meer concrete en 
gedifferentieerde manier vorm te geven aan de horizon van de problemen die ze 
onthulden. – Ik raakte betrokken bij grote nieuwe onderzoeken die zich uitstrekten 
over de met werk gevulde Freiburgjaren. De manuscripten groeiden in bijna onhan-
delbare mate. Met deze wildgroei groeide ook mijn constante bezorgdheid over de 
vraag of ik, op mijn oude dag, in staat zou zijn om af te maken wat mij was toever-
trouwd. Dit gepassioneerde werk leidde regelmatig tot tegenslagen en aanvallen van 
Melancholia. Uiteindelijk bleef ik achter met een dringende fundamentele zwaar-
moedigheid, een gevaarlijke ineenstorting van mijn zelfvertrouwen. – In deze pe-
riode werd Heidegger volwassen en stond constant aan mijn zijde als naaste assis-
tent. Hij gedroeg zich als een echte student en een toekomstig medewerker die de ba-
sis zou behouden van mijn constitutieve fenomenologie. Mijn groeiende indruk van 
zijn buitengewone natuurlijke talent, zijn absolute toewijding aan de filosofie en de 
krachtige energie van de gedachte van deze junger Mann leidde tot een overdreven in-
schatting van zijn toekomstige belang voor de wetenschappelijke fenomenologie in 
mijn zin van het woord. – Ik werd door niemand serieus gevolgd. Omdat ik de diepe 
innerlijke zekerheid voelde dat de fenomenologische reductie en de transcendentale 
constitutieve structurering van de filosofie een ‘copernicaanse’ revolutie zou bete-
kenen en werd overweldigd door de plicht om dat te garanderen, is het begrijpelijk 
waarom ik mijn hoop op Heidegger vestigde. Ja, dat was de grote, verheffende hoop: 
om voor hem (mijn enige echte student?) de onvermoede reikwijdte van mijn onder-
zoeken te openen en hem voor te bereiden op zijn eigen ontdekkingen, dat was een 
opbeurende hoop. Keer op keer hadden we het over samenwerking, over zijn mede-
werking bij het afronden van mijn onderzoeken. We bespraken hoe hij na mijn dood 
de leiding over mijn manuscripten zou aanpakken, de voltooide manuscripten zou 
publiceren, en in het algemeen over hoe hij mijn methode zou voortzetten als ka-
der voor al het toekomstige werk. – Toen hij naar Marburg ging, beschouwde ik zijn 
enorme succes als leraar succes alsof het mijn eigen was. Zijn bezoeken tijdens re-
cessen waren vreugdevol en gewaardeerde gelegenheden om mijn mening met hem 
te delen en hem over mijn ontwikkelingen te informeren. Zeker, in de loop van deze 
bezoeken, net als de de Freiburgse jaren, was hij nogal vaag of stil over de ontwik-
keling van zijn eigen ideeën. Ik hield zoals gewoonlijk stevig vast aan mijn extrava-
gante idee van zijn genialiteit. Innerlijk was ik er vrijwel van overtuigd dat de feno-
menologische toekomst aan zou worden toevertrouwd en dat hij niet alleen mijn erf-
genaam zou worden, maar mij ook zou overtreffen. – Zeker, toen S. u. Z. verscheen 
was ik verrast door de moderne taal en modieuze denkstijl.1 In eerste instantie ver-
trouwde ik zijn geruststellende verklaring dat het de voortzetting was van mijn eigen 
onderzoek. Ik kreeg de indruk van een uitzonderlijke maar troeblerende denkkracht 

1	 Sein und Zeit (afk. bt = Being and Time), Tübingen 1927.

bw  1928-1931

© ️
2026



328

en ik heb hard en eerlijk gewerkt om deze te doordringen en op waarde te schatten. 
Geconfronteerd met voor mijn denkwijze ontoegankelijke theorieën kon ik niet 
toegeven dat hij van mijn methode, en het wetenschappelijke karakter ervan, af-
stand zou nemen. Op een of andere manier moest de fout bij mij liggen; het zou aan 
Heidegger kunnen liggen voor zover hij te snel in problemen van een hoger niveau 
sprong. Verwijzend naar zijn komende Deel 2 ontkende hij voortdurend dat hij mijn 
transcendentale fenomenologie zou opgeven. – Door mijn toenmalige lage zelfver-
trouwen twijfelde ik aan mezelf en aan mijn vermogen om mij in andermans denken 
te verplaatsen, de beweging te volgen en te waarderen zonder aan hem te twijfelen. – 
Dit verklaart waarom ik hem de uitgaven van mijn lezingen uit 1905 toevertrouwde 
(en waar ik later genoeg spijt van kreeg). Daarom legde ik hem (!) mijn kritiek voor 
van de ruwe versie van een lemma voor de Encyclopaedia Britannica om het samen 
met hem (!) te reorganiseren (wat natuurlijk prompt een miskraam opleverde). Ja, ik 
was vaak gewaarschuwd: de fenomenologie van Heidegger is iets totaal anders dan 
de mijne. In plaats van de ontwikkeling van mijn wetenschappelijke werken te be-
vorderen, bleek uit zijn universitaire lezingen en Sein und Zeit het tegendeel. Open-
lijke en verhulde aanvallen op mijn werk waren gericht op het in diskrediet brengen 
van mijn methode op de meest essentiële punten. Als ik zulke dingen vriendelijk 
aan Heidegger voorlegde, lachte hij dat weg met ‘Nonsens!’. − Dus toen het erop aan-
kwam mijn opvolger te kiezen, geobsedeerd door de gedachte om de toekomst van 
de transcendentale fenomenologie te verzekeren, zag ik in hem de enige die de taak 
aankon en dus moest ik onvoorwaardelijk in zijn voordeel beslissen. Ik suste mijn in-
nerlijke twijfels met de gedachte dat zijn roep naar Marburg hem misschien te vroeg 
van mijn aanwijzingen en invloed had weggenomen. – Als hij weer naast mij zou 
staan, zou hij alsnog de belangrijke verduidelijkingen die ik in de tussentijd had ge-
probeerd te bereiken leren kennen, zou hij zijn volle wasdom bereiken en boven zijn 
rauwe genialiteit uitstijgen. Hij aarzelde zelf geen moment: ons gemeenschappelijke 
leven in Freiburg zou er een zijn van diepgaande intellectuele uitwisseling en gestage 
filosofische continuïteit. – Deze blindheid kwam vanuit een gevoel van overweldi-
gende wetenschappelijke verantwoordelijkheid, en God helpe mij, ik was blind om-
dat ik me zo volledig geïsoleerd voelde, als een aangestelde leider zonder volgers, 
zonder medewerkers in de radicale nieuwe geest van transcendentale fenomenolo-
gie. – Wat u betreft, beste collega, wat nooit veranderde is mijn gevoel van vriend-
schap, mijn hoge waardering voor uw professionele ernst en de degelijkheid van uw 
werk. Maar één ding is veranderd: mijn eerdere overtuiging, dat u de revolutionaire 
betekenis inzag van de reductie en de transcendentaal-constitutieve fenomenologie, 
ben ik kwijtgeraakt. Ik had er geen vertrouwen in dat u en uw studenten zich zouden 
inzetten voor de immense problematiek van de betekenis ervan. 
Ook de rol die uw leeftijd speelde bij het vervullen van de stoel (u was 58 in 1928) 
mag u niet over het hoofd zien. In het beste geval zou u op de lijst kunnen komen in 
loutere ere-hoedanigheid. Zoals de zaken er toen voorstonden, zou zelfs de derde 
plaats zeer onwaarschijnlijk zijn geweest. Maar voor uw eigen bestwil kon ik dit niet 

husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



329

laten gebeuren. Degene die u sponsort, kan geen lid zijn van de commissie. 
Ja, in de commissie heb ik u genoemd. U werd echter in verdere besprekingen niet 
nader bekeken. Er was niet veel discussie binnen de faculteit omdat vanaf het be-
gin de stemming alleen voor Heidegger en Cassirer was.1 – Ik moet u nog vertellen 
hoe het daarna tussen Heidegger en mij afliep. Nadat hij de stoel had overgenomen 
duurden onze gesprekken ongeveer twee maanden. Toen, met volledige minnelijke 
schikking, was het voorbij. Hij verwijderde zich van elke mogelijkheid tot professi-
onele discussie, zelfs in de eenvoudigste vorm. Dit was duidelijk een onnodige, on-
gewenste en ongemakkelijke aangelegenheid voor hem. Ik zie hem eens in de paar 
maanden, zelfs minder vaak dan mijn andere collega’s. 
Het succes van de lezingen in Parijs, samen met de formele en transcendentale logica 
die mij tegelijkertijd werden afgedwongen, heeft me, en dit is een grote omslag, het 
vertrouwen in mijn leven teruggegeven. – Als ik terugkijk op de situatie van mijn 
werk sinds 1913, realiseerde ik me dat alle grote lijnen nu zijn geschetst, meer dan ik 
ooit had durven hopen. [Dit is] genoeg voor het schrijven van een afsluitend werk, 
een plan dat me al tien jaar achtervolgd. Om tot onmiddellijk na het drukken van 
mijn laatste boek een helder en definitief standpunt over de Heideggeriaanse filo-
sofie te komen, heb ik besteed twee maanden aan het bestuderen van Sein und Zeit, 
samen met zijn recentere geschriften.2 – Ik kwam tot de verontrustende conclusie 
dat ik filosofisch gezien niets te maken heb met deze Heideggeriaanse diepgang, 
met dit briljante maar onwetenschappelijke genie. Heideggers kritiek, zowel open 
als versluierd, berust op een groot misverstand. Dat hij onmogelijk betrokken kan 
zijn bij de vorming van een filosofisch systeem dat ik altijd als mijn levenswerk heb 
beschouwd, om het voor altijd te verloochenen, zag iedereen lang geleden, behalve 
ik. Ik heb Heidegger mijn conclusie niet onthouden.
Ik oordeel niet over zijn persoonlijkheid – die kan ik niet bevatten. Bijna tien jaar 
lang was hij mijn beste vriend; natuurlijk is dat nu allemaal voorbij: onvermogen om 
elkaar te begrijpen sluit vriendschap uit. Deze ommekeer in professionele waarde-
ring en persoonlijke relaties was een van de zwaarste beproevingen van mijn leven. 
En dat omvat ook de gevolgen ervan, inclusief uw gewijzigde relatie met mij van-
wege de belediging die ik u blijkbaar heb aangedaan. Begrijpt u nu waarom ik niet 
zo vaak heb geschreven als ik had gewild? – Het heeft me diep bedroefd om te horen 
dat u en uw vrouw zoveel door ziekte hebben geleden. Ik herhaal de hartelijke beste 
wensen van mezelf en van mijn vrouw. Ook mijn beste wensen voor de voltooiing 
van uw werk. Mijn relatie met u is duidelijk. Niets zal mijn vriendschapsgevoel en 
mijn hoge achting voor u veranderen.  Uw oude vriend,  E. Husserl	

[p.s.] Ik verzoek u dringend om deze brief met discretie te behandelen. Hoe ik filosofisch [wissen-
schaftlich] tegenover Heidegger sta, heb ik bij elke gelegenheid duidelijk uitgedrukt. Er wordt nu ge-
noeg geroddeld, en mijn persoonlijke teleurstelling over Heidegger etc. gaat niemand anders iets aan. 

1	 zie ook: blz. 30.

2	 Zijn en tijd (vert. Mark Wildschut), Amsterdam 1999.

bw  1931

© ️
2026



330

edmund husserl aan dietrich mahnke († 1939)1
8 januari 1931 Freiburg i. Br.,  Lorettostr. 40  Beste vriend,
[...] En dan is er de persoonlijke situatie van mijn oude dag waar je niets van weet, het 
isolement dat mijn leeftijd en mijn pensionering als emeritus met zich meebracht, 
mijn professionele isolement en de enorme ontgoocheling die ik doormaakte met 
Heidegger, die ik tien jaar lang als mijn beste vriend beschouwde. – Zoals ik ben, 
zet ik me in voor een vriendschap voor het leven, het scheiden van een (vermeende) 
vriend snijdt tot in de kern van mijn wezen. Wat er gebeurde was geen gebruikelijke 
breuk. M.u.z. van de eerste paar maanden na hij weer naar Freiburg was verhuisd, 
kwam hij niet meer bij mij op bezoek. De maandenlange afwezigheden maakten dui-
delijk elke vorm van filosofische uitwisseling onmogelijk. Hij wist dat ik zijn ontwik-
keling volledig afkeurde na het verschijnen van zijn boek. Door een grondige en her-
haalde studie van Sein u. Zeit kwam ik tot de conclusie dat zijn ‘fenomenologie’ niet 
het geringste met de mijne te maken heeft. Ik beschouw het pseudo-wetenschappe-
lijke karakter ervan als een obstakel voor de ontwikkeling van de filosofie. 
Zelfs mijn eerdere studenten hebben afstand van mij genomen. Ze zijn blind voor het 
beslissende nieuwe begin en de radicale omverwerping die in mijn Logische Unter-
suchungen was voorbereid en tot een goede afronding kwam in mijn Ideen, en die, in 
tegenstelling tot de filosofie van de systemen, een rigoureus wetenschappelijke filo-
sofie opent (een ‘metafysica’, zo je wilt, als de meest rigoureuze wetenschap). Dus 
het is dat in deze tijden waarin ‘existentiële filosofie’ de dominante dreigt te worden 
ik me behoorlijk geïsoleerd voelde. [...] Hier in Freiburg is het zo dat Heidegger zijn 
eigen mensen heeft, en het is duidelijk dat hij zich volledig van mij distantieert, zodat 
hij geen last heeft van mijn studenten. [...] Als u er mogelijkheden in ziet, zou ik 
natuurlijk ook persoonlijk aan Jaensch schrijven in het geval dat hij niet boos op mij 
is over Heidegger. Voor het overige, wat u betreft heb ik u, mijn vriend, over Heideg
ger geschreven. Ik vraag u heel dringend om het absoluut vertrouwelijk te houden. 
Er wordt al genoeg geroddeld. Natuurlijk zeg ik vaak openlijk dat ik mijn fenomeno-
logie geheel losmaak van Heideggers zogenaamde fenomenologie. 
(Helaas leefde ik te lang in een illusie en omdat ik hem persoonlijk overschatte en, 
vanwege mijn somtijds lage zelfrespect, was ik in de veronderstelling dat ik hem niet 
goed begreep en dat zijn richting de mijne zou vooruithelpen en overtreffen!) 
Maar ik wil niet dat iets wat ik heb gezegd aanleiding geeft om te roddelen over deze 
persoonlijke vervreemding. Alsjeblieft, beste vriend, schrijf me snel over hoe je de 
zaken ziet. Schrijf me binnenkort en uitvoerig. 

Uw oude en trouwe vriend,  E. Husserl.

1	 [Briefwechsel 3, 473, 475, 476] Een week na de brief aan Pfänder stort Husserl zijn hart uit over Heidegger 
bij Mahnke (1884-1939), student van Husserl in Göttingen. V.a. 1927 prof. in Marburg, later opvolger van 
Heidegger. V.a. 1934 lid van de sa. Hij schreef o.a. Der Wille zur Ewigkeit. Gedanken eines deutschen Kriegers 

über den Sinn des Geisteslebens, opgedragen aan Husserl: ‘De meester van de eidetische intuïtie’, Halle 1917. 

husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



331

malvine husserl aan elisabeth rosenberg  1
3 februari 1932 

Lieve Elli, 
De Baumgartens hebbenbij ons hun hart gelucht. In de precaire situatie waarin Hei-
degger ze heeft geduwd (bijna wreed wel), gedragen zij zich voorbeeldig. Wij staan ​​
naast ze bij, net als al diegenen die de catastrofe begrijpen zoals Von Möllendorf 2 
en zijn vrouw, Marianne3, Karl Jaspers en anderen. Allemaal sturen ze jullie beiden 
hun hartelijke groeten. 

Met liefde,  Mam

edmund husserl aan martin heidegger4 
Freiburg i. Br., 2 januari 1932, 

Beste collega,
Hartelijk dank voor uw goede wensen voor het nieuwe jaar. In feite heb achter de rug
ik een vruchtbaar werkjaar dat veel dingen voor me heeft verlicht. Dus je zou kunnen 
wensen me niets betersdan dat het doorgaat – wat ik beantwoord als mijn beste wens
voor jou. Natuurlijk het allerbeste voor uw vrouw (met dank voor haar groeten) en
voor uw kinderen. En hetzelfde van mijn vrouw.

Met collegiale groeten,  Uw oude  E. Husserl

edmund husserl aan ludwig landgrebe5
Freiburg, 28 mei 1932, 

Beste dokter,
[...] Aangezien Heidegger is overgegaan op het nationaal-socialisme en het grove 
antisemitisme, bevindt Werner Brock zich in een slechte situatie. Toevallig haast-
te Heidegger zich om hem hier als zijn assistent aan te stellen zonder te weten dat 
Brock een jood is. Een lastige situatie voor Brock die geen flauw idee had van Heideg
gers antisemitisme. Voor de rest blijft hij, zoals voorheen, een goede indruk maken. 

In vriendschap, met  vriendelijke groeten,  E. Husserl

1	 [Briefwechsel 9, 401–2] (zie ook: 31 mei 1932) Baumgarten was succesvol als docent en zou in 1933 bevoegd-
heid krijgen om examens af te nemen. Op dat moment greep Heidegger in.

2	 Wilhelm von Möllendorff was 1 week rector van de Universität Freiburg in 1933. Hij nam ontslag in een rus-
tig protest tegen de Nazi’s. Zijn opvolger was Heidegger. 

3	 Marianne Weber was de weduwe van socioloog Weber († 1920) en tante van Eduard Baumgarten.

4	 [Briefwechsel 4, 159] Heidegger wenst tijdens Nieuwjaar Husserl een blijvend succes met zijn werk. 

5	 [Briefwechsel 4, 288–89] Het is april 1932, Duitsland staat op de rand van anarchie, Hitler verloor de verkie-
zingen. De brief aan Landgrebe, een paar weken na de verkiezingen geschreven.

bw  1931-1932

© ️
2026



332

edmund husserl aan elisabeth rosenberg 1
31 mei 1932,  Lieve Elli,  Vandaag vertelde Eduard Baumgarten me over de mooie 
welkomstbrief die hij van jou had gekregen en over de kinderkleding waar het gezin 
erg blij mee was. Welnu, ik lever een grote inspanning voor hem: brieven aan Adolf 
Grimme, Walter Simons Leipzig, prof. Hect, Göttingen, enz. en het wordt steeds 
duidelijker dat hij een geluksvogel is. Alles komt naar hem toe en lijkt te lukken met 
hem met een professoraat aan onze geliefde Göttingen! (hoewel zonder vast salaris, 
zoiets als een hoogleraarschap met een toelage). Wat een geluk dat Heidegger hem 
wegstuurde, zij het op zo'n vreselijke manier.  Met duizend groeten,  Vader

Husserl heeft er alles aan gedaan om Eduard Baumgarten een positie in Göttingen te 
bezorgen, maar er lijkt niets te gebeuren. Mevrouw Husserl vertelt haar dochter over 
de angst dat Heidegger, die nog steeds ruzie maakt met Baumgarten, mogelijk een Aus-
schließungs Brief heeft geschreven aan Göttingen (‘een Uriah-brief’).2 Nadat Baum-
garten in Göttingen was benoemd, deed Heidegger precies dat. Op 16 december 1933 
schreef Heidegger een vernietigende brief aan Hermann Vogel, Führer der Dozenten-
schaft an der Universität Göttingen: 

‹Doctor Baumgarten is zowel door familiebanden als in de geest ver-
want met de kring van Heidelbergse liberaal-democratische intellec-
tuelen rond Max Weber. Gedurende zijn verblijf hier was hij allesbe-
halve een nationaal-socialist [...] Nadat Baumgarten bij mij was mis-
lukt, ging hij heel vriendschappelijk om met de jood Fränkel, die vroe-
ger in Göttingen werkzaam is geweest en hier pas is ontslagen. Ik ver-
moed dat Baumgarten zichzelf via die omweg in Göttingen aan een 
baantje heeft geholpen [...] Ik houd op dit moment zijn toetreding tot 
de sa voor even onmogelijk als die tot het docentenkorps. Baumgar-
ten is buitengewoon goed van de tongriem gesneden. Op filosofisch 
gebied beschouw ik hem in elk geval als een poseur.›

Malvine Husserl vermeldt de kwestie in deze brief aan haar dochter Elli. 	 ↗

1	 [Briefwechsel 9, 406] Husserl vertelt zijn dochter over de inspanningen die hij levert namens Eduard 
Baumgarten, die Heidegger op zo’n harteloze manier had afgewezen.

2	 ‹Koning David wil de vrouw van Uria hebben. Hij stuurt een brief waarin staat dat Uria op de gevaarlijkste 
plaats moet vechten. Zo geschiedde. Later komt de profeet Natan bij de koning. Natan vertelt: ‘Een rijke 
woont naast een arme. Op een dag krijgt de rijke bezoek en wil een gastmaaltijd klaarmaken maar vindt het 
zonde om een lam uit zijn eigen kudde te nemen. Hij pakt hij het lammetje van de arme en laat dat slachten.’ 
– ‘Wat!’, roept David uit, ‘is dat in mijn koninkrijk gebeurd? De slechterik moet gestraft worden en voor 
het lam moet hij vier lammeren teruggeven. Wie is die man?’ – ‘U, koning David, u bent die man! U bent zo 
rijk. Toch wilde u ook nog hebben wat van een ander was. U heeft de vrouw van Uria genomen.’ ‘Dit kan 
ik nooit meer goedmaken. Het is mijn schuld dat Uria dood is. Ik heb me niet gehouden aan de tien hei-
lige woorden.’›  2 Samuël 11-12 ca. 1000 vc.

husserliana  briefwechsel

Inkijk-exemplaar © 2/17



334

onlangs in de kranten verscheen. We hopen dat het slechts een kwestie is van een of 
andere bureaucratische onderdeur die te ver gaat in de onrust van deze weken, net 
zoals de onrechtvaardigheid en andere pijnlijke gebeurtenissen die plaatsvonden tij-
dens de revolutionaire weken van 1918. – Alstublieft, mijn gerespecteerde en beste 
mevrouw Husserl, neem deze woorden zoals ze zijn: de uitdrukking van onze op-
rechte en onveranderde dankbaarheid.  Heel respectvol de uwe, Elfride Heidegger

edmund husserl aan dietrich mahnke1
4–5 mei 1933  Mijn beste oude vriend, 
U zult begrijpen waarom ik zo laat antwoord op uw mooie brief en felicitatietelegram 
voor het 50 e lustrum van mijn doctoraat. Al in de herfst van vorig jaar begon ik af te 
glijden in mijn oude staat van depressie en de politieke ontwikkelingen drukten steeds 
zwaarder op mijn geest. Nu, op mijn oude dag, moet ik doormaken wat ik nooit voor mo-
gelijk had gehouden: deze creatie van een intellectueel getto waarin ik samen met mijn 
kinderen, mijn werkelijk opmerkelijke, grootmoedige kinderen. Van een nationale wet 
mogen wij onszelf geen Duitsers noemen. Onze prestaties zullen geen deel meer uit-
maken van de Duitse geschiedenis. Ze zullen alleen overleven met eine jüdische Marke – 
waarvan het nieuwe regime naar alle waarschijnlijkheid vastbesloten is om er een ​​litte-
ken van minachting te maken – en als een gif waar Duitse intellectuelen zich tegen moe-
ten beschermen, een virus dat moet worden uitgeroeid. Ik heb ik de ergste persoonlijke 
ervaringen opgedaan – de laatste trof me het hardst omdat ik in Heidegger vertrouwen 
had (wat ik niet langer kan begrijpen), niet alleen in zijn talent, maar ook in zijn karak-
ter.  (De perfecte afsluiting van deze vermeende boezem-vriendschap van twee filosofen 
was zijn zeer publieke, erg theatraal entree in de nsdap op 1 mei. Eerder was er al sprake 
was van zijn zelf geïnitieerde breuk m.b.t. tot mij – in feite, kort na zijn benoeming in 
Freiburg – en de afgelopen jaren, zijn antisemitisme, dat hij steeds krachtiger tot uitdruk-
king bracht – zelfs in de kliek van zijn meest enthousiaste studenten, evenals rond de fa-
culteit.) Dat was moeilijk om overheen te komen. Ik moest ook de manier overwinnen 
waarop Heideggers ‘Existenz’-filosofie, grotendeels gebaseerd op karikaturen van ideeën 
uit mijn werk, cursussen en privé-instructies) de radicale en fundamentele wetenschappe-
lijke betekenis van mijn levenswerk verdraaide, de hemel in prees en daarna afprijsde als 
iets dat volledig overtroffen en overbodig was en onwaardig om te studeren. Ook dat viel 
niet mee. Maar ik had dat allemaal overwonnen, en in mijn jaren als emeritus hoogleraar 
voelde ik me zelfs in mijn luisterrijke isolement echt best goed, want ik maakte gewel-
dige vorderingen – tot wederom het ongemak van vooral de ouderdom begon met de be-
geleidende depressie, misschien alleen de negatieve resultaten van overwerk, waar ik na-
tuurlijk ook weer overheen kwam. Maar wat deze laatste maanden en weken hebben ge-
bracht, raakt de  wortels van mijn bestaan... ​ ​

 ​Je oude en trouwe  E. Husserl

1  [Briefwechsel 3, 491–93] Husserl was op vakantie in Orselina toen hij Frau Heidegger’s brief kreeg.

husserliana  briefwechsel

© ️
2026



333

malvine husserl aan elisabeth rosenberg 1
Freiburg 21 juni 1932  Beste Elli,  Gisteren bezocht Baumgarten ons met zijn oom 
uit Kiel. Onkel reist voor zijn eigen zaken naar Göttingen en wilde met papa pra-
ten over de mogelijkheid van een bezoek aan Hermann Nohl omdat daar weken-
lang niets is gebeurd en je kunt je terecht kan afvragen of dat een goede uitkomst is 
voor iets dat zo briljant is begonnen. Er valt te vrezen dat Heidegger een Uriah-brief 
heeft geschreven, vooral omdat hij alweer een botsing met Baumgarten heeft gehad 
een tijdje geleden. 

Met vriendelijke groet,  Mama

malvine husserl aan de rosenbergs2
25 januari 1933,  Lieve kinderen,  Het was in de beste zin van het woord een zeer ge-
slaagde viering: een grotere, hartelijkheid, waardering en respectvolle bejegening is 
onmogelijk (bovendien waren Heidegger en zijn vrouw er ook). 

Met liefde, Mama

elfride heidegger aan malvine husserl3
Freiburg 29 april 1933,  Geachte mevrouw Husserl,
In deze donkere weken voel ik de grote behoefte om, en ik spreek ook namens mijn 
man, u en uw man een paar woorden te schrijven. We willen allebei zeggen dat we 
vandaag, zoals altijd, met oneindige dankbaarheid terugdenken aan alles wat u bei-
den voor ons heeft betekend. – Hoewel mijn man andere wegen in zijn filosofie 
moest volgen, zal hij nooit vergeten hoeveel er als Schüler Ihres Gatten auch gerade 
für seine eigenste Aufgabe gewonnen hat. En ik zal nooit alles vergeten wat u zelf met 
ons gedeeld heeft, in vriendelijkheid en vriendschap, tijdens de moeilijke jaren na 
de Große Krieg. – Het doet me pijn dat ik u in de afgelopen jaren misschien niet vol-
doende deze dankbaarheid heb betoond, hoewel ik nooit echt heb begrepen welke 
opeenhoping van misverstanden u ertoe brachten ons slechts te zien als twee men-
sen die u hadden teleurgesteld. Ondanks dat alles blijft onze diepe dankbaarheid be-
staan ​​voor de bereidheid van uw zoons om zichzelf opofferen. De bedoeling van 
deze nieuwe wet is precies dat we, onvoorwaardelijk en met volledig respect, dege-
nen erkennen die door hun daden opkwamen voor ons deutsches Volk in zijn uur van 
de grootste nood. Des te meer waren we geschokt toen de naam van uw zoon in Kiel 

1	 [Briefwechsel 9, 409] Otto Baumgarten (1858-1934) doceerde tot 1926 theologie in Kiel.

2	 [Briefwechsel 9, 416] Husserl nodigde Heidegger thuis uit voor een Philosophentee ter ere van het 50 e 
lustrum van zijn doctoraat. Hij nam de uitnodiging aan. Een week later kwam Hitler aan de macht. 

3	 [Briefwechsel 4, 160–61] Vanaf 4 april 1933 moesten alle joodse ambtenaren, behalve die in Der Große Krieg 
hadden gevochten, verplicht met pensioen. Husserl’s zoon Gerhart raakte in 1916 ernstig verwond. 
Toch werd de rechtsgeleerde gedwongen de Christian-Albrechts-Universität zu Kiel te verlaten. Op 20 april 
werd Heidegger rector in Freiburg om de Gleichschaltungspolitik uit te voeren. Op 28 april werd de wet 
opgeschort en Husserl keerde met zijn joodse collega’s terug. Zijn zoon werd in Kiel niet hersteld.

bw  1932-1933

Inkijk-exemplaar © 2/17



335

edmund husserl aan roman ingarden1 
Freiburg, 11 oktober 1933  Beste vriend, 
Heidegger is de nationaal-socialistische rector (volgens het Führerprincipe) hier in 
Freiburg. Tegelijkertijd is hij vanaf nu de leider van de hervorming van de universi-
teiten in het nieuwe Reich. De oude Duitse universiteit bestaat niet meer; voortaan 
is de bedoeling een ‘politieke’ universiteit. Een opmerkelijke tijd. Zal ik kunnen wer-
ken, leven, als een niet-Arische, gedenationaliseerde, etc.?  Ik en mijn vrouw groe-
ten u in de geest van oude vriendschap.  E Husserl

edmund husserl aan julius stenzel (concept)2
28 maart 1934  Geachte en waarde dokter, 
[...] Ik merk op dat u mij, in navolging van de suggesties van Scheler en Heidegger, 
ook beschouwt als een platonist of, wat op hetzelfde neerkomt, dat u de fenome-
nologische reductie verwart met de eidetische reductie. Niemand lijkt het nodig te 
vinden om te lezen en serieus te nemen wat ik zeg over de reductie. Scheler zou be-
ter moeten weten. Echt, ik ben verder verwijderd van het platonisme en elk a-prio-
ristisch ontologisme dan enige vroegere of huidige filosoof – onvergelijkbaar verder 
zelfs dan Dilthey...

max born aan bertrand russell
Obersdorf (Allgäu), 12 juli 1951,  Geachte professor Russell, 
Uw boek A History of Western Philosophy heeft mij zoveel genoegen verschaft dat ik 
zo vrij ben u enkele woorden van dank te schrijven. Toen ik een tijdje geleden in Göt-
tingen was stuitte ik op een negatieve houding tegenover uw behandeling van Plato 
en van de Duitse idealistische school. Ik ben op school gekweld met Plato en ik heb 
altijd een grondige hekel gehad aan de Duitse filosofie, m.n. aan Hegel. Daarom be-
gon ik opgewekt en met steeds meer plezier door te lezen totdat ik bij uw gematigde 
alhoewel besliste afwijzing kwam van sommige van de moderne scholen van ‘sub-
jectivistische waanzin’. Ik ben enige tijd leerling van Edmund Husserl geweest maar 
zijn ‘fenomenologie’ bevredigde mij toch niet en Heideggers moderne versie vind 
ik stuitend. Ik neem aan dat u haar niet de moeite van het memoreren waard vond. 
Mijn zoon en schoondochter hebben hun pasgeboren zoon Max Russell genoemd, 
een combinatie van mijn en uw naam. Op de heenweg heb ik een week in Kopenha-
gen bij Niels Bohr gelogeerd en had ik enkele zeer interessante gesprekken met hem 
over de filosofische grondslagen van de quantumtheorie. 
Hoogachtend  Max Born


1	 [Briefwechsel 3, 290–91] Op 1 oktober 1933 had Heidegger zichzelf benoemd tot Führer-Rektor voor 

één jaar. Daarmee kwam het recht om zonder overleg met wie dan ook zijn eigen programma uit te 
voeren waarover hij al eerder had gesproken. Husserl meldt zijn eigen reacties aan Ingarden.

2	 [bw 6, 429] In deze kladbrief aan Julius Stenzel (1883-1935 filoloog en filosoof) maakt Husserl enkele 
kritische opmerkingen over Stenzel’s recente Dilthey und die deutsche Philosophie der Gegenwart (1934).

bw  1933-1934

© ️
2026



336

Aydin, Ciano (red.)  De vele gezichten van de fenomenologie, Kampen 2007, Klement
Bakker, Reinout  De geschiedenis van het fenomenologisch denken, Utrecht 1969, Het Spectrum 
Beerling, R. F  De transcendentale vreemdeling; Een Studie over Husserl, fenomenologie en soci-

ale wetenschappen, Amsterdam 1965, Meulenhoff
Bernet, Rudolf  Husserl en Heidegger over de fenomenologische reductie en het fenomeen van het 

zijn. ‘Naar leeuweriken grijpen’, Leuven 1994, upl
Boehm: Rudolf  Fenomenologie en sensibiliteit; Tien opstellen 1982-1991, Gent 1992, Kritiek
Brus, Bernard Theodoor  Zoekend naar een derde weg; Studies m.b.t de betekenis van weten-

schappelijk onderzoek voor de onderwijspraktijk, iii: Leren bij Husserl, Tilburg 1978, Zwijsen
De Boer, Theo  De ontwikkelingsgang in het denken van Husserl, Assen 1966, Van Gorcum  
De Boer, Th.  Fenomenologie, een lied van schijn en wezen, in: Filosoferen, Brussel 1977, Samson
De Boer, Theo  Van Brentano tot Levinas; Studies over de fenomenologie, Meppel 1989, Boom
De Folter, Rolf J.  Normaal en abnormaal; Beschouwingen over het probleem van de normali-

teit in het denken van Husserl,  Schütz en Foucault, Groningen 1987, Historische Uitgeverij
Kockelmans, Joseph J.  Phaenomenologie en natuurwetenschappen; Een inleiding in de wijs

begeerte der natuurwetenschappen, Haarlem 1962, De Erven Bohn
Kockelmans, Joseph J.  Edmund Husserl; Een inleiding tot zijn fenomenologie (Denkers over 

God en wereld 5), Tielt/Den Haag 1963, Lannoo  
Kockelmans, J.  De fenomenologische psychologie volgens Husserl; Een historisch-kritischse stu-

die (Randgebieden 10), Tielt/Den Haag 1964, Lannoo 
Langeveld, M. : Beknopte theoretische pedagogiek (1944), Groningen 197414, Wolters-Noordhoff 1
Van Dongen, Hein: Geen gemene maat, over incommensurabiliteit, Leende 1999, Damon
Van Essen, Mineke c.s. (red.)  Van fenomenologie naar empirisch-analytische psychologie; Over 

F. J. J. Buytendijk, J. Linschoten, B. J. Kouwer & A. D. de Groot, Amsterdam 2018, Bert Bakker
Van Peursen, Cornelis A.  De tijd bij Augustinus en Husserl, Groningen 1953, J. B. Wolters
Van Peursen, C. A. & van de Hulst, C.  Phaenomenologie en natuurwetenschap; Bezinning op 

het wereldbeeld, Utrecht 1953, J. Bijleveld
Van Peursen  Fenomenologie en werkelijkheid, Antwerpen/Utrecht 1967, Het Spectrum
Van Peursen  Fenomenologie en analytische filosofie, Hilversum 1968, De Haan 
Veldhuis, Henri  Geen begrip voor de ander; De kritiek van Emmanuel Levinas op de Westerse 

filosofie, i.h.b. op het denken van Husserl en Heidegger Utrecht 1990 Fac. Godgeleerdheid ru

1	 ‹Voorlopig verduidelijken wij de term fenomenologisch door te zeggen dat wij het verschijnsel in de 
voor ieder toegankelijke verschijningsvorm bezien om pas later tot een verder reikende en toch 
sobere wijsgerige interpretatie te komen. Een fenomenologische werkwijze gebiedt ons – ook waar 
wij andere, diepere zekerheden hebben – de mede-onderzoeker te ontmoeten in het fenomeen waar-
over we het samen wensen te hebben en over nergens anders. Wij gaan dus niet uit van ‘een algemeen 
begrip’ maar van het verschijnsel zelf zoals het in die ervaring wordt aangetroffen. Een ervaring die 
wij allen kunnen delen als wij slechts bereid en in staat zijn die ervaring te laten gelden. D.w.z. niet 
reeds in deze fase van ons onderzoek vooruitlopen op de beschikbare inzichten en prematuur hun 
uiteindelijke zin geopenbaard willen zien.› (Langeveld 1974 p. 29)

nederlandse secundaire literatuur

Inkijk-exemplaar © 2/17



337

fenomenologie als houding  Bijdragen aan een fenomenologische wijsbegeerte
auteurs  Chris Bremmers, Gerrit van der Heiden en Peter Reynaert
uitgever  Brussel vub-Press/ Politeia 2018
samenvatting  Fenomenologie als houding is een staalkaart van hoe fenomenologie van-

daag de dag wordt beoefend. De bundel toont aan dat fenomenologie een nog steeds 
relevante stijl van filosoferen is in het hedendaagse filosofische discours. 

	 Dit boek van het Gezelschap voor fenomenologische wijsbegeerte en bundelt een selectie 
van bijdragen aan studiebijeenkomsten en conferenties door leden en gastsprekers. 
Diverse auteurs stellen expliciet de vraag over de specificiteit, de unieke kenmerken van 
de fenomenologische instelling. 

	 De tweede categorie bijdragen werpt licht op specifieke onderwerpen uit de wijsgerige 
psychologie en ethiek aan de hand van de fenomenologische benadering. 

	 Het derde deel is gewijd aan de fenomenologische interpretatie van hedendaagse cul-
tuur. Het Gezelschap voor fenomenologische wijsbegeerte werd opgericht in juni 2006, met 
als doel het beoefenen van de fenomenologisch georiënteerde wijsbegeerte in het 
Nederlandse taalgebied te bevorderen.

de crisis van de europese wetenschappen

edmund husserl  De crisis van de Europese wetenschappen en de transcendentale fenomenologie
vertaling & annotatie  Willem Visser, Amsterdam 2018 Boom (serie Grote Klassieken)
samenvatting  Analyse van de zingevingscrisis van de westerse wereld. 
	 In deze Einleitung in die phänomenologische Philosophie komt Husserl tot de conclusie dat 

de westerse wereld in een zingevingscrisis verkeert. Hij toont aan dat er een diepe kloof 
is ontstaan tussen de ‘leefwereld’ en de wetenschap. De wetenschap, ontwikkeld om 
de wereld te begrijpen, is tot instrument verworden dat ons in het dagelijkse bestaan 
voorhoudt dat wij ‘er niets van begrijpen’. 

	 Na de analyse presenteert hij in deel 2 zijn fenomenologische methode als oplossing voor 
de crisis. 	                                                         (hua vi)

fenomenologie als houding

over de oorsprong van de meetkunde
	 vertaling  J. Duytschaever 
	 inleiding & annotatie  Rudolf Boehm
	 Het Wereldvenster, Baarn 1977 

© ️
2026



338

Verwijzingen tussen haakjes: (1) zijn redactionele eindnoten. Deze staan in Bijlage 1. 
Pagina’s na 209 verwijzen naar de Bijlagen na de Duitse Originalausgabe, bw=Briefwechsel.

Afkorting p. verwijst naar de betreffende uitgave en blz. naar onderhavige tekst (h.l.).

biografische schets bij enkele namen

L.E.J. (Bertus) Brouwer (1881-1966) was een internationaal bepalende wiskundige uit de 	
20e eeuw en een filosoof met mystieke denkbeelden. Grondlegger van de topologie 
en het intuïtionisme.

Donald Davidson, (1917-2003) was een exponent van de analytische filosofie, die zowel de 
taalfilosofie als de philosophy of mind heeft verrijkt. Hij beïnvloedde o.m. de wiskun-
dige, logicus en filosoof Willard Van Orman Quine en Alfred Tarski.

Viktor Frankl (1905-1997) De geestelijke autonomie bepaalt hij met Heidegger als bei-
sich-sein, indem es bei anderem Seienden ist en is onherleidbaar tot mentaal-fysieke of 
sociale elementen, die voorwaarden zijn maar geen oorzaken. Frankl onderscheidt 
drie waardensferen: Erlebniswerte (vreugde, liefde, vertrouwen), Schöpferische Werte 
(daad, arbeid, scheppen) en Einstellungswerte (lot, lijden) die hij de hoogste noemt.1

Rudolf Hermann Lotze (1817-1881) ‘Het oorzakelijke verband tussen fysicochemische wet
matigheden (mechanicisme) en natuurlijke doelgerichtheid (teleologie) kan goed ge
bruikt worden voor een daar bovenuit reikend doel. Metafysica gaat meer over de 
waarde en doel van kennis.’ 
‘Waarden zijn niet aan de ervaring gebonden. Zij bezitten hun eigen geldigheid.’

Gerardus Heymans (1857-1930) werkte Fechners grondgedachte over het psychisch 
monisme op originele wijze uit en veronderstelt dat alle werkelijke processen psy-
chische processen zijn die zich, door onze zintuiglijke organisatie, als fysieke ver-
schijnselen voordoen.

Gerardus van der Leeuw (1890-1950)  Los van een ministerschap van ok&w vlak na de oor-
log was hij godsdiensthistoricus en -fenomenoloog. Zijn in vijf talen verschenen 
Phänomenologie der Religion (1933) is een internationaal standaardwerk. 

	 < fiPrachtig schrijvend, uitstekend sprekend, zeer kunstzinnig en onbegrijpelijk uni-

verseel, tegelijk uitermate beminnelijk en eenvoudig gedragen door een deemoedig 

en krachtig geloof, heeft hij diepgaande invloed uitgeoefend op het geestelijk leven 

van zijn tijd. >2  ‘ fiDe dans is profaan geworden, maar dat doet niets af van de oorsprong.’
Jan Patoçka (1907-1977) was Husserl’s belangrijkste Tsjechische leerling in Freiburg. 

Als woordvoerder van Charta 77 werd hij in 1977 gearresteerd na een ontmoeting 
met de Nederlandse minister Van der Stoel. Hij stierf enkele dagen later.

1	 zie:  Aerztliche Seelsorge 1948 en Homo patiens 1950; vgl. Louis Janssens Personalisme en democratisering, 
Brussel 1957.

2	 Slotakkoord van het lemma over V. d. Leeuw in de Winkler Prins-Encyclopaedie door dr. J. M. van Veen, 
Amsterdam 19516.	 

register

Inkijk-exemplaar © 2/17



339

naamregister

Anders, Günther  34

Arendt, Hannah  187, 228-232, 247, 347

Aristoteles  142, 213, 215, 251, 263  

Arnim, Hans von  24, ook: Archiv bw

Augustinus  222-223, 334 

Austin, John L.  12 

Avenarius, Richard  48, 54, 311, 313 

Bachelard, Gaston  303-309, 347

Bar-Hillel, Y.  76, 204 

Baumann, Julius  27-29 

Bealer, George  103 

Benoist, J.  76, 204

Berg, J.H. v.d.  210-222, 273-’4, 309, 347

Bergson, Henri  191, 211, 227, 258, 285, 311 

Berkeley, George  25, 71, 158 

Bernays, Paul  28 

Bernet, Rudolf  202-204, 318, 334 

Beyer, C.  49, 203, 204 

Biemel, W.  9, 91, 159, 201, 207, 275, 314 

Blecksmith, Richard  71, 204 

Bolzano, B.  22, 25, 41, 49, 75, 203

Bor, Jan  16, 210, 219, 224, 234, 283

Breda, H. L. van  38, 59, 99, 203, 210, 300 

Brentano, Franz  14-26, 37-43, 70-89, 

122-125, 162-216, 272, 278, 313-334 

Jan Maurits Broekman (1931)  202, 303

Brouwer, L.E.  35, 199, 336

Bühler, Karl  194 

Cairns, Dorion  8, 34-44, 189, 208, 276 

Cantor, Georg   24, 42, 55 

Carathéodory, Constantin  28 

Carnap, R.  34, 137-141, 190, 206, 237-240 

Carr, David  154, 207 

Carr, Herbert Wildon 37 

Cassirer, Ernst  30, 315,  bw 329 

Chrudzimski, Akadiusz  66, 204 

Conrad, Theodor  30, 181-183

Conrad-Martius, Hedwig  181-182 

Dathe, Uwe  28, 203 

Daubert, Johannes  28-29, 181

Davidson, D. (1917-’03) 63, 72, 192, 234-242 

Delfgaauw, B.  216, 278

Denys, Damiaan  211, 287, 301, 354 

De Palma, Vittorio  63, 143, 145, 204, 206

Descartes, René  13, 20, 34-’5, 94-96, 111, 

158, 234-237, 274-278, 291 

Dewey, John  162, 234-237, 245-249

Diemer, Alwin  181, 202

Dilthey, Wilhelm (1833-1913)  29, 207, 

212, 227, 256-288, 303, bw 323, 333

Dreyfus, Hubert  194, 195, 206, 208, 237 

Drummond, John J.  58, 70, 203, 208

Eeden, Frederik van/Fontijn, Jan  349

Ehrenfels, E. Christian von  71 

Eliade, Mircea  212, 224, 269-286, 346 

Erdmann, Benno  46 

Erhard, Christopher  79, 205 

Farber, Martin  190, 280 

Fechner, G. T.  112, 145, 206, 219, 336-349

Fichte, Johann Gottlieb  32, 198, 307 

Fine, Kit  70, 203

Fink, Eugen (1905-1975)  35, 38, 183, 319, 323 

Fisette, Denis  49, 203-205 

Føllesdal, Dagfinn Kåre  192, 206  

Frankl, Viktor E. 224, 291, 336

Frege, G. 12, 21-26, 42-75, 131-162, 190-206

Gadamer, H.-G. (1900-2002)  34, 303

Galileï, Galileo  156-157, 234, 236

© ️
2026



340

aanhangsel

Geiger, Moritz  181 

Gerlach, Hans-Martin  25, 28, 203

Ghesquiere, Rita Bouckaert-  303, 305 

Goodman, Nelson  141 

Graßmann, Hermann  46

Grush, Rick  156, 157, 234, 236 

Gurwitsch, Aron  34, 189, 190, 275, 276 

Hall, G. Stanley  219, 348 

Hall, Harrison  143, 206

Hare, Richard M.  72 

Hartmann, Nicolai  162, 229, 299, 332 

Heidegger, M.  iv, 14, 31-36, 183-264, 

283-325, bw 302-333, 334 e.v.

Heijne, Bas  234

Heymans, Gerard 336, 348

Hilbert, David  28, 42, 54 

Hobbes, Thomas  21, 236 

Hume, David  13, 25, 77, 102-110, 158 

Husserl, Adolf Abraham (vader)  20, 264

Husserl, Dodo  (schoondochter) 36 

Husserl, Edmund  20 e.v. 207-222 e.v.  	

Husserl, Ger. (zoon)  31-36, 189, 189, 198 

Husserl, Julie (moeder)  20 

Husserl-Steinschneider, Malvine  19-

26, 36-39, 189, 257, 300, 323, 329-331 

Husserl, Wolfgang (zoon)  26, 31, 36, 193 

Ingarden, R.  15, 141, 181-’3, 204, 302-345 

Jackendoff, Ray  195, 209 

Jaensch, Erich Rudolf F.  28, bw 328 

James, W. 25, 37, 106, 160, 219-286, 350, 353

Jaspers, Karl 7, 188, 211, 228, 234, 235, 

244, 264, 272-291, bw 322, 329

Jern, I. 100, 205

Jung, C.G.  25, 32, 60, 214, 259-263

Kant, Immanuel  13-44, 74, 87, 107-110, 

158-175, 200-212, 250-297

Kaufmann, Felix / Fritz  189-194, 322 

Kern, I.  9, 45, 58, 92, 104, 124, 128, 202-206 

Kettering, Emil  187, 209 

Kindinger, Rudolf  24, 203 

Klein, Felix  41 

Koffka, Kurt  193, 194 

Köhler, Wolfgang  193, 194 

Kohnstamm, Dolph  189, 301 

Kohnstamm Philipp  282, 292, 301

Königsberger, L.  21 

Koning, A. J. J.  202, 273

Konstantinović , Zoran  303

Kronecker, Leopold  20 

Kusch, Martin  48, 203 

Landgrebe, L.  32-37, 183, bw 318 e.v.

Langeveld, M. J.  220, 273, 301, 336

Leeuw, G. van der  220, 259, 271, 286

Leibniz, G. W.  20, 25, 48, 114, 296 

Levinas, Em.  36, 139, 188, 197-224, 283, 

307, 334

Lewin, Kurt  193 

Liebert, Arthur  38, 200 

Lipps, Theodor  28, 29, 50, 181-182, 221 

Livingston, Paul  192 

Locke, John  25, 69, 71

Lohmar, Dieter  80, 104, 205, 209, 316-’7 

Lotze, R. 21-28, 51-68, 203, 302, 336, 348

Luijpen, W.  216

Mach, E.  48-54, 108-109, 296, 311, 348

Mahnke, D.  194, 228, bw 318, 328

Malachowski, Charlotte  194 

Marbach, E. 45-58, 104-128, 202-206, 315

Inkijk-exemplaar © 2/17



341

naamregister

Marcuse, Herbert  36 

Marty, Anton  74-75

Masaryk, Tomáß  20-22 

Masullo, Aldo  185, 209 

Mayer, Verena  79, 203-206

McIntyre, Ronald  66, 205 

Meinong, Alexius  26, 162, 193, 203 

Melle, U.  10, 176-178, 201-208, 314-’6

Merleau-Ponty, M.  188-194, 220, 194, 302

Miller, J. Philip  42, 203 

Minsky, Marvin 194 

Mohanty, Jitendra N.  155, 202-207

Moran, Dermot  29, 89, 202, 205 

Müller, Georg Elias 27-29, 182

Münch, Dieter  48, 203, 205

Nancy, Jean-Luc  87, 315, 359

Natanson, Maurice  194, 209 

Natorp, P.  29-30, 57, 107, 11o, bw 318 e.v.

Neff, Paul  222, 286, 346, 352

Neske, Günther  187, 209 

Niemeyer, Max (uitgever)  27, 253 

Null, Gilbert T.  71, 204 

Ortiz Hill, Claire  42-48, 66, 74-’5, 204-’5

Otto, R. 32, 224-331 bw 316 e.v.

Patoçka, Jan  104, 206, 336 

Peirce, Charles  65, 66, 204, 213, 245 

Petitot, Jean  196, 209

Pfänder, Alex  29-33, 89, 163, 181, 182, 

208, 220, Briefwechsel 316 e.v.

Philipse, Herman  143, 207 

Piazza, Tommaso  50, 103, 204

Pitte, M. van de  192, 209 

Plato (-nisme)  51, 68, 142, 181, 213, 234-

250, 296, 333

Poincaré, Jules-Henri (1854-1912)  41 

Quine, W. V. 162, 192, 209, 234, 240, 336 

Rang, Bernhard  10, 118, 206, 315 

Reinach, Adolf~30-’1, 142, 181-’3, 207, 220

Renouvier, Charles (1815-1903)  27, 219

Rickert, Arnold (beeldhouwer † 1974)  36 

Rickert, Heinrich  30-36, 162, 198, 319-’20

Ricœur, Paul  187, 202, 209, 289 

Rilke, Rainer Maria  19, 302

Ritter, Gerhart  38 

Rogers, Carl (1902-1987)  194 

Rolland, Romain  33, 198 

Rosenberg, Jacob  36, 318 

Rosenberg-Husserl, Ruth  36 

Rümke, H.C.  49, 210, 292-293, 352, 301

Russell, B.  11, 42, 189, 190, 227, 318, 333

Ryle, Gilbert (1900-1976)  36, 203 

Sakakibara, Tetsuya  113, 115, 206 

Sartre,  188, 194, 209, 216-220, 291, 302 

Schaar, Maria van der  66, 205

Scheler, Max  30, 162, 184-208, 220-223, 	

249-253, 275-301, 333 

Sjestov, Leo (Lev I. Schwarzmann)  35, 199 

Schilpp, Arthur  189 

Schleiermacher, Fr. 235, 256, 270-’1, 307

Schlick, Moritz  14, 15, 103, 190, 192, 209

Schmidt, Erhard  28 

Schopenhauer, Arthur  21, 224, 262 

Schröder, Ernst  25 

Schuhmann, Karl  9, 19-36, 201, 203, 207

Schütz, A.  189, 194, 209, 275, 310-313, 334 

Schweitzer, Albert  36 

Sepp, Hans Rainer  19, 25, 203, 315 

Shelton, Jim D.  192, 209 

© ️
2026



342

    naamregister   zaakregister

Simons, Peter   70, 71, 205, 205

Smith, Arthur David  207

Smith, Barry  70, 203-204, 207 

Smith, David W.  62, 142, 192, 202-209 

Søderblom, N. (1866-1931)  220, 269, 271 

Sokolowski, R.  59, 66, 70, 161, 202 e.v. 

Soldati, Gianfranco  66, 205 

Sowa, Rochus  10, 147, 207 

Spahn, Christine  176, 208 

Spiegelberg, Herbert  66, 181, 183, 202/5

Spinoza, Baruch de (Benedictus)  21, 106 

Stein, Edith  32, 33, 39, 181-183, 198, 220 

Stenzel, Julius   318, bw 333

Ströker, Elisabeth  28, 201, 201, 207

Stumpf, C.  23-26, 70, 71, 89, 122, 193, 198

Tanabe, Hasime (Kyoto School)  34 

Troeltsch, Ernst (1865-1923)  35 

Tugendhat, Ernst  83, 205 

Twardowski, Kasimir  26, 183 

Vargas Bejarano, Julio Cesar  208

Verhaeghe, Paul  301 

Waldenfels, B.  187, 202, 209, 303 

Walther, Gerda (fil. v. Husserls school)  286

Weierstraß, Karl  20-21, 41-42 

Welch, E. Parl  37, 93, 183, 188-189 

Welton, Donn  66,  128, 202-208 

Weyl, Hermann (wisk. 1885-1955)  28 

Weyr, Frantißek (1879-1951)  21 

Willard, Dallas  47, 71, 204, 336 

Wittgenstein, Ludwig  11-17, 73, 86-87, 

121, 190, 234-264, 286 

Wundt, Wilhelm  20, 48, 78, 348 

Zahavi, Dan  77, 125, 193, 196, 202-209 

Zermelo, Ernst  28		  ¶

abschattung  vage aankondigingen 
(prefiguraties), schakering, vgl. Eng. 
adumbration. 97, 216, 223. 

abstraheren  in gedachten afzonderen 
van een begrip dat vanuit de aans-
chouwde fenomenen als vertrek-
punt wordt opgesteld; 1, 45, 85, 160.

abstraktion  abstract=denkbeeld, be-
grip, niet als vorm voorstelbaar; te-
genovergesteld: concreet. (Abstracte 
grootheden zijn geenszins onbestaand of 
onwerkelijk, ze zijn ook ontologisch 
waar.)  41-46, 62-85, 102, 113, 131-135, 
152-162, 184, 214-225, 262-295, 311.

affektion  (ont)roerend, aangrijpend 
aandoenlijk 137, 145, 172-’3, 196, 269. 

ähndung  ingeving  16, 191, 215.
ähnlichkeit  overeenkomst, gelijkenis 

45-72, 119-137, 160, 214-224, 281-286.
ästhetik esthetica  3, 32, 41, 139 (kinest-

hesie), 183, 246, 303
akt acta (Lat.) handeling, daad  iii§1; 	  

iv §2-5, 7; -3; vi §2, 3, 5, 6
	 – betekenisvervulling  iv§ 2, 7 
	 – betekenisgevend  iv § 2, 6	
	 – einstrahlig enkelstralig  75-94 
	 – intuitiv  iv §7 
	 – kategorial  iii §1, iv §6, 7 
	 – mehrstrahlig  iv §2 
	 – nichtobjektivierend  vi §3, vii § 1, 	

   ix §1
	  – objektivierend  iv §6, 7 v §1, vi § 6, 

...vii §1, ix §2, 3 
	 – psychischer  iii §1,3, iv § 2, 7, x §4 
	 –reell, reëel = werkelijk, solide  =  eer- 

...lijk, betrouwbaar iv §2,3,6, vii §2. 
	 – signitiv, betekenisdragend iv § 7, vii § 2
	 – terminierend, terminatie =beëindi-

ging, begrenzing, terminatio 
(Lat.) = afbakening, slot, eind  170 

Inkijk-exemplaar © 2/17



343

zaakregister

	 – vielstrahlig, meerstralig  75, 80 
	 – wertend waardering  ix §1,2. 
actualiteit/inaktualität 96, 151 
algemeenheid universeel 45-67, 85, 

134, 153-’4, 300, 336
allgemeinheitsbewußtsein kos-

misch bewustzijn 102, 226. 
analytisch  12-120, 154-176, 190-’6, 

216
anschauung aanschouwing, intuïtie 

onmiddellijk inzicht, ingeving  15, 
41-44, 61-109, 123-153, 172, 190-’92, 
215-224, 311-328.

	 – kategorial  70, 86, 87
	 – originär  16, 150
	 – sinnlich  81 
anzeichen aanduiden, aangeven, to in-

dicate  63, 116, 140
appräsentation s.a. Einfühlung, ap-

presentatie, inleving, invoelend, em-
patisch  115, 121, 140 

assoziation  51, 63, 115-123, 131-137
auffassung  apprehension, begrip, op-

vatting, mening, bevattingsvermo-
gen  11, 15, 44-53, 68, 76, 78, 90, 110 
131-133, 142-144, 156-163, 170, 192

ausdruck uitdrukking, zegswijze 
62‑68, 74-76, 79, 102, 115, 130

ausmachen: inhouden, vormen, weergven.
awareness  12
axiologie  148, 152–155, 157–159, 162 
bedeutung significatie, betekenis, in-

houd, aanduiden, zin  46-57, 62-85, 
90-110, 120, 130, 141, 155-163, 186-195

begriff concept, begrip. notie, denk
beeld, idee  26,41-47, 52-61, 68-77, 
81, 141, 196 

behaupten: stellen, handhaven.
beobachten: observeren, focussen.

bewußtsein besef, bewustzijn, gevoel 
13-17, 22, 26, 29, 33, 44, 58-64, 69-72, 
77-108, 111-137, 141-154, 162-175, 186-
190, 194-196.

bildung: vorming, cultuur.
deckung (coincidence) samenvallen, ge-

lijktijdigheid harmoniërend, toeval 
74–76, 121, 125. 

deductief deduceerbaar, afleidbaar  21, 
50, 57.

denken  (na-)denken, beschouwen, aan-
zien  12, 49-59, 63-67, 72-75, 84, 88-
92, 95-102, 121, 129, 132-134, 141-146, 
158, 157, 187-196. 

denkökonomie denkeconomie  56, 57. 
descriptie = beschrijving
diesseits: immanent.
doxa  152, 158, 212. 
eidos, s.a. wesen  70, 103, 222. 
eigenname eigennaam  77. 
einfühlung, s.a. Appräsentation, inle-

ving  39, 140, 210, 220, 258, 259, 267, 
285, 288. 

einklammerung, tussen [ ] zetten 97, 135 
einstellung, gedrag, focus, denk

richting  92-102, 113, 117, 118, 131, 146, 
155, 159, 171, 185, 197

einzeln: apart, enkel, afzonderlijk (vgl. 
individueel).

epistèmè (Gr. epistamai) = kennis, we-
ten, kennistheorie  158-160, 212. 

epoche 33, 88, 92-111, 124, 126 133, 139, 
149, 157, 183, 186, 188, 211.

erfüllung verwezenlijking, vervulling 
(fulfilment) 65, 69, 70, 80, 81, 84, 168. 

erkenntnis (cognition) kenvermogen, 
kennen/kennis 12-32, 47-65, 82-109, 
142, 152-164, 169, 187, 190, 191, 196. 

© ️
2026



344

aanhangsel

erkenntnistheorie kennistheorie 
30, 50, 60, 63, 142, 153, 162, 179. 

erlebnis (-strom)  (aangrijpende) erva-
ring, bevinding belevingsstroom  30, 
34, 66-115, 138-166, 186-188.

ethiek  24, 35, 81, 94, 157, 161-167, 169-
177, 202, 206, 213-214.

evident duidelijk, klaar blijkend, geldig 
zonder bewijs  49-68, 81-120, 131-162. 

form, soort, systeem  83-101, 115-120, 
126-132, 149-151, 156, 163, 189, 192.

formal formeel, volgens de regels  11, 
41-88, 106, 111, 132, 163, 172, 193.

fülle formeel 79-83, 130, 196.
fundering, grondvesten, fundament 

2, 25-111, 118, 145, 154, 158-195.
ganzes geheel, volstrekt  13, 69- 123.
gedankenexperiment gedachtenex-

periment  16, 51, 159, 192.
gegenstand object, voorwerp, zaak, 

thema, inhoud, iets überhaupt  12-25, 
42-60, 94-118, 129, 133-156, 185.

gegenständlich gerichtheid, het voor 
ogen hebben, grip hebben.

gegenwart actualiteit, aanwezigheid. 
(ge) gliederung geleding, structuur, on-

derverdeling. 
geltung geldig 24, 45, 71, 124, 138, 148.
genesis, s.a. phänomenologie  16, 

81, 82, 109, 124, 125, 132-134.
genetisch  63, 09, 113, 130-135, 144, 

151, 167, 172, 185, 209.
geometrie meetkunde  39, 53, 98, 153/4
gestaltung gedaante, vormgeving.
gevoel  13, 48, 53, 65, 76-83, 106, 111-

115,133, 140, 160-173, 187.
gleichgültig actualiteit, aanwezigheid.
grammatica spraakkunst  60-74, 128. 

horizont horizon gezichtseinder, be-
gripsvermogen  29, 99-153, 181, 211.

horizontintentionalität  109, 
134–136 

hylemorfisme  Een verandering houdt 
iets blijvends en iets wisselends in. Het 
blijvende principe onder elke vitale ve-
randering is de oerstof, het wisselende 
principe van de vorm.1  176, 132, 176.

ich ego het bewuste ik  32, 56, 96, 98, 
106-114, 137, 173, 175.

– personales  109-112
– reines  98, 105, 108-112, 116-119, 123-

126, 147.
– transzendentales  105, 209.
idealismus  97, 98, 105, 135, 140.
– phänomenologischer  140.
– subjektiver  98. 
– transzendentaler  28, 117, 142, 153, 160, 

188.
ideation; s.a. abstraktion; we-

sensschau ideatie; abstractum (Lat.); 
het zien van de essentie, geest of kern van 
het het wezen, het zien van de idee, 
het schouwen van het wezen  15, 16, 
58, 62, 67-70, 74, 86-88, 96, 119, 142, 
161. 

idee, s.a. eidos, wesen de idee, ge-
dachte  13, 17, 30, 47, 52-58, 62, 67-
74, 83, 91-94, 101, 102, 107-110, 121, 
137 140-148, 157-160. 

1  hylemorfisme:  Aristotelisch-Thomistisch 
idee van een tweevoudig zelfstandigheidsbe-
ginsel: in alle dingen zijn stof (Gr. hulè, eigen-
lijk = hout) en vorm (morphè) tezamen gebon-
den. lit.: J Fink-Gremmels, Hylemorfisme: 
materie en vorm, Utrecht 1994; P. Hoenen, 
Philosophie der anorganische natuur, Nijmegen/
Utrecht 1938.

Inkijk-exemplaar © 2/17



345

zaakregister

identificatie gelijkstellen, vereen-
zelvigen  15, 67, 81-84. 

immanent inherent, innerlijk  59, 77, 
90-133, 142, 150, 185-188.

imperatief, kategorischer fil. on-
voorwaardelijk ethische norm, Lat.  im-
perativus = gebiedend  173-174.

inductie v. Lat. inductio = lett.: het in-
brengen, het binnenleiden, invoe-
ren, redeneren van het bijzondere naar 
het algemene  21, 51, 142, 151,258, 278.

intentionalität intentie (fil.), bedoe
ling, oogmerk, opzet  15, 45, 62-65, 
75-97, 107, 109, 155, 163-178, 192-195.

intersubjektivität  16, 32, 89, 115-
118, 124, 136, 140-153, 159, 194, 211.

intuition, s.a. wesensschau door on-
middellijke innerlijke aanschouwing ver-
kregen voorstelling, niet op begripsdenken 
en redenering berustende overtuiging van 
de waarheid, ‘iets doorzien, begrijpen of 
weten, sluimerend of als bij toverslag’ 

	 15, 43, 54, 80-86, 101-103, 177, 188-
192.

irrealität onwezenlijk-, onwerkelijk, 
wereldvreemd  98 

jenseits transcendent.
kausalität oorzakelijkheid  15, 95, 109, 

118, 119, 128, 140, 152, 157, 176. 
kinesthesie (Gr.) bewegingszin  139.
kognitionswissenschaft  136, 188, 

193-196, 207-214.
kommunikation informatie

uitwisseling  64, 66, 81, 156. 
konkretum concreet, wezenlijk, wer-

kelijk, tastbaar  67-72.
konstitution tot stand brengen, licha-

melijk/mentale gesteldheid, condi-
tie 33, 42, 59, 100, 104, 111-118, 121-

155, 164, 173, 178, 179, 188, 193, 211.
korrelation wisselwerking, onder

ling(e) relatie/samenhang/verband 
56, 57, 69-74, 87-107, 114, 115, 127-
129, 151, 158, 188. 

lebens(um)welt leef- of levenswereld 16, 
17, 89, 100, 136, 147-161, 177, 179, 194. 

logica  11, 14, 25, 62, 74, 86, 88, 99, 
100, 123, 165, 169, 170, 181, 225;

	 – apophantische  76; 
 	  – reine  6, 34, 41-60, 75. 
mannigfaltigkeit variëteitenleer  28, 

49, 56.
marburg 22-33, 228, 249, Briefwechsel 
materie  79-83, 99, 109, 127, 166, 176.
mathematiek wiskunde  11-17, 47-57, 

66, 99, 100, 127, 156-160, 183, 189, 207.
meinen menen, denken, geloven, bedoe-

len, aanduiden, passen, denkproces 
64-68, 78, 82, 120.

melodie  13, 122-123, 172.
methode  11, 15, 21-33, 48-58, 70, 89-

101, 107, 112, 127, 160-161, 185-191, 210. 
moment  65-75, 82, 94, 97, 102, 120-

124, 130-135, 140, 145, 150, 169, 187.
monade  114-117.
monismus  146, 187, 192.
motivation  64, 89-93, 110, 117-147, 

152, 171-178, 196, 210. 
naam 67, 69, 84.
naturalisierung  118, 157. 
natuurgetrouwheid  48, 89, 93, 

118, 158-161, 190-196.
neo-kantianisme 31-37. 
noema/noëmatisch  78, 129-132, 135, 

139, 157, 164, 172, 195. 
noesis/noëtisch noëtica  60, 78, 129-

132, 150, 169.

© ️
2026



346

aanhangsel

numineus  220, 224, 266, 169, 2921.
object  13-16, 26, 41-84, 92, 96-103, 110-

114, 120-122, 127-135, 139, 145-151, 
155, 164-169, 172, 176, 186, 187, 191.

objectiviteit  22, 41, 53, 77, 86, 93, 
102, 104, 127, 131, 157, 173. 

ontologie leer van het zijn; gevormd 
van Gr.: on (2e nv. ontos), teg. deelw. 
van einai [zijn], Idg.: verwant met 
hij is + logos [woord, verhandeling] 
60, 70, 71, 74, 89, 169, 310.

persoon  36, 47, 64, 85, 108-113, 117-
118, 150, 175-176.

 phänomenologie  11-16, 22, 28-36, 
57-61, 70-72, 83-84, 89-104, 109-115, 
121-122, 127-177, 181-196. 

	 – genetische 7, 111, 128. 
	 – konstitutive 92, 115. 
	 – statische 111, 128-139, 147-150, 163, 	

187. 
	 – transzendentale 29, 33, 42, 93, 
101, 128, 173, 181-186.
phantasie 22, 27, 34, 77-85, 103, 122-124.
präsentation  34, 83-84, 135.
praxis  34, 59, 118, 158, 175.
propositioneel voorstel, suggestie, 

uitspraak die waar of onwaar kan zijn 
(ook in logica en ethiek)  85, 116, 236.

protention/retention  123-125, 
133-134, 140.

psychofysica  112-113, 118-120, 167.
psychologie  25, 28, 41, 48, 54-58, 99, 

120, 193-195, 202. 
	 – deskriptive  14, 22, 24, 77, 89, 91, 

165, 181.
	 – empirische  128. 

1	 het numineuze = het religieuze an sich, los van 
rationele expressie en ethische gebruiken.

psychologisme  22, 26, 41-58, 69, 91, 
143, 153, 181-186, 193.

qualität  77-80, 123, 127-131, 145, 157-
158, 165-171, 187. 

realisme  142-145, 181, 193, 211. 
realiteit  14-17, 30, 89, 98, 109-123, 

142, 154-156, 161, 195.
reductie  33-34, 89, 94-119, 127. 
– eidetische  99-105, 135, 142, 169. 
– kentheoretische  94-96. 
– phänomenologische  29, 30, 61, 90-93, 

98-99, 107, 115-119, 130, 132, 151, 193.
– transcendentale  96, 110, 152. 
– universale  136, 147. 
reflectie  16, 25, 45, 87-94, 160, 177, 

185-186.
relativisme 48, 52-53, 143, 152-156, 164.
representatie  82-89, 109, 158, 190, 

190.
retentie  123-125, 133-135, 149. 
sachverhalt inhoud, toedracht, 

stand van zaken  61, 82-85, 102. 
satz uitspraak, oordeel, bewering, toe

dracht 52, 55, 73, 76, 82, 190-191.
schriftlozen (Du.: Wilden, Zulu) 46, 

60, 154, 155, 252, 308; zie: blz. 353.
sein zijn, aanwezig zijn, bestaan. 
significatie betekenisaanduiding 
81-86, 131.
sinn zin, betekenis, nut, bedoeling, ge-

dachte, aard  15-17, 25-29, 32, 36, 46-
79, 105, 125, 131-133, 142-146, 150, 
190-193. 

sinnlichkeit zinnelijk, aanschouwlijk-
heid, sensitief, fysiek  81, 86, 109.2 

2  aanschouwing: Opvatting van numineuze erva-
ring die het begripsdenken te boven gaat; door 
aanschouwen (in de geest) waargenomen.

Inkijk-exemplaar © 2/17



347

zaakregister

species  53, 66-69, 73-74, 87, 101-102, 
138, 143.

spraak(gebruik) taal, uitspraak, stijl 
41, 52-55, 71-79, 191-192. 

stuk(ken)  62, 71, 132, 194. 
subject  15-16, 42-66, 77, 85, 89, 91, 

179, 184-186, 195. 
subjectiviteit  57, 59, 96, 99, 128, 

152, 158, 177, 184. 
synthese  17, 32, 43, 81-83, 93, 102, 124, 

132, 137-139, 145, 154, 189.
synthetisch  74, 86, 103-104, 115, 121, 

154, 190-192.
systeem  12, 34-34, 84, 135-142, 163, 

177-178, 195. 
teil (onder-)deel, gedeelte  45, 62-76, 

147. 
transcendent(ie)  53, 84, 86, 89-91, 

116, 166, 168 
type-token-onderscheiding(1)  66-

73, 102.
typus type, soort, groep, model  67, 101, 

130, 153. 
unbestimmtheitsstellen  Plekken 

van onbepaaldheid: open plekken in de 
wereld1

unsinn  onzin, nonsens, dwaasheid  62, 

1	 Een fictioneel verhaal heeft een graad van on-
bepaaldheid waardoor het niet kan worden ge-
ïdentificeerd met een ons bekende wereld: het 
valt niet samen met de wereld buiten de tekst 
en ook niet met de ervaringswereld van de le-
zer. De onbestemdheid biedt ruimte om te par-
ticiperen in het verhaal of fenomeen. Wolfgang 
Iser: The Reading Process: A Phenomenological Ap-
proach Baltimore 1972, vgl. Leerstelle = open plek. 
Het concept Unbestimmtheitsstellen komt van R. 
Ingarden en is uitgewerkt door Iser, zie: Der Akt 
des Lesens, Theorie ästhetischer Wirkung 1976. 

73-78, 92, 98, 114. 
urimpression  oerimpressie  123-134. 
urteil oordeel  30-36, 51-54, 81-104 127, 

166-174.
verhältnis: verhouding, omstandigheid. 
variatie  15, 48, 73-76, 87, 115, 119, 128, 

130, 150, 153, 186-190. 
verkehren: doen omslaan, omkeren
verstand(elijk)  81, 86, 95, 104, 109, 

148, 154, 168, 173, 184. 
voorstelling, denkbeeld  22-27, 64-

82, 144, 155, 165-178. 
waarheid waarachtig, juist, echt 12, 14, 

21, 52-55, 67, 80-88, 121, 155-169, 191. 
waarneming apperceptie bewuste 

waarneming, gewaarwording, cons-
tatering, voorstelling  13-16, 22-27, 
63-65, 77-176, 184, 188, 195.

werden: wording, ontstaan, ontwikkeling. 
wesenheit: essentie. 
wezen essence  12, 15, 42-58, 63-88, 97-

107, 116-117, 135, 145-149, 164. 
wezensaanschouwing intuition de 

l’essence  67, 101, 103, 190-192.
widersinn absurd, onzinnig, onge-

rijmd  55, 74-78, 92, 144. 
wissenschaft 50, 58-61, 89-91, 136, 

147, 153-165, 177, 188. 
zeichen teken, signaal  65-66, 81. 
zeit tijd  13-14, 32, 44, 48, 83, 93-95, 116, 

121-128,134, 138-141. 
– immanente  124. 
– objectieve  124, 134. 
– fenomenologische  124-125. 
zeitfluß tijdstroom  124.
zeitobjekt tijdsobject  124. 
zeitvorstellung  tijdsvoorstelling 

122, 134. ∏

© ️
2026



348

how still the riddle lies     emily dickinson 89
Theo van Baaren Trommels van marmer 1986

Het raadsel ligt doodstil,
want iedere beweging

verraadt ons iets ervan.
Daarom houdt het zich stil,

zodat het – authentiek –
een raadsel blijven kan.1

f

1	 Dr. Th. P. van Baaren (rug) introduceerde het feitelijke begrip schriftlozen ter vervanging van het 
antr0pomorf- en subjectcentristisch gekleurde en kleinerend klinkende ‘primitieven’ e.d. zie: blz. 154.

	 lit: Wij mensen; Religie en wereldbeschouwing bij schriftloze volken, Utrecht 1960.

‘Suivant les principes de la Phénoménologie, il s’agissait de mettre en pleine 
lumière la prise de conscience d’un sujet émerveillé par les images poétiques. 
Cette prise de conscience, que la Phénoménologie moderne veut adjoindre 
à tous les phénomènes de la Psyché, nous semblait donner un prix subjec-
tif durable à des images qui n’ont souvent qu’une objectivité douteuse, 
qu’une objectivité fugitive. En nous obligeant à un retour systématique sur 
n’us-mêmes, à un effort de clarté dans la prise de conscience, à propos d’une 
image donnée par un poète, la méthode phénoménologique nous amène à 
tenter la communication avec la conscience créance du poète.’

‘Quand un rêveur de rêveries a écarté toutes les ‘préoccupations’ qui encom-
braient la vie quotidienne, quand il s’est détaché du souci des autres, quand 
il est vraiment ainsi l’auteur de sa solitude.’

∏

oorspronkelijke tekst van de franse citaten op blz. 305

Inkijk-exemplaar © 2/17



349

‘Dr. Verena Mayer heeft met dit boek een omvangrijk en zo volledig moge-
lijk overzicht gegeven van de denkwereld van de stichter van de fenomenolo-
gie. De ondertitel Denken zonder oordelen zet meteen de teneur. De basis van het 
denken begint met een onpartijdige en onbevooroordeelde waarneming. Dit 
geeft aanleiding tot bewustzijnsprocessen die zich niet beperken tot de filo-
sofie maar ook tot andere wetenschappen. Hoe wordt kennis verworven en 
verwerkt? Hoe is deze bruikbaar in domeinen als natuurkunde, pedagogiek, 
zelfs psychiatrie? 
Na een uitgebreide inleiding, inclusief biografie, schetst Mayer de talrijke 
toepassingsmogelijkheden van zijn denkwereld. 
Een uitvoerig literatuuroverzicht en 27 toegevoegde bijlagen staven het prak-
tisch nut van de fenomenologie. De bijlage van Damiaan Denys legt bijvoor-
beeld de vinger op de wonde van een haperende zorg in de psychiatrie. 
Een uniek overzicht – het eerste Nederlandstalige – van het denken van Hus-
serl met als leidend thema: Terug naar de dingen zelf.’
	                             Marc De Pril  nbd Biblion, 7 juli 2021

‘Verena Mayer laat een welkome stem uit het verleden horen: die van Edmund 
Husserl. De grondlegger van de fenomenologie wilde zurück zu den Sachen selbst. 
In Mayers nu vertaalde werk komen verschillende vakgebieden aan de orde, 
die door Husserls denken zijn beïnvloed.’	                      Trouw, 17 februari 2021

‘Die Auseinandersetzung mit dem peinlich sauber formulierten Quer- und 
Neudenker, der in Halle, Göttingen und Freiburg lehrte und gemäß dieser 
Biografie einen altmodischen Lebensstil beibehielt, lohnt. 
Die Darstellung der Münchner Philosophin Verena Mayer kondensiert Hus-
serls Werk überzeugend.’	             Johanna Schmeller  Die Welt, 25 april 2009

‘Abraxas is een zich «fenomenologisch» noemende uitgeverij die zich ook met 
aandacht voor andere klassieken verdienstelijk maakt. – 
Zowel Das Heilige van Rudolf Otto als de Varieties van William James zijn zo 
schitterend geschreven en hebben zo’n impact gehad op het denken dat zij 
in dit verband in de meest eigenlijke betekenis van het woord klassiek geacht 
mogen worden.’	 Dr. J. A. van Belzen (uva) Psyche en geloof, juni 2004

recensies



350

Na de dood van de vader van de phänomenolgie des geistes in 1831 maakt de na-
tuurkunde zich los van de filosofie en kwam het positivisme en materialisme op. 

De fysicus en filosoof Gustav Fechner (Universität Leipzig) voelde behoefte om een alomvat-
tend filosofisch wereldbeeld te scheppen dat recht deed aan natuurkundige inzichten1 en 
aan de vermogens van het gemoed en de geest. Fechner slaat een brug tussen natuurkunde 
en filosofie door langs inductieve weg een metafysica te ontwikkelen. Door royale uitleg van 
exacte begrippen komt hij tot de albezielingsleer, panpsychisme en psychofysisch parallellisme.2 

Fechner trekt geen scherpe grens tussen planten- en dierenrijk zodat de hypothese dat plan-
ten een ‘innerlijk bewustzijn’ hebben mogelijk 
wordt. Fechner voert deze analogie scherpzin-
nig door. Hij erkent dat ze niet dezelfde exact-
heid waarborgen als de natuurwetenschap. 
Net als Edmund Husserl vraagt hij ruimte voor 
het onbestendige dat hij van het ondefinieer-
bare wil ontdoen. Het psychofysisch parallellis-

me is de opvatting dat het psychische en fysi-
sche, het denken en fysieke, in wisselwerking 
naast elkaar bestaan zonder identiek te zijn. 
Rudolf H. Lotze, medicus/fysioloog, treedt in 
zijn voetsporen. Wilhelm Wundt was pleitbe-
zorger van zowel Lotze als Fechner. Deze laatste 
inspireerde o.m. Ger Heymans, Ernst Mach, en 
G. Stanley Hall, die bij James in Harvard afstu-
deerde en onderzoek deed bij Wundt in Leipzig.

<De gretige James las en herlas Fechners werk, ook tussen de regels door, getuige zijn kapot-
gelezen en zwaar geannoteerde exemplaar van Elemente der Psychophysik uit 1860 dat bewaard 
is gebleven in de Houghton-bibliotheek van Harvard College Library. Fechners invloed op 
William James’ The Principles of Psychology uit 1890 is onmiskenbaar.>3

1	 wet van fechner: De grootte van een stimulus neemt geometrisch toe als de grootte van een waarneming aritme-
tisch toeneemt. De expirimentele relatie tussen bewustzijn en de intensiteit van waarnemingsprikkels 
was wiskundig te formuleren.

2	 Nanna, oder über das Seelenleben der Pflanzen, 1848.
3	 vgl. R. Gerritsen, James, (reeks Kopstukken filosofie), p. 33 e.v. Rotterdam 2004.

= fechners filosofie =

v

Inkijk-exemplaar © 2/17



351

In Nederland vond Fechner een medestander in Frederik van Eeden: ‘Zeer verheugd om 
Fechner’s werk. Dat is wat onze tijd behoeft. Ik zal hem meer bekend trachten te maken.’1 
De bezielde natuur was ook een thema in het werk van Van Eeden. ‘Had hij niet in De kleine 
Johannes een demonstratie gegeven van de autonome gevoels- en ervaringswereld van bloe-
men en planten en had hij niet zijn bekende gedicht over de waterlelie gemaakt waarin deze 
bloem badend in het licht en het water aan zichzelf genoeg heeft? 
Fechner had in het begin van het vierde hoofdstuk van Nanna verteld hoe hij op een zomer-
dag aan een vijver stond en peinzend naar een waterlelie keek die haar bladeren over het wa-
ter had gespreid en mit offener Blüte sich im Lichte sonnte. 
Hoe uitzonderlijk gelukkig zou die waterlelie zijn, had Fechner gedacht, om van boven in 
het zonlicht te baden en van onderen in het water. Waarom zou een waterlelie niet kun-
nen voelen? Zo’n schepsel kon niet gemaakt zijn om uitsluitend voorwerp van nutteloze be-
spiegeling te zijn. Het was zo gebouwd dat het dat baden in zonlicht en water kon voelen.’2

de waterlelie

Ik heb de witte waterlelie lief,
daar die zo blank is en zo stil haar kroon 
uitplooit in ’t licht.

fiRijzend uit donker-koele vijvergrond,
heeft zij het licht gevonden en ontsloot 
toen blij het gouden hart.

fiNu rust zij peinzend op het watervlak
en wenst niet meer...3

1	 Mijn Dagboek, deel i-iv, Van Munster’s u.m., Amsterdam 1931.
2	 Jan Fontijn, Het leven van Frederik van Eeden ii, Amsterdam 1996, p. 96.
3	 Van de Passieloze Lelie; Verzen door Frederik van Eeden, W. Versluys Amsterdam 1901, p. 5.

= frederik van eeden =



352

‘In dit boek wordt duidelijk wel-
ke opvoedingsmethodes de toets 

des tijds niet overleefd hebben omdat 
zij kinderen schade berokkenen en ou-
ders met een schuldgevoel opzadelen. 

In plaats daarvan voegt de schrijfster nieuwe 
effectieve methodes toe die het makkelijker 
maken om verstandig en eerlijk met kinderen 
om te gaan. De toegepaste fenomenologische 
pedagogiek beschouwt het welbevinden van de 
opvoeders als belangrijke omgevingsfactoren. 
Er worden tips gegeven voor een ontspannen en 
open levenshouding waarin de valkuilen van 
emotionele vooronderstellingen zoveel moge-
lijk vermeden worden door het aanleren van 
voortijdige herkenning. We hoeven tenslotte 
niet alles door schade en schande te leren.’

Werkelijkheidsverlangen is altijd 
in diepste zin een verlangen naar aan-

wezigheid, ontmoeting, naar deelname aan een 
zinvolle werkelijkheid.
In die zin is het ook een ‘religieus’ verlangen.

De ervaring is met een onzichtbare betekenis geladen.
Paul Neff schetst een weg langs de gestalten ach-
ter de woorden. Het vermogen tot symbolisch 
zien is wat Husserl de Wesensschau noemt en 
door indringend en zuiver aanschouwen de 
kern van het aanschouwde in zich te voelen 
opgaan. H. C. Rümke formuleerde het als een 
zich zinvol ingeschakeld voelen in het geheel van het 
zijnde. Deze oergrond wordt ervaren als oer-
grond van alle delen en als grond van mijn grond.

= fenomenologische systeempedagogiek =

=
 f

en
o

m
en

ol
o

gi
sc

h
e 

pe
d

ag
o

gi
ek

 =
=

 f
en

o
m

en
ol

o
gi

sc
h

e 
m

ys
ti

ek
en

 =

!

Inkijk-exemplaar © 2/17



353

= fenomenologische klassieken =

volgens william james heeft onze hedendaagse cultuur een
probleem met denken over leven na de dood.

fiPopulair-wetenschappelijke 
publicaties beweren keer op 

keer dat ons spirituele leven af-
hankelijk is van de werking van 
ons brein. 
Hoe is het dan mogelijk dat ons be-
wustzijn op een of andere wijze blijft 
bestaan als na de dood alleen het stof-
felijk overschot resteert? William 
James poneert dan de heersende ge-
dachte:

fiHet denken is een functie van de hersenen.

Dwingt deze theorie ons logischer-
wijs om ideeën over de onsterfelijk-
heid van de ziel naar de prullenmand 

te verwijzen? Moet ze werkelijk elke echt consistente denker verplichten 
zijn hoop op een hiernamaals op te offeren ter wille van zijn plicht om alle 
consequenties van een wetenschappelijke waarheid te aanvaarden?
‘Ja’, zullen sommigen zeggen. ‘Nee’, zegt James, ‘stoom is toch ook niet 
het ultieme doel van de fluitketel?’
Ruimhartig, met humor en eruditie formuleert de eminente filosoof en 
psycholoog zijn bezwaren tegen de stelling. Zijn mild gekruide betoog 
sluit aan bij kwantumtheoretische ideeën over non-lokaliteit. Het is deze 
actualiteit die dit scherpzinnige essay de lof toekent van een kleine klas-
sieker.

‘Een waarlijk prachtig stukje werk, waarin James een zeer originele bijdrage levert aan het hele 
debat over de mogelijkheid of onmogelijkheid van een onsterfelijke ziel.’ 

Taede A. Smedes



354

ccxxii

uitgeverij abraxas

  _    Rudolf Otto: Het heilige; over het buitenredelijke van religie    _
‘Dit bewonderenswaardige boek is in godsdienstwetenschap en -filosofie nog altijd een topper. 

Hoewel het heilige ook rationele kanten heeft, zoekt Otto het meest eigene van het religieuze 

in de niet-rationele ervaring van het numineuze: in wat ons diep aangrijpt en ontroert zonder 

dat wij het nu direct kunnen benoemen. Vandaar het befaamde, door hem geijkte begrip myste-

rium tremendum & fascinosum: het mysterie dat ons doet huiveren en tegelijk ook fascineert, terwijl 

het zich onttrekt aan onze begrippen. In zijn onderzoek van het heilige, dat hij prachtig weet 

te verwoorden, betrekt hij behalve de Bijbel en niet-christelijke godsdiensten ook poëzie en 

kunsten als muziek. Wie zijn godsbegrip zoekt te verhelderen, kan niet om dit boek heen.’

‘Na lezing van het adembenemende Het heilige blijf je als lezer verbaasd achter over Otto’s 

diepzinnigheid en subtiele inzichten. Hij brengt het denken een moment tot stilstand.’

•
 _    Rudolf Otto: De genadereligie van India en het christendom    _

‘De uitgave van dit boekje is daarom zo belangrijk, omdat wie Otto’s hoofdwerk Das Heilige 

wellicht gelezen heeft als godsdienstfilosofische theorie, nu merkt hoezeer hij persoonlijk was 

geraakt door de werking van dat mysterieuze iets, dat ons deel doet hebben aan een bovenra-

tionele werkelijkheid. Dat hij een groot kenner van de voor-Indische godsdiensten was blijkt 

uit dit werk, waarin hij met name van het hindoeïsme een diep reikend en verhelderend beeld 

geeft door overeenkomsten en verschillen aan te wijzen met het christendom. Voor Otto (1869-

1937) is het heilige een autonoom iets. Das ganz andere, dat rationeel weliswaar niet te kennen 

valt, maar wel innerlijk te beleven. De uitgever heeft het boek bewonderenswaardig verzorgd 

door er met grote kennis van zaken geschreven inleidingen, nawoorden en aantekeningen als-

mede citaten van Otto aan toe te voegen. Een subliem boekje dus, waardoor velen zich kunnen 

laten verrijken.’ 

• 
_    Rufus Jones: Quakers, beeld van een humanitaire religie    _

‘In korte duidelijke hoofdstukjes krijgt de lezer een goed inzicht in het geloof van de Quakers: 

in ieder mens is de goddelijke vonk aanwezig die aanspoort tot een volwaardig menselijk, lief-

devol leven. 

Quakers zijn ervan overtuigd dat via mystiek een innerlijk zachtmoedig geloofsleven kan wor-

den bereikt en God onze wereld alleen ten goede geschapen heeft en dat alle mensen dat god-

delijke ideaal kunnen bereiken. Ze zijn vooral in de praktijk gericht op uitvoering van deze 

gedachten. Vooral In deze tijd is hun geloofsbeleving en levensinstelling bijzonder sympa-

thiek. Dit boekje is aanbevelenswaardig, want het is leerzaam en inspirerend om te lezen hoe 

zachtheid en rust kunnen overleven. Met een voorwoord door de befaamde Duitse theoloog 

Rudolf Otto.’

(Deze recensies zijn afkomstig van nbd/Biblion b.v. te Leidschendam)

= abraxas/zuider-amstel =

Inkijk-exemplaar © 2/17



355

ccxxiii

fenomenologische bibliotheek

 _    William James: Vormen van religieuze ervaring    _
‘Een nieuwe vertaling van de zeer populaire en veelvuldig heruitgegeven klassieker uit 1902 

op het gebied van de godsdienstpsychologie. De auteur (New York 1842-1910) studeerde on-

der meer in Genève, Parijs en Bonn, en tenslotte geneeskunde aan Harvard. Hij was hoogle-

raar in de anatomie, fysiologie, psychologie en filosofie. Hij beschrijft en ordent een diver-

siteit aan religieuze ervaringsverschijnselen en stromingen en reikt een daarin inzichtge-

vend begripskader aan dat gebaseerd is op psychologische uitgangspunten. Zijn materiaal 

is ontleend aan (autobiografisch) materiaal van onder meer bronnen uit diverse religies. Een 

verhelderende biografische levensschets is toegevoegd aan deze complete uitgave in de Ne-

derlandse taal. Gelet op de grote interesse voor allerlei vormen van godsdienst, een boek dat 

zeker op belangstelling kan rekenen.’

•
_    William James: De wil om te geloven en andere populair-filosofische essays  

& Religieus vertrouwen en het recht om te geloven    _ 

‘Verzorgde uitgave van een aantal klassieke essays van de Amerikaanse pragmatistische filosoof 

William James die cirkelen rondom religieus geloof; de gekozen essays zijn met name gericht 

op de legitimiteit daarvan. James betoogt dat het een persoonlijk recht is om op eigen risico 

te geloven. Wetenschap en filosofie zouden dit moeten erkennen en niet moeten proberen om 

met naturalistische verklaringen de ervaringen van gelovigen te ontluisteren. Naast een verta-

ling van The will to believe zijn in deze bundel ook opgenomen Is het leven de moeite waard?, Het gevoel 

van rationaliteit, Reflexhandeling en theïsme en Religieus vertrouwen en het recht om te geloven. Dit laatste 

essay is, zo verantwoordt de uitgever zijn keuze, ‘opgenomen omdat de lezers hierin de weer-

klank van het veel oudere The will to believe zullen bemerken’. James’ essays verschijnen voor het 

eerst in Nederlandse vertaling. Peter Sloterdijk schreef het voorwoord en een prettig leesbaar 

essay van Hein van Dongen is als nawoord opgenomen. Met begrippenlijst en register.’

•
_    Mircea Eliade: Het heilige en het profane    _

‘Een klassieke fenomenologische inleiding in de godsdienstwetenschap die beschrijft in welke 

vorm het heilige zich voordoet en de situatie van de mens beschrijft in een wereld die ge  laden is met religieuze 

waarden. De auteur benoemt het heilige als macht en realiteit. De ver schijningsvormen ervan in 

ruimte en tijd, in natuur en kosmos en in het menselijk bestaan worden in vier hoofdstukken 

beschreven. Nadruk ligt op de niet-hedendaagse vormen. De ge  schiedenis van de godsdienst-

wetenschap krijgt een apart hoofdstuk en het nawoord geeft toelichting op de titel. Voorzien 

van uitgebreide noten en literatuurverwijzingen, plus verklarende woordenlijst, biografische 

notitie, bibliografie en register. De prettige en intelligente vertaling is van verschillende gere-

nommeerde handen. Dit deel 6 in de reeks Fenomenologische klassieken is een aanrader voor ieder 

die de studie naar de ervaring van het of de Andere - het numineuze - ter harte gaat. Zie ook de 

andere delen in de reeks over onder meer Rudolf Otto en William James. De meest recente Ne-

derlandse ‘erfgenaam’ van Eliade is Tjeu van den Berk, met bijvoorbeeld Het numineuze (2005).’

= fenomenologische bibliotheek =



abraxas/zuider-amstel 

= fenomenologische bibliotheek =
= fenomenologische klassieken =
= fenomenologische mystieken =

Rudolf Otto: fiHet heilige; over het buitenredelijke van religie  

isbn 90-807300-1-7 					     (Fenomenologische Klassieken 1)

William James: fiVormen van religieuze ervaring;  

fiEen onderzoek naar het wezen van de mens isbn 90-807300-2-5 	 (Fenomenologische Klassieken 2)

Rudolf Otto: fiDe genadereligie van India en het christendom;  

Overeenkomsten en contrasten isbn 90-807300-3-3		   (Fenomenologische Klassieken 3)

Abraham Joshua Heschel: God zoekt de mens;  

fiEen filosofie van het jodendom isbn 90-807300-5-x 		  (Fenomenologische Klassieken 4)

Rufus Jones & Daniël Mok: Quakers, Triomf en tragiek van het geweten;

fiBeeld van een humanitaire religie isbn 90-807300-4-5 		  (Fenomenologische Klassieken 5)

Mircea Eliade: fiHet heilige en het dagelijkse bestaan;  

fiEen onderzoek naar het wezen van religie isbn 90-807300-6-8 		  (Fenomenologische Klassieken 6)

Daniël Mok: fiEen wijze uit het westen;  

fiBeschouwingen over Rudolf Otto en het heilige isbn 90-74509-36-1	 (Fenomenologische Bibliotheek 7)

William James: fiDe wil om te geloven;  
En andere populair-filosofische essays isbn 9789080730083 		  (Fenomenologische Klassieken 8)

Verena Mayer: Edmund Husserl;  

fiDenken zonder oordelen isbn 9789079133-0551e/2532e d		  (Fenomenologische Bibliotheek 9)

William James: fiDe onsterfelijkheid van de mens;  

Twee mogelijke bezwaren tegen dit beginsel isbn 978-9-079133-01-7	 (Fenomenologische Klassieken 10)

Paul Neff en Rudolf Otto: fiReligie als genade & Sensus numinis

isbn 978-9-079133-09-3				    (Fenomenologische Mystieken 1)

Gustav Fechner: fiHet boekje over het bewustzijn na de dood; 

 fiInleiding William James isbn: 978-9-079133-11-6 		  (Fenomenologische Mystieken 2)

Daniël Mok (red.): fiDe omgevallen boekenkast ii

Fenom. Archief Zuider-Amstelboeken isbn 978-90-79133-94-9 		 (Fenomenologische Biologica 1)

356

Inkijk-exemplaar © 2/17



colofon

uitgeverij	 Abraxas |Zuider-Amstelboeken, Amsterdam
correctie	 Nienke Lantman, Erm

typografie	 Abraxas|Zuider-Amstel 

letters		  teff Trinité 2, 4 & Titling; teff Lexicon; dtl Documenta en Documenta Sans 

		  itc/monotype Bodoni 72; adobe/monotype Gill Sans Nova

productie	 Printforce/cb, Culemborg 

portretfoto’s	 Husserl-Archief Leuven

medewerkers

Jos Augustus vertaalde Jacques Taminiaux Het Thracische dienstmeisje en de professionele denker – 

Hannah Arendt en Martin Heidegger 2000; Hans Küng Het begin van alle dingen 2008, Het christen-

dom en Het jodendom – wezen, geschiedenis en toekomst 2011.

Verena Mayer is Husserl-specialist aan de universiteit van München.

Daniël Mok is godsdienstwetenschappelijk redacteur, publicist en docent. 

Fred Scheepers studeerde Godsdienstfilosofie & Wijsgerige Ethiek en promoveerde op een vergelijking 

tussen de Advaita-Vedãnta van Shankara en de fenomenologie van Edmund Husserl 1988.

de compilatie op de voorkant is gebaseerd op teksten van K.H. Miskotte uit Om het 

levende woord, ’s-Gravenhage 1948, p. 5 en Het wezen der joodse religie, Kampen 19824, p. 51-52. 

Miskotte († 1976) bevestigt dat elke Wesensschau zelf nimmer geheel voraussetzungslos zal 

zijn, en dus ‘godgeleerde beslissingen’ heimelijk veronderstelt. ‘Het geheel van deze 

wereld ademt nerveus, en draagt een stalen gelaat. De mond spreekt grote dingen. War-

taal kan het ons schijnen, terwijl het orakeltaal is. Orakeltaal mag het de geestdriftigen 

lijken, terwijl het wartaal is’ (Edda en Thora; Een vergelijking, Kampen 19833, p. 10).

de eerste druk bestond uit vier oplagen. De verantwoording van de wijzigingen stond, 

op deze plaats, in de betreffende oplage vermeld.

Door aanvullingen en verbeteringen zijn er inmiddels 60 pagina’s bijgekomen. 

Deze tweede druk bevat dus talrijke herzieningen ten opzichte van de eerste druk uit 

2010 en is om die reden voorzien van een nieuw boeknummer: 978-90-79133-253.

© 2021 u. m. Abraxas/ Zuider-Amstel, Amsterdam 

info@uitgeverijabraxas.nl 

 www.uitgeverijabraxas.nl

357



358

50 jaar geleden verscheen ons eerste boek, het opende met Lewis Carroll’s 
Through the Looking-Glass uit 1871: ‘The time has come’, the Walrus said, ‘To talk 

of many things’. Deze eerste uitgave sloot af met: ‘Er is maar één soort magie, en dat 
is doen’.1  In 2021 verschijnt in de Fenomenologische Bibliotheek het onderhavige boek 
Denken zonder oordelen, met als ‘mooiste zin’: Dat niets ter wereld bij machte is jou van 
je ervaringen te beroven. In hetzelfde jaar schrijft zingend filosoof Eva Meijer in 
Trouw een column met de mededeling:

 De vorm van de wereld hangt ook van ons af.

«in de fenomenologie, een tak van de filosofie die zich bezighoudt met de 
geleefde ervaring, speelt het begrip wereld een belangrijke rol. Daarmee wordt niet 
onze planeet bedoeld, maar de leefwereld die we met elkaar maken. Tussen de gro-
te gebeurtenissen die we niet eigenhandig of tenminste niet alleen kunnen veran-
deren en de kleine keuzes van elke dag ligt de wereld, of eigenlijk de werelden, die 
we met anderen vormen en in stand houden. Als je iemand leert kennen, maak je 
samen een nieuwe wereld, verandert de jouwe.

Wij behoren aan de wereld toe, en maken die wereld ook, steeds opnieuw, met 
alles wat we doen of nalaten. Hoe moet je leven? 
‘Simpel ’, zegt Aristoteles: ‘Je leert het goede te doen door het goede te doen’.

Dus doe het maar.»2

Meijer citeert de filosoof Jean-Luc Nancy (1940-2021) : 
Doe het! / Het: wat je moet doen, / Wat alleen zal bestaan als je het gedaan hebt.3 

1	 De in 1877 geboren Armeense filosoof/schrijver Georg Gurdjieff leert dat de mens nagenoeg geheel 
een machine is geworden die als een automaat reageert op prikkels van buitenaf. Wat in het dage-
lijks taalgebruik bewustzijn, wil, individualiteit, het vermogen om iets te doen of te laten genoemd 
wordt zijn louter illusies. Wel zijn ze potentieel aanwezig en kunnen door doelgericht werken aan 
zichzelf tot ontwikkeling worden gebracht. Doordat velen zich afgesneden voelen van deze verstan-
delijke en fysieke hulpbronnen, ligt het niveau van het eigen handelen onder het optimale, met psy-
chische klachten tot gevolg. 

2	 d.d. 30-08-2021, op trouw.nl/dossier/eva-meijer staat de volledige tekst.
3   Tijdens de covid-epidemie maakt Nancy korte metten met het zalvende en calculerende ‘argument’ dat 

wij weer moet leren omgaan met de dood: 	
	 ‘De néoviralisten [Van Dale’s Woord van de (35ste) week 2020]  vergeten dat het natuurlijke alsook het 

bovennatuurlijke uit onze leefwereld verdwenen zijn, wat ons eerder in staat stelde om een sterke, ja 
levende verhouding tot de dood te vinden. We zijn geen zwakke vogeltjes geworden. Integendeel, we 
hebben ons wijsgemaakt dat we almachtig zijn.’

	 lit.: J.-L. Nancy & Daniel Tyradellis, Wat doet ons denken?, Zoetermeer 2015; Nancy, De indringer, gevolgd 
door De stad in de verte, Amsterdam 2002; Nancy Corpus, Parijs 2000.  zie ook h.l. blz. 87 en 315.

= postludium =
onze eigen leefwereld

Inkijk-exemplaar © 2/17



359

Trouw, 5 november 2021
Esther van Fenema, probeer het eens met de roeispanen zingeving en discipline

“Nederland. Een land waar bijna 20 procent van de volwassenen ooit in zijn leven 
een depressie krijgt en waar het cbs eind 2021 met cijfers kwam dat ongeveer een 
kwart van de jongvolwassenen zich somber en neerslachtig voelt. 
Bernard Haitink: ‘Het is muziek die me bij de kraag vat en me boven mijzelf uit tilt. 
Die me in m’n leven altijd heeft gered, eigenlijk... Je moet roeien met de riemen die je 
hebt, een van de riemen waarmee ik roei is mijn dirigeerstok’. 
Een hoger doel en ijzeren discipline als remedie tegen de duisternis waardoor het 
leven soms ondraaglijk kan zijn, ook als je niet depressief bent.

De onontbeerlijke dagelijkse discipline van repeteren.
 
In zijn boek Homo Deus komt historicus Yuval Noah Harari tot de conclusie dat voor 
het eerst in de geschiedenis de kans groter is om door je eigen hand om het leven te 
komen dan door misdaad, terrorisme en oorlog bij elkaar.
In zijn boek De zin van het bestaan beschrijft Viktor Frankl, een psychiater die de con-
centratiekampen overleefde en zijn kampgenoten probeerde te helpen, hoe men-
sen die geen doel meer hadden het risico liepen sneller te overlijden aan infecties 
of uitputting. De mens bestaat niet alleen en besluit steeds hoe het eigen bestaan er 
uitziet en zich ontwikkelt.”1 Je kunt van een ervaring iets leren terwijl anderen het 
laten passeren. Met doorleefde kracht verkondigde hij: 

‘Dat niets ter wereld bij machte is jou van je ervaringen te beroven.’

“Of zoals psychiater Damiaan Denys het formuleert: ‘Ik ben ervan overtuigd dat 
een mens het beste functioneert in een situatie waarin er eerder tekorten te zijn dan 
een tevéél’.2
In de laatste decennia leerden we geloven dat beloning en verlossing van buiten 
komen. Een ernstige misvatting waar we doodongelukkig door worden. Zingeving 
en discipline zijn gelukkig de twee roeispanen waarmee we kunnen roeien om ons 
te behoeden tegen de uitzichtloosheid.”

(Van Fenema is psychiater en publicist.)

1	 vgl. l.h. blz. 224, 291, 338; V. E. Frankl, Man’s Search For Meaning, New York 1959 p. 200; De zin van het bestaan, Rotterdam 2011.

2	 zie ook: Bijlage 23 l.v. D. Denys, Fenomenologische psychiatrie, blz. 287 e.v.		
	

= postludium =
De onontbeerlijke dagelijkse discipline van repeteren.



daniël mok  
uitgever

Het heilige en Vormen van religieuze ervaring vormden de eerste twee delen van de Fenomeno
logische Bibliotheek™. Deze uitgave – f.b. b 9 Edmund Husserl, denken zonder oordelen – zou het 
sluitstuk van de serie zijn. Door persoonlijke omstandigheden is de uitgave vertraagd. 
Omdat de reeksnummers vaststonden, is f.b. b 10 (Fred Scheepers’ vertaling van 
James’ Human Immortality) numeriek de laatste geworden. Daarna verschenen er nog 
twee delen in de serie Fenomenologische Mystieken. In voorbereiding is Humanitaire religie 
zonder verrassingen, een selectie uit het Zuider-Amstel-archief (Fenomenologische Biologica).

‘Het fonds van Abraxas is het meest bewonderenswaardige dat een uitgever zich kan 
denken: het bestaat uit louter klassieke meesterwerken van auteurs als Frederik van 
Eeden, Mircea Eliade, Abraham Heschel en Rufus Jones. Stuk voor stuk juweeltjes 
met eeuwigheidswaarde. fiReligie als genade opent een nieuwe reeks Fenomenologische 
Mystieken [zie blz. 352]. Dit essay van Paul Neff dateert van 1927 en plaatst zingeving 
van het bestaan in een breed perspectief. De uitgave bevat een completerend artikel 
van Rudolf Otto: Het spontane ontwaken van het numineuze gevoel.’ 	

Frans Berkelmans in Benedictijns Tijdschrift 2013/3 

zuider-amstel boeken
sinds 1969

v/h Grafisch Facilitair Bedrijf (gfb)  in Het Veem & Uitgeverij De Appelbloesem Pers
Antiquariaat Zuider-Æmstel, Amsterdam

kvk 58654682

www.uitgeverijabraxas.nl               info @ uitgeverijabraxas.nl

de qr-code geeft toegang tot 
het fenomenologisch archief
https://indd.adobe.com/view/d26ed613-4878-45e7-97c0-a5bd07052276
ISBN 9789079133253  ISBN Eboek 9789079133345 versie 4 2026Inkijk-exemplaar © 2/17



361

fenomenologisch archief



Inkijk-exemplaar © 2/17




	Lege pagina
	Lege pagina
	Lege pagina
	Lege pagina
	Lege pagina



