ABRAXAS Fenomenologie ‘74

Verena Mayer

Edmund
Husserl

denken zonder oordelen

ET GRIEKSE WOORD phainomenon, fenomeen, is dat wat verschijnt.
(H FENOMENOLOGIE is de leer die het verschijnsel centraal stelt.
Fenomenologie staat tussen het opmerken, observeren en benoemen van een chaotisch
aantal feiten en de consequente abstractie van een alomvattend waardeoordeel in.
Fenomenologie probeert structuren te zien in de verwarrende berichtenstroom en
stelt het oordeel nog even uit. Er moet ruimte komen voordat de beslissingen vallen.
Fenomenologieis de wetenschap van het tussenrijk, zij voert een rechtmatig interregnum.
Nadat de gegevens zijn samengebracht en voordat de systematische ordening en definitieve
beslissingen kunnen inzetten, komt haar de leiding toe in de geestelijke bezinning.
Fenomenologie leeft tussen de empirische werkelijkheid en de waarheidsvraag.
Fenomenologie wil niet oordelen, interpreteren of vertalen.
Fenomenologie wil eerst en vooral begrijpen.
Fenomenologie is de wetenschap van het zuivere bewustzijn; een denken zonder oordelen
dat verschijnselen in hun eigenwaarde laat en tot hun recht wil laten komen.

Fenomenologieis de natuurlijke benadering van mens tot mens, van geest tot geest.»

“Fenomeno [-nc:;]iscﬁe Bibliotheek N© 9
ABRAXAS Zuider-Amstel






Denken zonder oordelen

Is alle ‘onzin’ eruit? Zit ‘alles’ erin?
‘FENOMETHODE’ ‘STANDAMETHODE’
HET UNIEKE HET UNIFORME

IDEELE ZIJDE REELE ZIJDE
het eidetische het hylische

\\_BEGRIP v

AFVOEREN WAT NIET TERZAKE IS VOORSTELLING TOEVOEGEN VAN DATA

ABDUCTIE: afvoeren—REDUCTIE: herleiden ADDUCTIE: aanvoeren,
T tot zich trekken
WAARNEMING
Belangstelling Interesse

deelneming met het gemoed of de geest in iets dat wij stoffelijk bij iets betrokken

aanschouwen of dat tot onze kennis wordt gebracht abstraheren

IDEALISME MATERIALISME

Alles tot geestelijk beginsel herleiden. Te onderschei- Aard van mens en wereld herleiden tot hun

den: metafysisch en kennistheoretisch idealisme. zuivere materiéle staat.



FENOMENOLOGISCHE "BIBLIOTHEEKNC® 9

Schort uw oordeel op, wacht ermee tot u meer bijzonderheden kent.

EDMUND HUSSERL’S Terug naar de dingen zelf en gedetailleerde beschrijvingen van
bewustzijnsprocessen binnen de fenomenologische methode hebben hun spo-
ren nagelaten in de filosofie en andere domeinen. Husserl is definitief boven de
schaduw van Heidegger uitgestegen. Zijn rijkdom ligt in zijn precisie en zijn
ethisch appel. Vooral daar waar het bewustzijn wordt geanalyseerd, beschreven,
gereconstrueerd of virtueel opnieuw gecreéerd, dus in het geestelijke proces en
de cognitieve wetenschappen zoals de studie van mentale processen en fenome-
nen. Het gaat dan over de verwerving en verwerking van kennis, het taalgebruik
en probleemoplossend vermogen.

VERENA MAYER schetst in DEEL I een diepgaand overzicht van Husserl’s ideeén voor
een zuivere fenomenologie aan de hand van De crisis van de Europese wetenschappen en
teksten uit zijn archief. Het thematische spectrum varieert van basislogica en geleerd-
heid tot zijn concept van de leefwereld en het ontwerp van een fenomenologische ethiek.

Verena Mayer (Ludwig-Maximilians-Universitit) publiceerde eerder:

— Gottlob Frege, Miinchen 1996

- Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, Berlijn 2008

— DieMoralitdt der Gefiihle, Berlijn 2014

— DieAktualitit Husserls, Freiburg im Breisgau 2014

— FEine Einfiihrung in Husserls System der Konstitution, Berlijn 2016

— Existentielle Liebe in der Philosophie der Emotionen, Leiden 2016

Eerste druk 2020, tweede herziene en vermeerderde druk 2021, derde druk 2023.
Vertaling: Jos Augustus

Redactionele begeleiding: Alfred Scheepers Ph.D. Eindredactie: Daniél Mok c.s.

Verena Mayer Edmund Husserl, Beckse Reihe Denker, Hrsg. von Otfried Hoffe
Oorspronkelijke uitgave Verlag C. H. Beck oHG, Miinchen 2009

© 2020 Nederlandse uitgave ABRAXAS/Zuider-Amstelboeken, Amsterdam

NUR 731

ISBN 978-90-79133-25-3



Verena Mayer

EDMUND HUSSERL

denken zonder oordelen

A,
A
o
IERe
ABRAXAS/ZUIDER-AMSTEL

2026



VOORWOORD BIJ DE NEDERLANDSE UITGAVE

De fenomenologie is na de godsdienstwetenschap en psychiatrie, een bruikbare methode
gebleken binnen de uiteenlopende domeinen van de humaniora zoals esthetica.? In de
bedrijfskunde, en overal waar de verbinding tussen denken, taal en communicatie op het
spel staat, beklemtoont de fenomenologische methode dat leiderschap reflectie en distan-
tie vereist, dat wijsheid voorbij kennis ligt. Het is ruimte ruimte geven, luisteren en samen-
hang ontdekken met een onbezwaard hart en serieuze reflectie.

DE BIJLAGEN in DEEL I (toegevoegd aan de Nederlandse uitgave) schetsen een beeld
van het praktische nut van de methode in verschillende situaties in allerlei vormen bin-
nen de verschillende stromingen van het fenomenologische veld.

Begeleidende artikelen en uitleg van onalledaagse begrippen verhelderen de methode.
Duidelijk wordt dat veel van ons handelen eigenlijk al fenomenologisch te noemen is,
ondanks een vermeende afkering van dat woord en de omfloerste filosofische termen.
KERNBEGRIPPEN zijn vooral aandachtig luisteren en aanschouwen zonder ballast.
Het vooruitschuiven van een oordeel is het ‘filtrum’ van de fenomenologie: de oordeels-
behoefte verzwakt in de harmonie van de aangevoelde weerglans die op strenge wijze
terugwijst naar waar het werkelijk om draait. Ook als er uiteindelijk een beslissing
wordt genomen. Geen hamerstuk aan de hand van abstracties.

Administratieve ‘sorteermachines’ nemen ‘beslissingen’ en het streven om menselijke
capaciteit beter te benutten, sneeuwde onder in een markt waar mensen en machines
inwisselbaar zijn. Er is altijd meer over te zeggen en oplossen is mensenwerk.
Fenomenologische invalshoeken, al of niet onder dat predicaat, denken mee aan de aan-
passingen die evident zijn om in een snel veranderende wereld te kunnen leven, desnoods
te overleven. Zet je schrap, de echo van Het Fenomenologenlied> weerklinkt luid tot op de

voorlaatste bladzijden.

1 ‘De algemene behoefte aan kunst is de redelijke behoefte dat wij ons de innerlijke en de buiten ons
staande wereld tot het geestelijke bewustzijn als een object kunnen verheffen waarin wij ons eigen
zelf herkennen.” W.F. Hegel, Vorlesungen iber die Aesthetik Berlin 1835 p.41/ Over de esthetiek, Meppel 1989.
VGL. Phinomenologic des Geistes, Bimberg-Wiirzburg 1807 / Fenomenologie van de geest, Meppel 1981.

N

ZIE: p.182: Hoe bloeit de filosofie - sinds de fenomenologie! Ontleed deze wereld, dicht bij de essentie ver van de ruis,
punch en likeur horen hier niet thuis. Die Essenz die man brauchen kann, die trifft man ganz woanders an. Alles ist
woanders, andere mores hetzelfde geeft geen zin, alles anders, alles mufS woandershin.



2.1
2.2
23
2.4
2.5

111

3.1

3.2
33
v

4.1
4.2
43
4.4
4.5
4.6
4.7

5.1
5.2
53

VI

6.1
6.2
63
6.4
6.5

INHOUD DEEL 1 EDMUND HUSSERL

CITEERWIJZE EN AFKORTINGEN
In(eicﬁn(g

Leven en werk

Jeugd en opleiding

Halle an der Saale (1887-1901)
Géttingen (1901-1916)

Freiburg im Breisgau (1916-1928)
Na het emeritaat

Wiskunde, (ogica en yglcﬁo (ogisme

De filosofie van de rekenkunde (aritmetica)
Voorstudie (Prolegomena) tot de zuivere logica
Verdere ontwikkelingen

‘Fenomeno (o(gie en theorie van de kennis
Inleiding

Uitdrukking en betekenis (r.0.1)

De ideale eenheid van de species (1.0.2)
Fundering en deel-geheel-relaties (1.0.3)
De idee van een zuivere grammatica (L.O. 4)
Intentionaliteit (L.0.5)

Kennis en evidentie (L.0.6)

De fenomeno (o(giscﬁe methode: eyocﬁe en reducties

De motivatie van de epoche

Kentheoretische en fenomenologische reducties

De eidetische reductie (toelichting blz. 105)

Suﬁj ectiviteit: ik, Jpersoon en tij ({eﬁj kheid
Het ik bij Hume en Kant

Het zuivere ik van Ideen 1

Het persoonlijke zuivere ik en de ziel
Andere personen

Motivatie en associatie

VIII

11

19
24
28
32
35

47
63
56

61
63
67
70
74
76
80

89
93
100

107
109
111
114
117



INHOUD DEEL 1 EDMUND HUSSERL

Vil ‘“De constitutiegec(acﬁte

71 Overgangen 127
72 Noésis en noéma 129
73 Bewuste waarneming, inhoud/opvatting 132
7.4  Onveranderlijke en genetische fenomenologie 135
75  Deopbouw van de wereld 136
7.6 Idealisme en realisme 141
VI Leefwere (d
81  Hetbegrip leefwereld 147
8.2 Horizon 148
83  Leefwereld en betrekkelijkheid (relativisme) 152
8.4  Leefwereld en wetenschap 156
IX (Ethieken waanfeﬁ(osoﬁe
9.1  Ethiek in de fenomenologie 163
9.2 Emotionele en oordelende handelingen 165
93  Delogicavan de waarden 169
9.4  Deethische imperatief en de wil 173
X Invloed
101 Defenomenologie tijdens Husserl’s leven 181
102 Husserl en Heidegger 184
103 Husserl in de Europese filosofie 187
10.4 Husserl en de Engels-Amerikaanse filosofie 189
105 Husserl’s wetenschappelijke invloed 193

Postludium 197

Aanhangsel

Tijdtafel 198

2 Bibliografie 201



O N A A WwoN =

N T~ e T < e T~
&Q'&'\\'z.ﬁ@ﬁﬁg\om\no\m#wNHo

8

INHOUD DEEL II BIJLAGEN

Redactionele eindnoten

Begrippen

Philosophie als strenge Wissenschaft
Wetenschap van het tussenrijk
Fenomenologie is een methode

Op het breukvlak van twee eeuwen
Marburg Filosofie, ethick & karakter

Brief aan Rudolf Otto, 1919
Philipps-Universitit Marburg ANNe 1527
Richard Rorty Filosofie, wetenschap en metafoor
Peter Sloterdijk De macht over het leven
Husserl als voorloper

Henri Bergson Invoelend denken

C.J.Jung Synthese of compromis?

A.J. Heschel Fenomenologie en jodendom
Religiefenomenologie

Fenomenologische religiepsychologie
Fenomenologische psychologie

James’ object of thought en Husserl’s noéma
Karl Jaspers Onvoorwaardelijk verantwoordelijk
Levinas Hetis volstrekt persoonlijk

Max Scheler Fenomenologische mystick
Damiaan Denys Fenomenologische psychiatrie
R.Morgan Fenomenologische pedagogiek
H.C.Riimke Deonrustvan de mensen

H.L. van Breda e.a. Defenomenologische methode

Fenomenologische. literatuurstudie en -hermeneutiek
Object & subject, subjectcentrisme en substantie
Husserliana (Gw) Materialien, Dokumente & Briefwechsel (BW)

Nederlandse (secundaire) literatuur
Naamregister

Zaakregister

Colofon

212
215
224
225
226
227
228
229
230
234
250
252
258
259
264
267
274
275
276
281
283
284
287
291
292
294
302
314
316
336
339
342
357

VII



Husser] wordt, m.u.v. Erfahrung und Urteil (EU) en Strenge Wissenschaft (Logos), geciteerd
volgens de Husserliana: HUA 111/1, p. 5 = Husserliana Band 111, erster Teilband p. 5.

Naar de literatuur in het aanhangsel wordt d.m.v. de naam van de schrijver en het jaar
van verschijnen gerefereerd; bij meerdere uitgaven of drukken wordt de uitgave geci-
teerd die niet tussen haakjes staat. Naar hoofdstukken en onderverdelingen van dit

boek wordt met getallen verwezen, bijvoorbeeld 10.2 = Hoofdstuk tien, § 2.

BIJ DE NEDERLANDSE VERTALING: Redactionele opmerkingen staan tussen teksthaak-
jes. Voetnoten met lexiografische uitleg en duiding van filosofische begrippen zijn door

de Nederlandse redactie ingevoegd. Ook voor deze vertaling is gebruik gemaake van

CITEERWIJZE

Guide for T rans{ation Husser( van Dorion Cairns (1901-1973).

1 ZIE HUSSERLIANA: Verzameld werk (G.W.) p. 314, MATERIALIEN & DOKUMENTE: lesdictaten, lezin-
gen, onderzoeksresultaten p.317, CORRESPONDENTIE (B.W.) p. 318.

VIII

L

PHAENOMENOLOGICA
COLLECTION PUBLIEE SOUS LE PATRONAGE DES CENTRES
D'ARCHIVES-HUSSERL

55

DORION CAIRNS

Guide for

Translating Husserl

Comité de rédaction de la collection:
Président: H. L. Van Breda (Louvain);
Membres: M. Farber (Buffalo), E. Fink (Fribourg en Brisgau),

A. Gurwitsch, (New York), J. Hyppolitet (Paris), L. Landgrebe (Cologne),

W. Marx (Fribourg en Brisgau), M. Merleau-Pontyf (Paris),
P. Ricoeur (Paris), E. Stroker (Cologne),
K. H. Volkmann-Schluck (Cologne), J. Wahl (Paris);
Secrétaire: J. Taminiaux (Louvain).

MARTINUS NIJHOFF | THE HAGUE / 1973

g

Inkijk-exemplaar © 2/17



AFKORTINGEN

IN DE TEKST WORDEN GECITEERD:

BW
EU
HUAI

HUATII

HUA II1

HUA IV

HUAV

HUA VI

HUAX

HUA XI

HUA XII

Briefwechsel

Erfahrung und Urteil

Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige,

Hrsg. Stephan Strasser, herdruk v.d. 2¢ verbeterde oplage 1991.

Die Idee der Phinomenologie, Fiinf Vorlesungen, Hrsg. Walter Biemel, herdruk
van de tweede herziene aangevulde editie 1973 (= Idee).

Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie,
Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phanomenologie, Erster
Halbband: Text der 1.-3. Auflage (=Ideen I); Zweiter Halbband: Erginzende
Texte (1912-1929), Neu Hrsg. von Karl Schuhmann, herdruk 1976.

Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen
Philosophie, Zweites Buch: Phanomenologische Untersuchungen zur Konstitution,
Hrsg. Marly Biemel 1952 (= Ideen 11).

Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie,
Drittes Buch, Die Phinomenologie und die Fundamente der Wissenschaften;
Hrsg. Marly Biemel, herdruk 1971.

Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie, Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie,
Hrsg. Walter Biemel; herdruk van de tweede herziene editie 1975 (= Krisis).*

Zur Phanomenologie des inneren ZeitbewufStseins; Over de fenomenologie
van het innerlijk tijdbewustzijn, (1893-1917), Hrsg. Rudolf Boehm;
herdruk van de tweede herziene editie 1969.

Analysen zur passiven Synthesis. (Analyse over de passieve synthese)

Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (1918-1926);
Hrsg. Margot Fleischer 1966.

Philosophie der Arithmetik; Mit erginzenden Texten (1890-1901),
Hrsg. Lothar Eley 1970.

HUA X111 Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit, (Over de fenomenologie van

de intersubjectiviteit) Texte aus dem Nachlafs, Erster Teil: 1905-1920;
Hrsg. Iso Kern 1973.

HUA xvi1 Formale und transzendentale Logik, Versuch einer Kritik der logischen

Vernunft, Mit erginzenden Texten; Hrsg. Paul Janssen 1974.

IX



HUA XVIII
HUA XIX/1
HUA XIX/2

HUA XX/1

HUA XXII
HUA XXIV
HUA XXVI
HUA XXVIII
HUA XXXIX

Logos

HUA VI Beilage 111

*¥

AFKORTINGEN

Logische Untersuchungen, Erster Band, Prolegomena zur reinen Logik,
Text der erste und zweiten Auflage; Hrsg. Elmar Holenstein 1975.
Logische Untersuchungen. Zweiter Band, Untersuchungen zur
Phédnomenologie und Theorie der Erkenntnis 1; Hrsg. U. Panzer 1984.
Logische Untersuchungen. Zweiter Band, Untersuchungen zur Phénome-
nologie und Theorie der Erkenntnis 11; Hrsg. U. Panzer 1984.

Logische Untersuchungen, Erginzungsband, Erster Teil: Entwiirfe
zur Umarbeitung der vi. Untersuchung und zur Vorrede

fiir die Neuauflage der Logischen Untersuchungen (zomer 1913);
Hrsg. Ullrich Melle 2002.

Aufsdtze und Rezensionen (1890-1910); Hrsg. von Bernhard Rang 1979.
Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie; Hrsg. Ullrich Melle 1984.
Vorlesungen iiber Bedeutungslehre; Hrsg. Ursula Panzer, 198;.
Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre (1908-1914); Hrsg. U. Melle 1988.

Die Lebenswelt, Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution,
Texte aus dem Nachlafs (1916-1937); Hrsg. Rochus Sowa 1993.

Philosophie als strenge Wissenschaft.™

VERTALINGEN

De crisis van de Europese wetenschappen en de transcendentale
fenomenologie, Amsterdam 2018

Over de Oorsprong van de Meetkunde, Baarn 1977 (Die Frage nach dem
Ursprung der Geometrie als intentional-historisches Problem 1936)*

Filosofie als strenge wetenschap Meppel/Amsterdam 1980

De meest recente en volledige bibliografie is: Edmund Husserl Bibliography, Husser-

liana (Dokumente) Band 4, Hrsg. von Steven Spileers, Dordrecht 1999, vi-450 p.2

ZIE VERDER

Nederlandse (secundaire) literatuur, blz. 336-337.

1 Voor het eerst gepubliceerd in 1954; (Vert. J. Derrida: L'origine de la géométrie, Parijs 2010 6).

2 De uitgever van HUSSERLIANA, Martinus Nijhoff N.v. (1853-2002), werd in 1970 overgenomen door
Wolters Kluwer die fuseerde met Bertelsmann AG dat in 1999 Springer Verlag GmbH overnam. In 2004
werden Springer Science en Kluwer Academic Publishers geintegreerd. De redactie van Husserliana wordt
gevoerd door het Husserl-Archief in Leuven, de rechten berusten bij Springer Science+Business Media in
Dordrecht. In 2003 verkocht Wolters Kluwer Kluwer Academic Publishers aan Candover & Cinven.

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK I
INLEIDING

DMUND GUSTAV ALBRECHT HUSSERL is in veel opzichten een filosoof
Evan de negentiende eeuw. Zijn weelderige baarddracht, die in de Eerste
Wereldoorlog uit de mode raakte, droeg hij onverstoord tot het einde van zijn
leven. Ook zijn denken ging niet mee met de mode. Van de decadentie van het
findesiecle, van de ornamentele esthetiek van de Jugendstil of van de crisis in de
taal rond de ecuwwisseling is in zijn geschriften niets terug te vinden. In zijn
werk volgt hij gedetailleerd zijn eenmaal ingeslagen weg en houdt zich niet
bezig met andere grote filosofische stelsels. Husserl, van huis uit wiskundige
en vertrouwd met de jonge formele logica van de ‘logicisten” Gottlob Frege
en Bertrand Russell, benut zelden formele hulpmiddelen. Hij kent Wittgen-
steins Tractatus maar hij maakt de wending naar de taal, de linguistic turn, niet
mee. Hij was een van de beroemdste filosofen van zijn tijd maar toch werd hij
al tijdens zijn leven in Freiburg als een fossiel van zichzelf beschouwd. Met
opvattingen die Husserl zelf als ‘anti-stroming’ van zijn werk beschouwde,
leidde Martin Heidegger met zijn charismatische en dynamische persoonlijk-
heid de aandacht van hem af.

Toch was Husserl zeker van zichzelf en ervan overtuigd dat hij voor de toe-
komst filosofeerde. Met hetzelfde zelfbewustzijn dat Wittgenstein in zijn
Tractatus formuleert, meent hij een filosofische methode ontdekt te hebben
die geschikt is om wetenschappelijke wijze over alle filosofische vragen een
oordeel te vellen. Wanneer Wittgenstein in zijn inleiding bij Tractatus logico-
philosophicus uit 1918 meent ‘de problemen in wezen opgelost te hebben’, dan
geloofde Husserl met zijn meer realistische instelling dat tockomstige gene-
raties van onderzoekers, die zich langs de fenomenologische weg ontwikke-
len, veel van de opengebleven vragen tot een oplossing zullen brengen. ‘Het
nageslacht zal mij wel ontdekken’, schreef hij ooit. Hij heeft gelijk gekregen.
De fenomenologie is een filosofische methode die steeds meer aan invloed wint
en, zoals Husserl voorzag, zich niet beperkte tot de filosofie alleen.

Husserl had het aura van de 19¢ eeuwse denker die woonde, werkte en stierf
in het interbellum van de 20¢ eeuw. Zijn denken vertoonde echter meer over-
eenkomsten met de modern ogende Wittgenstein. Zijn eis dat: Alle verklaring

11



HOOFDSTUK I

terzijde moet worden geschoven om plaats te maken voor beschrijvingen’., is verge-
lijkbaar met de aanpak die Husserl met de formule «Terug naar de zaken zelf!»
eerder omschreef. Niet speculeren, niet naar oorzakelijke verbanden zocken,
maar de dingen zonder vooroordelen beschrijven, dat is het credo van de feno-
menoloog. ‘Een koninklijke weg) naar de fenomenologie en dus ook naar de
filosofie is er niet. Er is er maar één die de weg wijst naar eigen wezen’, en deze
is met doornen bezet, schrijft Husserl in de Ideen.?

Husserl en Wittgenstein hebben op deze weg dezelfde stadia doorlopen.
Beiden begonnen met de vraag naar het fundament van de wiskunde.? Beiden
beschreven eerst een onveranderlijk systeem van de kennis.# Beiden bereikten
van daar een dynamische, beschrijving waarin de praktijk van het geleefde leven,
de wordingsgeschiedenis, een belangrijke rol speelt. Ook parallellen in hun per-
soonlijke instelling tegenover de filosofie zijn te vinden. Zowel voor Edmund
Husserl als voor Ludwig Wittgenstein was de filosofie geen theorie. Het is een
levenswijze waaraan beiden zich met onvoorwaardelijke integriteit gewijd
hebben. Het beroep van filosoof vatte Husserl op als een roeping die hem de
ethische plicht oplegde om vaart te zetten achter het zocken naar kennis en
waarheid tot aan de laatste fundamenten. De door hem ontwikkelde feno-
menologie is geen filosofische gedachteconstructie. Het is een open methode
van filosoferen en geen speculatief systeem van hypothesen. Het is, met de
aanspraak van wetenschappelijkheid, een voortdurende betrokkenheid op
dat wat vlak v86r ons ligt, inderdaad op de zaken zelf.

Dit motto van zijn geschriften duikt de eerste keer op in de Logische Unter-
suchungen en geeft de specificke wending aan van de filosofische overwegin-
gen in Husserl’s fenomenologie. Vragen we ons af wat de zaken zelf zijn, dan
mogen we niet zoals de empirist bij de ‘middelgrote waren’ blijven staan, zoals
de analytische filosoof John Austin de aan tijd en ruimte gebonden zaken, die
voor onze zintuigen toegankelijk zijn, ooit genoemd heeft. We kunnen ook
niet zomaar, zoals de wiskundige en filosoof Gottlob Frege ooit deed, naar een

Logische Untersuchungen, §109
HUA II1/1, p. 223; ‘Es gibt nur einen, den ihr eigenes Wesen vorzeichnet.’
‘De problemen’ van Wittgenstein zijn de problemen van Russells Principia Wiskunde.

a2 W o o=

ERKENNTNIS: cognitie, kenvermogen, het kennen, kennis.

12

Inkijk-exemplaar © 2/17



INLEIDING

‘derde rijk van de gedachten’ overspringen. We kunnen ons beter afvragen hoe
de dingen zich in ons bewustzijn manifesteren.! Op welk gelijk kunnen we ons
beroepen om ze als een of de andere, materiéle (raumzeitlich) objecten of verhe-
ven onderwerpen, te beschouwen? Het is de legitimerende grondslag, waarnaar
Husserl onvermoeibaar en steeds verder vraagt.

Hij doorziet al snel dat de filosoof daarbg niet gemakzuchtig naar theo-

rieén en speculaties mag uitwij g beschrijving niet door verkla-

ring vervangen, ook al kome
transcendentale subjecten |
mag hij traditionele ideeé
hij ook niet de vormende 1
zijn onderschatten. Zo kof

respectabele herkomst
an de andere kant mag
op zijn eigen bewust-
en te stellen die pas nu
achines wil bouwen die

praktische betekenis krijge

eigenlijk iets dat zich door voortdurend veranderende ‘verschijningen” mani-
festeert waar als iets wa minmuifseishisomommmiemiong v ccn object als rood
omschrijven hoewel het zichtbare oppervlak vele kleurschakeringen vertoont
en we de achterkant niet eens kunnen zien? In welke zin staat ons een melodie
voor de geest, terwijl we die toch in principe nooit ineens als geheel kunnen
waarnemen? Hoe komt het eigenlijk dat de vele gedachten, waarnemingen
en gevoelens die we op afzonderlijke momenten ervaren, samenvallen tot een

van geieergen ais EC enige WCI‘ECEIJ E’!CIE WOI’gt Eestempeﬁ

1 BEWUSSTSEIN: bewustheid, geest, gevoel, vermogen tot besef.

2 rechtsausweisende Begriindung — (zIE over het filosofische begrippenpaar object & subject blz. 348.)

13



HOOFDSTUK I

Husserl vraagt in laatste instantie ook naar de bronnen van deze hypothese,
zonder het nut en de betrouwbaarheid van wetenschappelijk onderzoek ooit
in twijfel te trekken. Het is alleen iets anders om de betekenis en bruikbaar-
heid van iets te erkennen ¢én om uit te leggen hoe we eigenlijk tot de vast-
stelling van dit feit gekomen zijn en hoe we dit kunnen rechtvaardigen. De
gedachtegang van een rationele reconstructie mag toch niet bij de pure veron-
derstelling van logica en zintuiglijke waarneming stoppen? Je moet je ook
afvragen hoe ze in het bewustzijn tot stand komen. Dat wil zeggen op welke feite-
lijke laatste gegevens ze aanspraak maken.

In de ontwikkeling van Husserl’s denken vanaf het begin zie je een verge-
lijkbaar motief dat Kant tot de ontwikkeling van de transcendentale filosofie
aanspoorde. Kant ergerde zich aan de metafysische vragen naar God, vrijheid
en onsterfelijkheid die door tegenstrijdigheden werden beantwoord. Husserl
nam in deze principekwestie binnen het kleinere domein van logica en wis-
kunde hetzelfde standpunt in. Vanuit de beschrijvende psychologie van Franz
Brentano én vanuit zijn opleiding als wiskundige vraagt hij hoe het kan dat
we de getallen en de principes van de wiskunde als scherp begrensd, objectief,
ecuwig geldig etc. behandelen terwijl we toch alleen door vage, subjectieve
gebeurtenissen daarvan weten. Maar als ons tellen en rekenen niet op boven-
natuurlijke inzichten mogen steunen, moet hun volmaaktheid (Idealiteit) in
de realiteit van het denkproces zelf kunnen worden aangetoond, zonder daar-
bij hun aanspraak op de absolute waarheid te verliezen.

In de Logische Untersuchungen ontwikkelt Husserl deze in de Philosophie
der Arithmetik (filosofie van de rekenkunde) nog niet helemaal uitgewerkte
gedachte tot een beschrijving van onveranderlijke bewustzijnsstructuren. Tot
die structuren behoort ons vermogen tot inzicht in ideéle relaties of essentiéle
samenhangen.! Dit vermogen tot ideatie wil geen soort van mysticke identifi-
catie met het object tot stand brengen zoals filosoof Moritz Schlick denket dat
dit Husser!’s bedoeling is.2 Deze ideeénvorming is een systematisch proces
van variatie waarvan de kiem ook in de tegenwoordig populaire methode van
het gedachtenexperiment te vinden is.

1 IDEEL (Du, Lat.): Alleen in de gedachten bestaand, denkbeeldig; gericht op de verwezenlijking van een idee.
2 IDEATIE: het zien van de idee, het schouwen van het wezen.

14

Inkijk-exemplaar © 2/17



INLEIDING

Husserl volgt de bewustzijnsverbanden van Brentano waar deze bewustzijn
als wezenlijk intentioneel beschouwt. Dat betekent dat bewustzijn niet sim-
pelweg uit data bestaat die zich door random causale processen in het denkver-
mogen voordoen.! Het staat altijd al in verhouding tot de wereld; het is altijd
bewustzijn van iets en het geeft deze objecten zin. We nemen geen gekleurde
vlekken, tonen of vormen waar, maar bomen en personen. De toegekende zin
gehaarheden worden als zodanig
gnlijk gericht op iets buiten

ligt niet enkel in waarneming b

in het bewustzijn gevormd.
zichzelf. Hoe? Dat is een vr3

Husserl is alleen conseq weg van beschrijving
niet bij de ene pool van d¢ , blijft staan, maar ook
naar de kant van die intent , vraagt. Hier begeeft hij
zich op gevaarlijk terrein voo vanuit de wetenschappelijke

wereldopvatting, de overtuiging van de realiteit van de objecten, reéel of ideaal,
probeert te begrijpen. I i ESI hct reéel gegeven zijn
van objecten of die nu materieel zijn (ding) of ideéel zoals rechtvaardigheid.
Het gaat Husser] immers niet om een relatie tussen het concrete bewustzijn
en een ‘werkelijke’ wereld. Hij wil aanschouwlijk maken hoe die werkelijkheid
zelf in het zogenoemde transcendentale subject? tot stand komt.3

relatie tussen oorzaak en gevolg. Omstreden is de relatie tussen causaliteit en de finaliteit,

richtheid in de natuurl de absolute ieldiiheid binnen de humaniora.

3 Of, zoals Husserl het uitdrukt, in dit transcendentale subject — dat staat voor iedereen die hoe dan
ook bewust is — wordt ‘gevormd’.]

4 Ingarden, 1998, p.8

15



HOOFDSTUK I

hem niet meer volgen. Husserl laat zich niet van de wijs brengen. Hij neemt
geen afstand van het principe der principes, ‘dat elke oorspronkelijke waarne-
ming, intuitus, een rechtsgeldige bron van kennis is’'. Want juist ook ideatie is
een bron van zo'n intuitie.2 Hoewel het transcendentale subject als zodanig
geen object van directe intuitie is, kan zijn rijk toch in de fenomenologische
reflectie begrepen en beschreven worden. Husserl werkte daar vele jaren lang
aan, in steeds nieuwe ruwe schetsen en fenomenologische ‘inleidingen’. Zijn
nalatenschap bevatte gedetailleerde beschrijvingen van de bijzonderheden
van onze bewustzijnsprocessen. In het tweede en derde boek van de postuum
verschenen Ideen behandelt Husserl de fenomenologie van het subject en zet
de taak van de fenomenologie tegenover die van de wetenschappen.

Husser!’s fenomenologie komt bij de terugkeer naar het subject steeds meer
in beweging. Als hij de beslissende rol van de tijdelijkheid voor het bewust-
zijn ontdekt, wordt de onveranderlijke fenomenologie met een genetische aange-
vuld.3 Daarbij breidt de fenomenologie zich ook in de breedte uit: de andere
subjecten, het probleem van de ervaring van de ander, de intersubjectiviteit, en
de verschillende lagen van de leef- of levenswereld (Lebenswelt) moeten ook in
het transcendentale subject gevormd worden.* Hoe dit daarbij uit zijn solip-
sisme, de filosofische leer die stelt dat alleen ons eigen ik en zijn bewustzijns-
daden bestaan, loskomt, blijkt een belangrijk probleem te zijn.

Husser!’s oorspronkelijke project wordt breder en omvat vanaf nu het begrij-
pen van anderen, leefwerelden en culturen en hun geschiedenis. Husserl ver-
liest daarbij het probleem van de realiteit, die ‘in zichzelf” reéel is, niet uit het
oog. Het wordt vanuit twee invalshoeken opgelost. Wanneer hij de gedachte
van een wiskundig te beschrijven natuur historisch probeert te reconstrue-
ren, merke hij dat die idee zelf in het bewustzijn is gevormd (geconstitueerd).
Dat denkbeeld is door de geglobaliseerde wetenschap inmiddels diep in de
leefwerelden verankerd. Maar toch blijken er als laatste grondslagen van een

1 HUAIII/1, p.51

2 [ANSCHAUUNG: intuitie, onmiddellijk inzicht, ingeving. ‘Zeg maar in z’'n lijfelijke werkelijkheid’, Jan Bor,
Een (nieuwe) geschiedenis van de filosofie, Amsterdam 20114 p. 211.

3 GENETISCH: genese, wording ontstaan; genetica (filos./wisk.): erfelijkheidsleer.
Genesis /genetisch: genese /genetisch«>statisch: onveranderlijk.]

4 INTERSUBJECTIVITEIT: (besef van) het samen bestaan; ‘dus de ontdekking en ervaring van de ander’.

16

Inkijk-exemplaar © 2/17



INLEIDING

‘passieve synthese” realiteiten te zijn die ons op hun eigen, niet door ons te
bepalen, manier raken. Daarom kunnen we Husserl, ondanks vele van zijn
uitspraken, toch niet als idealist beschouwen. ‘Voor het overige’, schrijft hij in
het Nawoord tot Ideen 1 uit 1930, ‘houd ik aan mijn overtuiging vast dat het in
de wetenschap minder op kritick dan op gedane arbeid aankomt.

Die arbeid houdt stand, hoe vaak ze ook verkeerd wordt begrepen, en hoe vaak

men ook langs elkaar heen rede gze zin mag Husserl gerust nog

I I ET GRIEKSE BEGH fle overeenstemming tus-
sen een uitspraak en\@&n sta; . troduceert een nieuw
begrip: ‘Een uitspraak is waa ij @icid werd afhankelijk van

het subject; het doet ertoe wice@m verhaal vertelt af#tn argument opstelt.2

‘ x 715 KUNNEN NOWE LEREN dat als het

aankomt op onze directe en belangrijkste toegang tot mensen en dingen -
wat we onze volledige voorraad aan zwijgende achtergrondkennis van de sociale
wereld zouden kunnen noemen - we geen causale wetenschappelijke of kwak-
zalverige hypothesen nodig hebben voor obscure oorzaken.
Verwijzend naar Wittgenstein kunnen we het verhelderende opmerkingen noemen:
‘Dggdi ie het belangrijksse g5 zijn, zijn ve wege hun eenvoud e

der opwindend dan filosoferen over de ‘baanbrekende gave van het <zijn> op de terug-

1 HUAYV, p.140

2 [VGL. G. Schutte in De Groene, 8 maart 2020. Het begrip waarheid komt in dit boek veelvuldig voor.
3 VGL. Simon Critchley in Blackwell Companion to continental philosophy, Hoboken, New Jersey 1998.]

17



DER SCHAUENDE

Die Siege laden ihn nicht ein.
Sein Wachstum ist: der Tiefbesiegte
von immer GrofSerem zu sein.

Aus Das Buch der Bilder

SCHAUEN=schouwen=innerlijk waarnemen

FILOSOOF EDMUND HUSSERL
GEBOREN OP 8 APRIL 1895 IN PROSTE]OV

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK II
LEVEN EN WERK

De triomfen trekken hem niet aan.
Zijn groei is de diep overwonnene door 't steeds grotere te zijn.
Rainer Maria Rilke, De schouwer

§ 1 JEUGD EN OPLEIDING

HUSSERL heeft vlak voor zijeg ggd dat zijn biografie niet gepo-
pulariseerd mag wordgg” Je zou dan snelQfaar zijn. Husserl leidde het

ven niet voor. De gevolger che gebeurtenf@en zoals de Eerste We-
reldoorlog en rondom het |

fessoren uit, maar woog nauwelijks op tegen zijn vakisolement.

Wanneer Husserl tegumimmissmsmmmmmmimmicven protesteert, dan
bedoelt hij misschien wel dat het beroep van filosoof hem niet vanzelfspre-
kend was komen aanwaaien en dat hij kennelijk lange tijd had getwijfeld.
Zonder dat hij iets eigens en principieel nieuws aan de filosofie bijgedragen
had, leck hem deze beroepskeuze niet gerechtvaardigd. Hij stelde zich niet
tevreden met alleen maar lesgeven of het voorborduren op de kla551eke uit-

1 Husserl, M.: Skizze eines Lebensbildes von Edmund Husserl; Hrsg. K. Schuhmann,
in: Husserl Studies 5 (1988), 105-125.
2 Sepp, H.R. (red.): Edmund Husserl und die Phanomenologische Bewegung, Freiburg/Miinchen 1988.

19



II LEVEN EN WERK

leerde aanwijzingen vooral over de chronologie van het materiaal waarmee
Husserl zich beziggehouden heeft en zoals deze uit de nagelaten manuscrip-
ten van Husserl naar voren komen.

Husserl wordt op 8 april 1859 in ProfSnitz in Moravié (nu Prostéjov, Tsjechié)
in een oude en seculier joodse familie geboren. Edmund is het tweede van
vier kinderen van de kledingfabrikant Adolf Abraham Husserl en zijn vrouw
Julie. Na zijn schooltijd in ProfSnitz gaat hij in 1869 naar het gymnasium in
Olmiitz. Behalve in wiskunde blinkt hij daar niet bijzonder uit. Malvine ver-
telt dat hij ongeinteresseerd, slaperig en zonder enige ambitie was en aan het
einde van een schooljaar steeds net voldoende geleerd had om over te gaan.
Met een ongehoorde eindsprint vlak voor het eindexamen slaagt hij in 1876
met de hakken over de sloot. Zijn filosofische propedeuse is net voldoende. Hij
verlaat de school met het besluit om sterrenkunde te gaan studeren.

Hetzelfde jaar begint hij in Leipzig met deze studie en volgt colleges wis-,

natuur- en sterrenkunde. Bij de psycholoog Wilhelm Wundt doet hij filosofie.
In Leipzig raakt hij bevriend met de negen jaar oudere Tomas Masaryk, de
latere grondlegger en eerste president van Tsjecho-Slowakije. Masaryk heeft
in Wenen bij Franz Brentano gestudeerd. Volgens Husser] brengt Masaryk
hem het ‘onathankelijk denken’ bij, geneest hem van het ‘onethisch nationa-
lisme” en maakt hem met de filosofie van de nieuwe tijd, Descartes, Leibniz
en het Engelse empirisme vertrouwd. Hij adviseert hem om bij Brentano in
Wenen verder te studeren. Omdat Husserl zichzelf nog door en door wiskun-
dige voelt volgt hij deze raad pas enige tijd later op.
Husserl laat zich in 1878 aan de Filosofische Faculteit van de universiteit van
Berlijn inschrijven. De faculteit heeft een goede wiskundige reputatie. Hij
studeert drie jaar bij de wiskundige en logicus Leopold Kronecker en bij ‘de
vader van de moderne analyse’ Karl Weierstraf3. Beiden noemt hij later eer-
biedig zijn ‘grote leermeesters”. In 1878 verlooft hij zich met Malvine Stein-
schneider, een verwante van de bekende oriéntalist Moritz Steinschneider. Zij
speelt later een belangrijke rol als zijn, zoals ze ironisch zegt, ‘secretaresse’.
De enorme hoeveelheid manuscripten en brieven die Husserl nalaat was ver-
moedelijk zonder haar niet ontstaan, en zou hoogstwaarschijnlijk zelfs later
verloren zijn gegaan.

20

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 JEUGD EN OPLEIDING

Door Weierstrafs” colleges over functietheorie komt Husserl tot de vraag naar
de grond van de wiskunde. WeierstrafS zelf probeerde evenals tijdgenoot Gott-
lob Frege de analysis door analyse van haar elementaire begrippen en axioma’s
van een rationeel fundament te voorzien, zodat ze uiteindelijk deductief
gefundeerd kon worden.! Husserl zegt later dat hij aan Weierstraf$ het ethos
van zijn wetenschappelijk streven te danken heeft, een morele houding die

ook zijn persoonlijk leven kenme serl is daarna de vraag naar de

ijze, de filosofische waar-
erbonden en hij ervaart
de afwezigheid van een gegrondheid van zijn
eigen leven. Deze onvooryh aanspraak op fen alles doordringende
helderheid van gedachten @i @uwelijks manuscripten
kan voltooien en droeg bij 3 ingfan een nalatenschap van

Op Verzoek van zijn ongeduldige vader, die uitgestelde afsluitingsdata op
de binnenkant van de i 1331 inschrijven voor
de promotie in Wenen. De dissertatie Beitrédge zur Theorie der Variationsrechnung
wordt onder Kénigsberger en Weyr goedgekeurd in 1882. Dat jaar bestudeert
Husserl onder invloed van Masaryk intens het Nieuwe Testament, wat hem
tot het besluit leidt ‘om met behulp van een strenge filosofische wetenschap
de weg naar de EEUWIGE en naar een Waarachtlg leven te vinden’2

1 DEDUCTIE (Lat. deductio) = lett.: wegvoering, afleiding. Grondregels (axioma’s) waarin door logische
redenering stellingen worden afgeleid, ant.: inductie.
2 Schuhmann, Karl, Husserl-Chronik, Denk- und Lebensweg Husserls, Den Haag 1977, p. 10

21



II LEVEN EN WERK

verdere beroepskeuze. Brentano’s, bevlogen filosofie-onderwijs overtuigt
ook Husser! dat de filosofie met wetenschappelijke strengheid beoefend kan
worden en daarom ook moet worden. Het geeft hem de moed om de filoso-
fie als levenvervulling te kiezen. Husserl maakt in deze tijd ook gewag van
‘oppermachtige religieuze ervaringen en complete omwentelingen’ die hem,
vermoedelijk opnieuw onder invloed van Masaryk, van de wiskunde naar de
filosofie gebracht hebben. Zjj zijn er in elk geval verantwoordelijk voor dat
Husserl in 1886 tot het protestantisme overgaat.!

De combinatie van zijn wiskundige opleiding met de filosofische interes-
ses vindt Husserl in 1884-'85 in Brentano’s colleges over Die elementare Logik
und die in thr notwendigen Reformen. Hier presenteert Brentano op basis van de
Paradoxien des Unendlichen van Bolzano een beschrijvende psychologie van de
verschillende soorten denkbeelden waar ook die van de wiskundige continua
bij horen. In andere bijeenkomsten houdt Brentano zich met de verschillen
tussen fantasievoorstellingen, gewaarwordingen? en waarnemingen bezig.

Het is duidelijk dat de ‘beschrijvende psychologie’ van Brentano de wis-
kundige onderwerpen en berekeningen uit een heel ander perspectief bekijke
dan de wiskunde zelf. De ene beschrijft, zegt Husserl later, de verrichtingen
van het bewustzijn, de andere de uitkomsten van deze verrichtingen. In zijn
fenomenologie wijdt Husserl zich, net als Brentano, vastberaden aan de wer-
kingen van het bewustzijn en komt daarmee bij de vraag, hoe de objectiviteit
van de wiskunde door subjectieve handelingen van het indenken of waarnemen gefun-
deerd kan worden. Dit leidt tot de eerste ontwikkelingsstap van zijn filosofische
overtuigingen en tot het zich losmaken van het psychologisme(*) van Brenta-
no.3 Brentano’s colleges over ethiek blijven wel de grondslag voor Husserl’s
werkzaamheden als professor in praktische filosofie.

1 Husserl noemde zichzelf een vrije christen en een ondogmatische protestant in de liberale Mar-
burgse traditie. vGL. BW v11, pp.205-8 (Husserl aan Rudolf Otto). Brentano zelf had een aristotelisch-
scholastische opleiding genoten die bleef doorwerken.

2 Empfindungen.

3 [PsYCHOLOGISME: Opvatting dat ieders gedrag is terug te voeren tot psychische processen en bele-
venissen en te verklaren uit psychologische wetmatigheden en genetisch te beschouwen als de som
van mentale ontwikkeling. De mens wordt in alle opzichten de maatstaf en norm van waarheid,
recht en moraliteit. Lit. Logische Untersuchungen, 1(*1913).]

22

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 JEUGD EN OPLEIDING

Brentano nodigt Husser! in 1886 voor drie maanden uit in St. Gilgen am Wolf-

gangsee. Daar ontstaat een portret dat Brentano zelf van Husserl vervaardigt.!

Het portret hing voor haar huwelijk in 1922 enige tijd in de Freiburgse kamer van dochter

Elly waar deze foto ook is genomen. Het schilderij bevond zich onder de nalatenschap die

in1939 werd ondergebracht in de Université Catholique Louvain-la-Neuve. Op 16 septem-

ber 1940 vatte de bestelbus, die de persoonlijke bezittingen van Husserl’s weduwe naar

de haven van Antwerpen bracht voor verscheplng naar haar nieuwe woonplaats Cam-
setts, vlam na egg

2 HABILITIEREN: Lesbevoegdheid (doceerrecht) verkrijgen. c. sTuMPE: tevens psycholoog en musicoloog
probeerde de relatie tussen het fysick en de geest te doorgronden: Dat wat wij waarnemen is niet het-
zelfde als het fysick zelf. Stumpf’s fenomenologie oefende invloed uit op Husserl.|

23



II LEVEN EN WERK

§ 2 HALLE

In de herfst van 1886 gaat Husserl naar Halle om bij Stumpf aan zijn proef-
schrift te beginnen ‘ter verwerving van de habilitatie! over de grondslagen
van de aritmetica?. In de volgende dertien jaar, waarover hij achteraf zei dat
het geen ‘hemelse vreugdejaren” waren3, sticht hij een gezin, maakt zich los
van Brentano en ontwikkelt zijn eigen filosofische zienswijze. Daarbij vor-
men Brentano’s beschrijvende psychologie en Carl Stumpfs onderzoekingen
over de klankwaarneming (Tonpsychologie, 1893-'90) voorlopig een belangrijke
basis. Stumpf, Georg Cantor en de filoloog Hans von Arnim behoren hier tot
zijn naaste vrienden, een combinatie van natuurwetenschap, wiskunde en
geesteswetenschappen die Husserl als zegenrijk voor zijn onderzoekingen
ervaart.

In 1887 wordt Husserl gehabiliteerd met het geschrift Uber den Begriff der
Zahl, Eine psychologische Untersuchung dat in de vier jaar later verschijnende
Philosophie der Arithmetik wordt geintegreerd. In hetzelfde jaar bestudeert hij
het enkele jaren eerder verschenen werk van Gottlob Frege, Grundlagen der
Arithmetik. Daarin argumenteert Frege voor een bepaalde, door Husser] later
afgewezen definitie van het getalbegrip.

In juli gaat Husser!’s verloofde ook tot het protestantisme over; in augus-
tus trouwt Husserl met Malvine Steinschneider. Het echtpaar verhuist naar
Halle. Na de verkregen van lesbevoegdheid en het begin van zijn privaatdo-
centschap in Halle komt Husserl zichtbaar in een diepe persoonlijke crisis
terecht die tekenend is voor de ernst waarmee hij het zoeken naar een eigen-
lijke roeping gerealiseerd heeft. Over deze tijd schrijft hij dat hij zodanig aan
depressies en het totale verlies van zijn zelfvertrouwen geleden had, dat hij
zelfs een zenuwarts wilde opzoeken. Zijn toestand zou op zijn ‘filosofisch
falen” gefundeerd zijn geweest, dat hij nu als een falen van die filosofie uit
die tijd herkent, die vaag en alleen schijnbaar wetenschappelijk is.# Het is in
de toekomst een van zijn belangrijkste bedoelingen die in het Logos-artikel

1 Habilitationsschrift; HABILITERING = Na de proeve van bekwaamheid zich als privaatdocent vestigen.
2 ARITMETICA: rekenkunde, getallenleer. Benoemen, voorstellen, samenstellen en ontbinden van getallen.
3 Keine Seligkeit; Kindinger 1965, p.102

4 Schuhmann1gy7, p.22

24

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 HALLE

Philosophie als strenge Wissenschaft! programmatische rijpheid bereikt, om de
filosofie uit deze vaagheid naar een hogere wetenschappelijke strengheid te
tillen. Twijfel aan zichzelf en depressies blijven Husserl zijn hele leven bege-
leiden.2

Het zich afkeren van de strenge wiskundige bewijsvoeringen naar filosofi-
sche reflecties toe gebeurde niet zonder innerlijke conflicten. De wiskundige
aanspraak op wetenschappelijkhg erl niet opgeven en een pas-

sende filosofiemethode was @)cmma begint Husserl zijn

activiteit als privaatdocent
| gaat het hem daarbij

1s- en natuurkunde.

onderzoekingen die in notities en manuscripten worden overgeleverd; vele
daarvan houden zich npg———op—————c|lingen bezig. Vanaf
1890 nemen de Logische Untersuchungen gaandeweg vorm aan. Husserl houdt
zich intens bezig met Leibniz, John Locke, Berkeley en vooral met Hume.
Laatstgenoemde evenals Bernard Bolzano en Lotze verschaffen hem belang-
rijke inzichten over de vraag naar zin en geldigheidsaard van wiskundige ken-

brachten werken voort waarvan de glans niet verwelkt is. Denk aan James’ The Varieties, Otto’s Das
Heilige, het werk van Gustav Jung; vGL: D. Capps, Men, Religion and Melancholia, Yale u.p. 1997.]
3 Gerlach/Sepp 1994, p.35 e.v.

25



II LEVEN EN WERK

zaak zelf is waarvan we ons voorstellingen pogen te maken waarmee we ons
bezighouden, waarop onze uitspraken doelen’.! We kunnen daarin een vroege
oorsprong van Husserl’s oproep naar de zaken zelf zien. Husserl begint nu ook
aan een wetenschappelijke briefwisseling; zo correspondeert hij met Alex
Meinong en met Frege over begrip en object.
Terwijl Husserl in de volgende jaren zijn leven als privaatdocent met steeds
weer verlengde stipendia van de regering financiert groeit zijn gezin. In 1892
wordt zijn dochter Elisabeth Franziska Carola (Elli) geboren.
In december 1893 komt zijn zoon Gerhart ter wereld en in 1895 wordt zijn jong-
ste zoon Wolfgang geboren; Husserl krijgt het Pruisisch staatsburgerschap.
Malvine vertelt dat Husserl in deze periodes van persoonlijke en filosofische
inspanning kracht geput heeft uit de woorden van dat op de gevel van het
stichtingsgebouw van Francke te lezen was: Wie hoopt op de Heer krijgt nieuwe
kracht: hij slaat zijn vleugels uit als een adelaar.3

In de zomer en herfst van 1896 geeft Husserl colleges over logica. Hieruit
is de Prolegomena zur reinen Logik ontstaan.* Husserl schrijft een recensie van
Kasimir Twardowski’s Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen
waaruit het gevoel van een eigen methodologie al opklinkt. Vanaf 1897 zijn
er aanwijzingen dat Husser] nu de ‘subjectivistisch-psychologiserende logica’
van de school van Franz Brentano (en daarmee in zekere zin ook zijn eigen
eerdere standpunt) afwijst. Hij kwam in een antiquariaat de geschriften van
Brentano tegen waardoor zijn aandacht op de ontoereikendheid van het psy-
chologisme gevestigd werd. De Logische Untersuchungen worden nu steeds
verder uitgewerkt en verbeterd waardoor het drukklaar maken vertraging
oploopt.

1 Frege 1967, p.191. [Frege’s recensie maakte diepe indruk op Husserl. Het veranderde zijn kijk op de
relatie tussen logica en psychologie ingrijpend en uiteindelijk begreep hij dat logica niet geredu-
ceerd kan worden tot psychologie (Critchley 1998).|

2 Vernoemingen naar Franz Brentano en Carl Stumpf.

3 Schuhmann 1988, p.114 [Alle die auf den Herrn vertrauen, bekommen immer wieder neue Kraft, es wachsen
ihnen Fliigel wie dem Adler. Sie gehen und werden nicht miide, sie laufen und brechen nicht zusammen. Wie
hopen op de EEUWIGE, vinden steeds weer nieuwe kracht. Als onvermoeibare adelaars raken zij niet
uitgeput, van het lopen worden ze niet moe. Jesaja 40:31]

4 Inleiding (Voorstudie) tot de zuivere logica; Deel 1 van de Logische Untersuchungen

26

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 HALLE

De universiteit van Halle had vanaf 1894 aanhoudend geprobeerd Husserl een
buitengewoon hoogleraarschap aan te bieden. Aanvankelijk krijgt Husserl
alleen de hoogleraarstitel. In 1900 is de poging succesvol omdat Husserl nu
eindelijk en op aandringen van vrienden en collega’s de Logische Untersuchun-
gen publiceert. Het eerste boek, de Prolegomena, verschijnt in 1900, het tweede
in april 1901 met de ondertitel Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie
der Erkenntnis. Een derde deel ove

aarneming, herinnering en fan-

Husserl noemt de Logische
volledig uitgerijpt werk " d
had moeten vormen. Toc

af, onevenwichtig, niet
oor een korter geschrift
en een doorbraak. Met

In 1900 krijgt het Konink I i cen van staatswege bui-
tengewoon hoogleraarschap voSigslL aar en probeert dit over te
dragen op de universiteit van Géttingen. De universiteit wijst nog met de
stemmen van Bauman i enesmmgmmm o sscrl af.

Onder druk van de Pruisische regering vond de inauguratie in september
plaats en verhuisde het gezin Husserl van Halle naar Géttingen.

Edmund Husserl op 35-jarige leeftijd Edmund Husserl op 41-jarige leeftijd
(1894) (1900)

27



II LEVEN EN WERK

§ 3 GOTTINGEN

De Logische Untersuchungen krijgen tegen Husserl’s verwachting in al snel een
enorme invloed. De fenomenologie, waarvoor dit werk het fundament legt,
wordt een filosofische beweging, en Husserl trekt in rap tempo studenten aan
uit binnen- en buitenland. Van begin af aan berust de aantrekkingskracht
van de fenomenologie niet alleen zoals boze tongen over haar beweerden op
de uitstraling van haar ‘leider’! Eerder lijken de theoretische openheid en de
aanspraak op exactheid, haar afgrenzing tegenover de psychologie en tege-
lijkertijd het ‘betrekkelijk gelijktijdig gelden’ van het laatstgenoemde de
oorzaak geweest te zijn.2 Dat Husserl niet als sekteleider optrad maar door
de zaak invloed had, toont ook de al spoedig inzettende losmaking van zijn
leerlingen aan en hun kritiek op de ‘transcendentale omwenteling’ die zich in
Husser!’s volgende colleges en geschriften manifesteert.

Op 14 september 1901 wordt Husserl tot buitengewoon hoogleraar aan de
Filosofische Faculteit in Géttingen benoemd met de opdracht om het hele
domein van de filosofie te doceren. Het voor Husserl als geheel bevrijdende en
bezielende succes werd vertroebeld door het blijvend verzet van zijn Gottingse
collega’s, de Lotze-leerling Julius Baumann en de psycholoog Georg Elias
Miiller. Mede door deze afwijzing richt Husserl zich nu tot de natuurweten-
schappelijke kringen van waaruit hij stimulans en bezieling van zijn filosofi-
sche onderzoekingen ondergaat. Hij raakt met de wiskundige David Hilbert
bevriend wiens leerlingen Ernst Zermelo, Paul Bernays en Hermann Weyl zijn
seminars bezoeken. Ook de Griekse ingenieur Constantin Carathéodory en de
wiskundige Erhard Schmidt maken deel uit van de intieme vriendenkring.

Naast zijn colleges spreekt Husserl in het Wiskundig Gezelschap van Géttingen
over vakthema’s en werkt aan definiete axiomasystemen en variéteitenleer.3
Sinds 1902 verzamelen zich leerlingen om hem heen die door de Logische Unter-
suchungen aangetrokken worden. In het zomersemester is Johannes Daubert,
leerling van de filosoof/psycholoog Theodor Lipps uit Miinchen, tochoorder
in Husserl’s colleges. Hij was daarvoor van Braunschweig naar Géttingen

1 VGL. de brieven van Erich Jaensch in Dathe 1993
2 Elisabeth Stroker in Gerlach, sept 1994, p.33
3 DEFINIET (wisk.): term uit de lineaire algebra m.b.t. kwadratische vormen, (taalk.): bepaald.

28

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 GOTTINGEN

gefietst. Daubert, die zelf niet publiceerde en zijn academische opleiding niet
afrondde, presenteert Husser!’s boek in Miinchen, haalt door twee jaar propa-
ganda de meeste leerlingen van Lipps naar de kant van Husserl en naar Gét-
tingen over en is daar betrokken bij de oprichting van de Géttingse Filosofische
Vereniging. Een bezoek van Husserl aan Miinchen versterke de relatie.

Keer op keer staat Husserl kritisch tegenover zijn eigen werk. In een notitie
op het manuscript voor zijn col gunistheorie schrijft hij: ‘wat een

colleges over innerlijk tijd@ewu ps recensie van de Pro-
legomena mogelijk de aanz@ geg . dimoedt dat de combina-

king uitgevoerde ‘terugkeer naar het individu en zijn ervaringen als uiterst
vruchtbaar” had beschomminshgespusissmmmemiiish cy mocten de impuls
gegeven hebben die van de Logische Untersuchungen naar de Ideen heeft geleid.
Terwijl het ministerie Husserl tot hoogleraar wil benoemen, verzetten Miil-
ler en Baumann zich binnen de filosofische faculteit weer met het argument
dat het Husserl aan wetenschappelijke betekenis ontbreekt. Op 28 juni 1906
wordt de aanstelling toch doorgezet. Het succes geeft Husserl nieuw elan. Op

ap naar de tragg

Logik’, Kantstudien, 6: 270-83.
3 Moran 2005, p.24
4 Schuhmann 1977, p.88

29



II LEVEN EN WERK

In 1907 richt Theodor Conrad het Wijsgerig Gezelschap van Géttingen op, waarin
eigen fenomenologische onderzoekingen worden bediscussieerd en voortge-
zet. Af en toe neemt Husserl deel aan de zittingen. In 1906 voegt ook Max Sche-
ler zich bij deze groep.

Husserl laat zich door de kritiek van zijn leerlingen niet van de wijs brengen
en verdiept zich steeds meer in de transcendentale fundering van de fenome-
nologie. Van 26 april tot 2 mei houdt hij vijf lezingen met als titel Die Idee
der Phdnomenologte, die als inleiding in de zg. ding-colleges gedacht worden. De
voordrachten werken voor de eerste maal de gedachte van de fenomenologi-
sche reductie of epoche (oordeel) gedetailleerd uit.!

Het is geen toeval dat Husserl zich nu ook uitvoerig bezighoudt met
Kants Kritik der reinen Vernunft. De Marburgse school van het neokantianisme
is voor Husserl ‘de enige te respecteren’ school van de huidige filosofie.2 Zijn
pogingen om een benoeming van Natorp of Ernst Cassirer in Géttingen te
bewerkstelligen zijn tevergeefs. In 1910 zegt Husserl aan Heinrich Rickert van
de Badense School zijn medewerking toe aan de uitgave van Logos.? In dit tijd-
schrift verschijnt in hetzelfde jaar het later als Logos-artikel bekend geworden
geschrift Philosophie als strenge Wissenschaft. Tegelijk werkt Husserl met Adolf
Reinach aan een herdruk van het tweede deel van de Logische Untersuchungen.

Zijn positie aan de faculteit consolideert en in 1912 wordt Husserl door
het Ministerie van Onderwijs tot mededirecteur van het Filosofisch Seminarie
aangesteld. Hij richt nu het Jahrbuch fiir Philosophie und phanomenologische For-
schung op, waarin in 1913 de Ideeén voor een zuivere fenomenologie en fenomenologi-
sche filosofie als openingsartikel verschijnen.

1 EPOCHE: (Gr.) gedenkwaardig tijdperk; (filos.) onthouding (van oordeel); (fenom.) de opschorting van
het oordeel (over het al of niet werkelijk-zijn van het waargenomene).

N

Schuhmann 1977, p.131

Centraal in het neokantianisme is de gedachte dat filosofie wetenschappelijk moet worden opgevat.
De Marburger School beschouwt filosofie als een onderzoek naar de geldigheid van kennis en de toege-
paste methode. Het zuivere denken schept op voorhand de realiteit; wetenschap heeft een oneindige
taak: er is een steeds wijkende horizon. We kunnen niets weten over de werkelijkheid op zich, de
Dinge an sich, omdat we die alleen kennen zoals deze zich aan ons voordoet. Kant benadrukt daarmee
de grenzen van het kenvermogen. (Kritiek van de zuivere rede, Amsterdam 2004)

VGL. Otto Liebmann, Kant und die Epigonen, 1865: ‘Es muf$ auf Kant zuriickgegangen werden’, (red.).

3 Internationale Zeitschrift fiir Philosophie der Kultur.

30

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 GOTTINGEN

Het merendeel van dit boek ontstond tussen 5 en 27 januari 1913. Tijdens de
Eerste Wereldoorlog verlamt Husser!’s scheppingskracht. Zijn zonen Gerhart
en Wolfgang trekken evenals veel studenten en jongere collega’s ten strijde.
De uitbarsting van de wereldhaat, de zondvloed van laster en alle orgién van de oor-
logszuchtige ontmenselijking drukken Husserl neer.! Hij geeft nog wel colleges
en seminars maar moet ultemdehjk in een herstelhngsoord tot rust komen.

Eind 1915 wordt hij als opvolger in Freiburg voorgesteld en in

januari 1916 benoemd. Vlak vg#f zijn verhuizin®gn april sneuvelt Wolfgang,
net uit het militaire hospi, ont op 21-jarige leeftijd
bij Verdun. Husserl heeft verwerken. Ook meer-

dere van zijn studenten wilron ' velen in de oorlog.

&

= ,&"

aar de fa
izingn

schappen van dingen zijn slechts de wijze waarop het ons onbekende Ding an sich aan ons verschl]nt

kennis betreft de verschijningsvorm, niet het wezen; FENOMENOGRAFIE: beschrijving van natuurverschijn-
selen; FENOMENOSCOPIE: waarneming/onderzoek van de verschijnselen.]

31



II LEVEN EN WERK

§ 4 FREIBURG

Bij zijn benoeming in Freiburg is Husserl 57 jaar en vreest meer dan ooit dat
hij zijn levenswerk niet kan voltooien. De poging om het tweede en derde
deel van de Ideen af te maken brengt hem tot steeds omvangrijkere onderzoe-
kingen over intersubjectiviteit, transcendentale esthetica, tijd, individuatie®
en passieve synthese. De berg manuscripten groeit onophoudelijk zodat een
systematisch overzicht steeds lastiger wordt. In deze tijd valt de voor hem zo
noodlottige kennismaking met Martin Heidegger, waarvan hij in 1931 in een
ontroerende brief aan Pfinder gewag maake (Z1E: Briefwechsel).

Husserl vestigt nu definitief zijn internationale faam als een van de belang-
rijkste filosofen van zijn tijd. Zijn studenten en leerlingen komen overal van-
daan en bestrijken meerdere wetenschappelijke domeinen en ze introduce-
ren de fenomenologie in de een of andere vorm in hun vaderland. Husserl
krijgt nu bovendien de steun van zijn faculteit en universiteit en wordt direct
na zijn aanstelling op 9 februari 1916 op meerdere eervolle posten benoemd
zoals in het curatorium van het geleerde gezelschap van Freiburg. Husserl
krijgt bovendien enkele trouwe medewerkers die zijn manuscripten redige-
ren, persklaar maken en de fenomenologie in zijn zin uitdragen. Onder hen
bevonden zich Ludwig Landgrebe en Edith Stein.?

De eerste Freiburgse jaren staan helemaal in het teken van de oorlog, waar-
van de verschrikkingen met de dood van zijn jongste zoon niet voorbij zijn.
In april 1917 raakt zijn oudste zoon Gerhart gewond, in juli overlijdt Husserl’s
moeder in Wenen. Niet toevallig ontwikkelt Husserl een neiging tot de Duitse
mystiek. Hij leest meer dan eens het in de veertiende eeuw anoniem versche-
nen geschrift Theologia deutsch; ook door het boek Das Heilige van Rudolf Otto
wordt hij geraakt.3 In 1917 geeft hij colleges voor betrokkenen bij de oorlog
over Fichtes Menschheitsideal, waarmee hij bij een eerdere discussie met de
humanistische geschriften van Fichte aanknoopt.

1 INDIVIDUATIE: het worden van het individu; ons ontwaken tot tot het ware mens-zijn, tot wat Jung
noemde: orze INDIVIDUATIE.

2 Edith Stein assisteerde Husserl tussen 1916 en 1922 en promoveerde in 1917 in de fenomenologie.
Husserl frustreerde haar pogingen tot een verdere academische carri¢re omdat zij vrouw was,
waarna zij afzag van haar assistentschap (red.).

3 VGL. Bijlage Marburg.

32

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 FREIBURG

Husserl lijkt de fenomenologie steeds meer als wijsgerig én therapeutisch
procédé voor zichzelf te gebruiken. De epoche, als oordeelsmatiging en reduc-
tie van zijn eigen ik, als gedistantieerde blik op zijn eigen bewustzijnservarin-
gen, helpt hem zijn persoonlijk lijden te kunnen verwerken. Omdat Husserl
zoals de meeste professoren van die tijd ‘nationaal gezind’ is grijpen ook de
nederlaag van 1918 en zijn gevolgen hem heel erg aan. Maar hij herkent dat

de oorzaak van de oorlog in het n2 e zoeken is. Een 1ntcrnat10nale

de geest wordt door deze o

De relatie met Heidegg
litatie opgekomen depres:
de oorlog en de zorg of zij

p. Zijn vanaf zijn habi-
an het noodlot tijdens

wat in de methode en problematiek van belang is op de grondslag van mijn
constitutieve (vormende) immmenmingisemmsisnigpi  dc cnige werkelijke
leerling te zijn die de fenomenologische arbeid kan en wil voortzetten.

In oktober 1916 krijgt Husserl gedaan dat Heidegger een leeropdracht voor
een twee uur durend college in Freiburg krijgt. In 1919 wordt Heidegger
assistent van Husserl en in 1923 ontvangt Heidegger een benoeming in Mar-

burg.? O Husserl s verjaardag op 8 apnl 1926 overhandigt Heldegger hem

Z1jn benoeming verbreext reidegger het persoonlijke contact.

1 BWII, p.180 e.v. [VGL. Donald Caps, Men, Religion, and Melancholica, Yale University 1997.|
2 VGL. ‘Prinzipienreiterei in Marburg’ in D. Mok, Het kwetsbare leven, Amsterdam 2012, pp. 72-75.

33



II LEVEN EN WERK

Husserl krijgt steeds meer internationale erkenning. Hij treke talrijke denkers
aan, Amerikanen en veel Japanners. Weinigen volgen zijn transcendentale
uitwerking van de fenomenologie tot in detail: zijn filosofie is voor de mees-
ten een stimulans en leidraad tot zelfstandige analyse en verdere ontwikke-
ling. Ook het leeftijdsverschil met zijn leerlingen wordt groter. Onder zijn
tochoorders bevinden zich H.-G. Gadamer (Waarheid en methode; hoofdlijnen
van een filosofische hermeneutick, Nijmegen 2014), Aron Gurwitsch, G. Anders
(De vooroudermoord Bleiswijk 2019), Dorion Cairns, Hasime Tanabe en Rudolf
Carnap. Husserl loopt rond met plannen voor een serie die na een inleiding in
de fenomenologie haar afzonderlijke domeinen moeten ontwikkelen.

De problemen om de vele aanzetten af te maken zijn niet meer te overzien.
Zo werden Ideen 11 en 111 en een bewerking van het 6¢ deel van de Logische Unter-
suchungen opgegeven. Husserl schrijft steeds meer voor zijn nalatenschap die
hij in eerste instantie aan Heidegger wil toevertrouwen. De thema’s, waar hij
jaar in jaar uit aan gewerkt heeft, maken de indruk van een steeds opnieuw
oppakken van de oude problemen. De fenomenologische reconstructie van
oordeel, aanname, wensen en willen, fantasie esc. en het probleem van de
reductie of het begrip van de zuivere logica duiken steeds weer op. Daarnaast
krijgt na de oorlog de gedachte van de praxis steeds meer ruimte; ook wordt
de tevoren alleen in colleges gefundeerde ethische aanspraak van de fenome-
nologie systematisch ontwikkeld. De ethiekcolleges van 1924-"25 en een reeks
van artikelen voor het Japanse tijdschrift Kaizo laten een duidelijke wending
zien naar een persoonlijke ethick van de vernieuwing, die vanuit individuen
uiteindelijk de gemeenschap en de hele mensheid moet omvatten.

Husserl vat de fenomenologie op als een taak die hem voor deze universele
docleinden gegeven werd zodat haar systematische presentatie steeds meer
betekenis krijgt. In 1922 schrijft hij dat nu de ‘voornaamste gedachten van een
systeem’ gekristalliseerd worden, hem nu pas ‘de universele gedachten ten
deel’ vallen en hij al zijn voorgaande deelonderzoekingen ‘opnieuw [moet]
kristalliseren’! Dit ‘systeem’, een voorbereidende vorm van de latere Medita-
ties van Descartes, presenteert hij in een serie lezingen in juni 1922 in Londen.

1 Schuhmann 1977, p.257

34

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 FREIBURG

Een halfjaar later wordt hij als Corresponding Member van de Aristotelian
Society gekozen. Zijn faam blijkt uit de reeks van eerbewijzen in de volgende
jaren tot vlak voor zijn dood. In 1926 wordt Husser] namens Duitsland in het
internationaal Comité van het internationaal Filosofencongres van Harvard
gekozen, in 1928 wordt hij Foreign Honorary Member van de American Acad-
emy of Arts and Sciences in Boston, in 1932 Correspondant van de Académie des

Sciences Morales et Politiques de I'Tnsg ¢ in 1925 erelid van de Cercle Phi-

Vanaf 1923 studeert Lud hij wordt een van zijn
trouwste leerlingen en 1 lijk assistent. Husserl
wordt door het Ministeric n o n de filosoof en religie-
socioloog Ernst Troeltsch I Ber ir een afvaardiging van

zomersemester van 1928 met behoud de aanstelling van zijn assistenten.

Hij kan hen voor het vo nmmismmesemsesismenk 22 2 mheden niet mis-

sen. Hij krijgt een student-assistent voor twee jaar; de posten van Landgrebe
en Fink, zijn tweede leerling en medewerker tot zijn dood, worden in de tijd
daarna deels met stipendia en subsidies gefinancierd.

§ 5 NA HET EMERITAAT

zowel uit een uitwerking van
ding in de fenomenologie, die al in 1923 onder de aan Descartes ontleende titel
Meditationes de prima philosophia gepland was.

35



II LEVEN EN WERK

FAMILIEFOTO UIT1929

V.l.n.r: Jakob Rosenberg, Malvine Husserl, Wolfgang Rosenberg-Husserl, Dodo
(Else) Husserl, Gerhart Husserl, Gabriele Husserl, Edmund Husserl, Elisabeth (E/li)
Rosenberg-Husserl en zijn 5-jarige kleindochter Ruth Rosenberg.

In de winter van 1928-'29 zet Husserl de Formale und transzendentale Logik op
schrift. In 1929 stelt Landgrebe het boek Ervaring en oordeel samen. In februari
vinden de colleges in Parijs plaats, lezingen in Straatsburg sluiten daarbij aan.
Tot zijn toehoorders in Freiburg behoren Emmanuel Levinas, Gilbert Ryle en
Herbert Marcuse. Albert Schweitzer was aanwezig in Straatsburg.

Op 8 april wordt Husserl door de universiteit op zijn zeventigste verjaardag
geéerd, Heidegger houdt de feestrede en overhandigt Husserl een door Arnold
Rickert, zoon van neokantiaan Heinrich Rickert, geboetseerde buste. Over de
invloed van zijn filosofie en persoon schrijft Husserl, zeker vooral op Heideg-
ger zinspelend, dat het ‘een tragiek van de situatie’ is dat hij aan de ene kant
het afgelopen decennium de fenomenologie tot een precisie gebracht heeft
‘die voor de filosofie voor de hele toekomst de ware betekenis en de noodza-
kelijke wegen schetst’, terwijl aan de andere kant een nieuwe generatie opge-
staan is die de gepubliceerde geschriften radicaal verkeerd begrijpt, ‘een ver-
meend verbeterde fenomenologie propageert en mij als oude papa vereert die
nu achterhaald is’! Is hij daardoor uiteindelijk filosofische kluizenaar geworden,
los van iedere ‘school 22

1 Schuhmann 1977, p.356
2 Ibid. p.411

36

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 EMERITAAT

Na zijn wetenschappelijk isolement volgt vogelvrijverklaring en vernedering
door de nationaal-socialisten. In april 1933 wordt Husser] door het Ministerie
van 0&w van Baden met verlof gestuurd. Het baart opzien in binnen- en bui-
tenland en op 20 juli wordt het decreet weer ingetrokken. Husserl heeft deze
behandeling als de grootste krenking van zijn leven ervaren. In hoeverre zijn
de fenomenologische methode hem hlelp om de situatie de baas te worden is

onduldehjk 1 Uit zgn aantekeningg hij fenomenen zoals de instor-

Eind juni 1933 schrijft ief\@an E.Parl Welch waarin
hij zijn eigen ontwikkeli ] jn leerlingen uitvoerig
beschrijft en niets zegt o lijkheden.? Begin sep-
1j senator was. Hij ont-
of Southern California als
1j de benoeming serieus in

vangt in november een bend
opvolger van Herbert Wildon CH
overweging maar slaat deze af door zijn leeftijd, hij is 74 jaar. Dat zijn verzoek
om Dorion Cairns tegel i essmmsmmmmms (e wezen speelde ook
mee. In 1934 krijgt Husserl een uitnodiging van het Prager filosofiecongres om
een manuscript te schrijven over de actuele taak van de filosofie; waaruit ten
slotte zijn afsluitende werk, de Krisis der europdischen Wissenschaften ontstaat.
Husser!’s leerlingen smeden een plan om met internationale middelen een
archief voor Husserl’s manuscripten zu schaﬂren om ze uit de handen van de

(1902) beschrijft James zijn ideeén over de wil i.v.m. zijn eigen depressies; zIE ook de noten p.33 en 219.
Husserl’s kennis van het gedachtengoed van zowel James als Otto rechtvaardigen het vermoeden.|

2 BWVL P.456

37



II LEVEN EN WERK

Op 14 en 15 november 1935 geeft Husserl op twee achtereenvolgende avonden
colleges onder de titel Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die Psycholo-
gle. Na zijn terugkeer werkt Husserl koortsachtig aan de uitwerking van de
voordrachten voor de boekuitgave.

Op 15 januari 1936 wordt hem definitief de lesbevoegdheid ontnomen; in het
collegeoverzicht van het zomersemester wordt zijn naam niet meer vermeld.
Het ministerie dwingt Husserl om een door Liebert in Belgrado opgerichte
wijsgerige organisatie te verlaten. Op 8 juni wijst het ministerie Husserl’s
verzoeken om toestemming om deel te nemen aan het elfde internationaal
Congres voor filosofie in Parijs af.

In 1937 verhuist de familie Husserl van de Lorettostrafle naar de Schének-
kerstrafe. Reden is vermoedelijk de anti-joodse hetze van buurtbewoners. De
nieuwe woning is weliswaar kleiner maar idyllisch gelegen en verbetert in dat
opzicht de bedrukkende situatie.

Op 10 augustus, hun vijftigste trouwdag, valt hij in de badkamer. Van de
gevolgen, een borstvliesontsteking, herstelt hij zich niet meer.

Op 27 april 1938 overlijdt hij op 79-jarige leeftijd. Als vertegenwoordiger van
de universiteit neemt alleen Gerhart Ritter aan zijn begrafenis deel. Eugen
Fink houdt de grafrede.

Husserl’s vrouw Malvine en de hele nalatenschap® worden een paar maan-
den later onder dramatische omstandigheden door de Belgische filosoof en
franciscaan pater Herman van Breda in Leuven gered die ook het nog steeds
actieve Husserl-Archief Leuven opricht. De nalatenschap wordt na de Duitse
inval een tweede maal in veiligheid gebracht en ontloopt amper een bomaan-
val die alle overige bezittingen van de familie Husserl vernietigt. Malvine, aan
haar inzet is de redding in belangrijke mate te danken, reist in 1946 naar haar
kinderen in de Verenigde Staten. Vrij snel daarna keert ze terug naar Freiburg
en overlijdt in 1950 op go-jarige leeftijd.

Zij is naast haar man op het kerkhof in Giintersthal begraven.

1 De manuscripten omvatten ca. 40.000 pagina’s, waarvan vele in Gabelsberger-Kurzschrift, plus 10.000
pagina’s getypte transcripties gemaakt door de assistenten van Husserl tijdens zijn leven.
VGL. Toon Horsten, De pater en de filosoof: de redding van het Husserl-archief, Antwerpen 2018.

38

Inkijk-exemplaar © 2/17



[STOLPERSTEINE FUR MALVINE UND EDMUND HUSSERL, 2013]

EDMM) HUSSERL
JO. 1859
BERUFSYERBOT 1933
AUSREISEVERSOT
GEOEMUTIOTZ ENTRECHTET
TOT 27. 4.1938

Mman van Breda en Malvine Husserl in de
haven van Antwerpen, kort voor haar vertrek
Staten in 1946.

EDITH STEIN PROMOVEERDE BIJ HUSSERL IN 1917 met Zum Problem der Einfiihlung. Filosofi-
sche overwegingen leidden naar de godsdienstfilosofie en naar het religieuze leven. Haar
wijsgerig werk omvat een fenomenolog1sche analyse van psychologlsche antropologische,

legd. In 2015 volgden twee
stenen aan de Werthmann-
strafSe 1in Keulen (foto).

39



[ARITHMOS: GETAL, TELLING, TOTAALSOM, CIJFER.]

[*APRIORL: yooraf, vooruit, op voorhand, van tevoren, zonder ervaring verkregen kennis;
APOSTERIORI (empirisch) achteraf, door ervaring verkregen kennis;

APRIORISME: vooronderstelling, hypothese.]

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK III

WISKUNDE, LOGICA
EN HET DEBAT ROND HET PSYCHOLOGISME

§ 1 FILOSOFIE VAN DE REKENKUNDE (ARITMETICA)
DE WISKUNDE dringt in de negentiende eeuw tot steeds abstractere sfe-
ren door die amper nog aanschouwlijk te maken zijn. Zo ontwikkelen

Felix Klein en Henri Poincaré (wj sterrenkundige) modellen voor

niet-euclidische geometrieéng®ordat ze het paMflellenaxioma van de euclidi-

sche geometrie laten valle
Husser!’s leermeester Karl @Wei Bolzano een functie die

begrip getal of aantal ter discussie. Zo opende WeierstrafS, volgens Husserl,
zijn colleges regelmati gDy rckenkunde, zuivere
analysis, is een wetenschap die enkel en alleen op het begrip getal gebaseerd
is”. Om vervolgens het begrip aantal in te voeren.

Tegenover de ontwikkeling van de wiskunde als een genuanceerde exacte
wetenschap staat de zegetocht van de psychologie als empirische wetenschap,
die de apriorische filosofische overwegmgen steeds meer wil opvolgen.* Geen

chologische oorzaken hebben PSYCHOLOGISEREN: Pogingen om gedrag theoretisch te benaderen, te
herleiden en te benoemen ohne Anschen der Person. De zg. Goldwaterregel verbiedt professionals in de
v.s. om conclusies/diagnoses te debiteren over personen die zij niet zelf hebben geobserveerd.]

41



IIT WISKUNDE, LOGICA EN PSYCHOLOGISME

fPﬁi(osopﬁie der Arithmetik is Husserl’s bijdrage aan dit debat. Hij onderzoekt
de vraag Hoe komen we aan de getallen?, die etwa Gottlob Frege met een formele
definitie van het getalbegrip beantwoord had. Doordat Freges oplossing ver-
moedelijk op begrippen uit de logica steunde leek het getalbegrip in de logica
gegrond. Husserl stelt onder invloed van Brentano de vraag naar het beschrij-
ven, analyseren en verklaren van de subjectieve verschijnselen waarin getal-
len zich aan ons voordoen, want pas met het oog daarop is inzicht in het wezen
van het getalbegrip te krijgen.! In hoeverre Husser!l daarbij de verleiding van het
psychologisme weerstaat zal nog blijken. Daarbij is het niet in elk geval van-
zelfsprekend dat alleen al met de vraag hoe we uit onze voorstellingen bij de
getallen uitkomen de hele wiskunde een voorstelling wordt, zoals Frege in
zijn recensie van de Philosophie der Arithmetik uit 1884 beweert.?

Husserl’s interesse voor de grondslag van logica en wiskunde gaat terug
tot zijn opleiding bij WeierstrafS. Door zijn vriendschap met Cantor en later
met Hilbert was hij ermee vertrouwd. De zg. verzamelingenleer en de Russell-
paradox hield hem meerdere jaren bezig? De gedachte van een afleiding van
de rekenkunde uit de logica in een formele taal, het logicistisch program van
eines Frege en Russell, beoordeelde hij als weinig vruchtbaar.

Philosophie der Arithmetik wordt soms afgedaan als een jeugdwerk waarvan
hij later (en zelfs door de invloed van Frege) afstand genomen zou hebben.
De kernpunten worden uitgewerkt in de Logische Untersuchungen en de Ideen.
Husserl zelf heeft de verklaring van het aantal in de Philosophie der Arithmetik als
een vroege fenomenologische constitutie-analyse beschouwd en daar zelfs de
ontdekking van de categoriale acten al aan toegeschreven.# Deze naar catego-
rieén ingedeelde handelingen worden later uitgewerke.>

1 HUAXIIL, p.129. 2 Frege1967, p.181.

3 Ortiz-Hill 2002. [Voor Russell is het ontdekken en beschrijven van logische vormen de eerste filosofische
taak. Husserl wil fenomenen beschrijven. Logische vormen/fenomenen zijn apriori en verschillen radicaal van
natuurlijke feiten en worden bereikt door logische analyse/eidetische reductie. Russell werd beinvloed door Hus-
serl’s idee om alle voorkomende elementen te classificeren als bestanddelen van mentale fenomenen. Bei-
den analyseerden objecten van gezond verstand (Urteilskraff) in termen van hun perspectieven en profielen. |

4 HUAXVIL § 27a; VGL. Miller 1982, p. 38 e.v.; CONSTITUTIE: opbouw, constructie, structuur, samenstelling,
verankerend, geldigmakend, vormend,; Fil.: afleiding: De constitutie van alle wetenschappelijke begrippen
uit enkele basisbegrippen. Lat.: van constitutio = inrichting, constituere=tot stand brengen.

5 HUAXX/1, 272; Zesde Logische Onderzoeking.

42

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 FILOSOFIE VAN DE REKENKUNDE

Husserl gaat in zijn eerste boek in twee stappen te werk. In deel 1 vraagt hij
naar het ontstaan van onze intuitieve getalbegrippen eenheid, veelheid en aan-
tal uit én daaraan ten grondslag liggende gemeenschappelijke handeling
van het verbinden.! Daarna onderzoekt hij de symbolische kardinale getals-
begrippen en ontwikkelt daaruit zijn bepaling van het karakter van de reken-
kunde. Verderop in dit hoofdstuk wordt vooral het eerste deel gepresenteerd.

De kritiek van Frege daarop heeft g e misverstanden rond Husser!’s

vroege filosofie geleid.
Husserl gebruike het beg

binding tussen willekeurt objecten is ecfliverbinding die niet op
icctengdierusc@et het contrastbegrip

met het herinnerde fysiek omdat hij door de inhoud bepaald wordt. Maar
daarom is ook de daad v ———————_" "2ndcling, voorzover
hij totaal afziet van de inhoudelijke verbindingen van de verbonden objecten.
Psychisch is hier dus een formeel begrip dat niet op de feitelijke bewustzijnsin-
houd van empirische personen doelt.?

Husserl gaat mee met de klassieke euclidische definitie dat het getal een veel-
heid van eenheden is. Husserl definieert het aantal als bepaalde veelheid en vraagt

2 PSYCHISCH: Cf. geestelijk/onstoftelijk(e sfeer) , innerlijk/gemoed, ‘domein van de ziel’ (Cairns, Guide).

3 HUAXIIL p.15

4 HUAXIL P.74
5 Ortiz-Hill 2002, p.3; VGL. HUA XVIL, § 24

43



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

eenheid, aantal en de getallen zelf zijn onveranderlijk door de voorstellingen
van de meest verschillende zaken heen.! We herkennen dingen als veel of één,
onverschillig of we een hoop stenen zien, ons een groep mensen voorstellen of
een reeks duidelijk afgebakende klanken horen.? Freges bezwaar dat iedereen
een ander beeld heeft geldt hier immers juist niet. Veelheid is een formele
categorie, zodat we ook in betrekking tot de rekenkundige grondbegrippen
van een categorisch bewustzijn kunnen spreken.

Daarna wil Husserl verklaren hoe dingen in het bewustzijn ‘collectief” tot
een veelheid of verzameling verbonden worden. Nu kan als eerste vastgehou-
den worden dat zo'n ‘tentoonstelling’ eenvoudig daarin bestaat dat meerdere
objecten in het bewustzijn voorhanden zijn. In het bewustzijn zijn zoveel
beelden aanwezig die we niet als veelheid of verzameling beoordelen. Dat er
objecten tegelijkertijd aanwezig zijn voegt daar niets wezenlijks aan toe.

Volgens een andere opvatting zouden veelheden door de tijdelijke opeen-
volging ontstaan waarmee de objecten het bewustzijn binnenkomen, een
standpunt dat Husserl van de hand wijst met de suggestie dat het psycho-
logisch proces weliswaar noodzakelijk tijdelijk kan zijn, maar dat de tijde-
lijkheid niet in de inhoud van het begrip wordt geintegreerd. In het andere
geval zou immers ook het begrip conclusie als door de tijd bepaald (temporal)
begrepen moeten worden, omdat de overgang van premissen naar de conclu-
sie altijd een tijdsspanne beslaat. De tijd speelt dus voor de abstracte inhoud
van het begrip verzameling noch als gelijktijdigheid noch als opeenvolging
een rol. Daarmee wijst Husserl ook Kants definitie van het getal (‘doordat dat
ik de tijd zelf in de aanschouwing voortbreng’) van de hand.

Positief bekeken veronderstelt het begrip verzameling kennelijk niets
anders dan te onderscheiden eenheden met aan de ene kant het begrip eenheid
of iets en aan de andere kant de lege vorm van het verschil.# Van andere gehelen
zoals hopen, kuddes of recksen verschillen verzamelingen doordat ze boven-

1 VORSTELLUNG: Cf. (geestelijke) objectivering, intentie/oogmerk, concretisering/omlijning (Cairns,
1973).

2 VGL.HUAXII, p.18

3 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 182

4 HUAXIL P. 49

44

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 FILOSOFIE VAN DE REKENKUNDE

dien geen toegevoegde inhoudelijke verbindingen van de eenheden vertonen
door overeenkomst (Ahnlichkeit, similarity), identiteit of fysische combinatie
van de delen. Verzamelingen bestaan uit eenheden die immers samen gedacht
worden, die in deze psychische sfeer verbonden zijn, meer niet. Dit blijke juist
weer bij de varieerbaarheid van de inhouden: ‘bij de collectieve verbinding
[kan] ieder element totaal onbegrensd en willekeurig gevarieerd worden en

de relane bhjft toch bestaan I He g bestaat Volgens Husserl dan in

Uit deze collectieve verbind ip v&@lheid ‘geabstraheerd’. Op
de eenheden als inhoudel j niet speciaal gelet. Deze
kunnen alleen als loutere ¢ s tets in het algemeen.*

Deze beschrijving, hoe engenbildung) komen,

bevat heel wat onduidelijkh¥ ' @h de Logische Untersuchun-

ons niet focussen het abstracte begrip object in het algemeen (het tets) in de
weerspiegeling zou op EEESpESSSeEESNm—sccn. De vraag welk
verband er bestaat tussen de reflectie op een handeling of daad en de kennis van
de boven alle twijfel verheven indachtige objecten wordt niet uitgewerke.>

In het algemeen heeft Frege, die Husserl psychologisering van de wiskunde
verweet, gelijk waar Husserl niet voldoende verschil maake tussen de psy-
chische acten en hun intentionele objecten en daardoor het proces van het

1 HUAXIL, P.73

2 HUAXIL P. 74

4 |‘Etwas iiberhaupt’; allgemein=universeel, generell=algemeen]
5 VGL. Bernet-Kern-Marbach, 1996, p.14 e.v.

6 HUAXIL p.31

45



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

soortbegrip dat als ‘bepaalde veelheid” valt te definiéren, en de getallen zijn
telkens bepaalde veelheden die onder deze soort vallen.

In het 6¢ hoofdstuk verdiept Husserl zich in de pogingen van Hermann
Grafdmann, Benno Erdmann en Gottlob Frege om het getal logisch te defini-
eren. Deze pogingen werken met het begrip van de een-op-een-indeling van een-
heden. Husserl’s kritiek op deze aanzet is stevig. De logische definities van de
getalbegrippen zijn ‘ongerechtvaardigd en wetenschappelijk nutteloos” en
alleen nuttig voor schriftlozen die niet verder dan 5 kunnen tellen.! Een verwijt
dat misschien wel de gepaste polemiek in Freges recensie van de Philosophie
der Arithmetik uitlokte. Daarbij geldt voor Husserl dat begrippen als veelheid,
aantal en getal eigenlijk ondefinieerbare grondbegrippen zijn (later: categori-
ale objecten). Beschrijvingen en verklaringen van hun ontstaan mogen dus niet
als hun analytische ontbinding worden misverstaan. Integendeel, ze moeten
duidelijk maken wat we met deze begrippen bedoelen en zoals Husserl later
zegt hoe ze in het bewustzijn tot stand komen.

Frege echter probeert om het begrip aantal met hulp van de begrippen van
een eenduidige indeling en de gelijkheid (equalitas) werkelijk te definié-
ren, dat wil zeggen door logische begrippen te vervangen: Twee aantallen zijn
daarom identick als ze een-op-een bij elkaar ingedeeld kunnen worden. Husserl legt
dit uit als bewering over ons oordelen en in deze zin geldt Freges aanname
volstrekt niet: het is onjuist om te beweren dat we twee voorstellingen van
verzamelingen als identiek beschouwen omdat en wanneer we hun elemen-
ten bij elkaar kunnen indelen. Ja, kunnen we een indeling maken als we wil-
len weten of de twee verzamelingen evenveel elementen bevatten, maar we
hoeven dit niet noodzakelijk te doen, we zouden getalsidentiteit juist ook
met eenvoudig doortellen kunnen vaststellen en bovendien zou van identi-
teit nog in een ander opzicht sprake kunnen zijn.

Freges bezwaar dat verzamelingen geen voorstellingen maar abstracte objec-
ten zijn is correct maar levert niets op. De bijkomstigheid dat voorstellingen
subject-relatieve intrinsieke bewustzijnsinhouden zijn geldt juist niet voor
Husserl. De voorstelling verzameling is psychisch, niet fysisch in de hier gedefi-

1 HUAXIL pp. 96, 106; Husserl gebruikte de term die Wilden dat nu veraltend, noch abwertend is. zIE blz.
347.

46

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 FILOSOFIE VAN DE REKENKUNDE

nieerde zin. Husser] meent dat de zin van het begrip veelheid in de structuur
van het verbinden gezocht moet worden. Dat deze structuur, in plaats van
persoon tot persoon te verschillen, juist fundamenteel dezelfde is voor alle
hogere geestelijke functies van wie dan ook en heeft met de een-op-een-indeling
niets te maken. Husserl geeft toe dat Freges definitie een voor alle gevallen gel-
dig, in logische zin noodzakelijk en toereikend criterium voor het bestand van de iden-
titeit van verzamelingen aangeeft, ¢ aan de getallen komen? We kun-

nen dus met recht zeggen da usser| toch niet begrepen
heeft omdat de idee van eej y in denkacten hem van
meet af aan zinloos voork te houden dat Husserl
zich door Frege heeft laten ' in subjectieve bewust-
zijnsprocessen gefundeerd . bezwaren bijgedragen
aan die scherpere ondersch&li cipiéle methodologische

§ 2 DE VOORSTUDIE (PSS e Ssy: 1.0 GICA

In het eerste Voorwoord tot de Prolegomena3 geeft Husserl toe dat hij zijn visie
op rekenkunde en logica moest overdenken nadat hij kennis maakte met de
mathematiserende logica die er als een soort ‘niet-kwantitatieve wiskunde’
uitzag.* Het laatste had een verband tussen wiskunde en logica aangetoond
dat hem steeds verder in de thematiek van de Logische Untersuchungen voerde,

ennisvorm in @

1 HUAXII, p.105

4 HUAXIL p.6. 5 Idem
6 MECHANISCH: Husserl doelt hier zeker ook op rekenmachines. De massaproductie (ca. 1000 §t. p.j.)
begon rond 1900. Een vroege producent was Grimime, Natalis & Co. uit Braunschweig.

47



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

voerd kan worden en ons daarmee deductieve geestesarbeid bespaart.! Aan de
andere kant beschouwt hij de pogingen van de ‘niet-kwantitatieve wiskunde’
als vormen van een mathesis universalis in de zin van Leibniz, dat wil zeggen als
procédé om de ideale structuur van de wereld exact te begrijpen en te beschrij-
ven. In zoverre schrijft hij aan haar een belangrijke funderende taak in de ken-
nistheorie toe. Husserl’s overwegingen in de Prolegomena zouden we nu tot
een metatheorie van de logica rekenen die zich met de geldigheid van de logi-
sche grondwetten, van hun herkomst en hun rechtvaardiging bezighoudt.
IndeProlegomenaargumenteert Husserl dus uitdrukkelijk tegen het psycho-
logisme in de logica. Zijn argumenten hebben betrekking op gerenommeerde
filosofen en psychologen van zijn tijd zoals Avenarius, Mach en Wundt. Het is
ook in dat opzicht actueel omdat ze opvattingen afwijzen die we vandaag de
dag als naturalisme? zouden kenschetsen; opvattingen dus die logica en wis-
kunde op empirische feiten proberen terug te voeren.> Husserl gaat eerst uit
van de psychologistische bepaling van de logica als een praktische discipline
die normatieve regels van het juiste redeneren (eine Kunstlehre) formuleert. In
wat volgt worden het geldigheidsbereik en de grenzen van zo'n bepaling van
de logica, haar theoretische grondslagen, vooral ook haar verhouding tot de
psychologie aangetoond. Na discussies met talrijke logici en kentheoretici uit
zijn tijd en een uitvoerige bespreking van het relativisme volgt als resultaat de
schets van een zuivere logica als een ‘nieuwe en zuiver theoretische weten-
schap), eigenlijk een wetenschapstheorie als mathesis universalis die het uitein-
delijk fundament van iedere normatieve discipline vormt.*
In zijn bij leven gepubliceerde geschriften wordt de mathesis in vorm van een
variéteitenleer niet meer gerealiseerd, maar het tweede deel van de Logische
Untersuchungen beschouwt Husserl als een uitleg van haar grondbegrippen.
Husserl begint het debat over Logica is een praktische discipline met een alge-
mene overweging. Wetenschap is doelmatig op kennis en weten gericht.

1 HUAXVIL, p.38

2 NATURALISME: Alles kan verklaard worden vanuit beproefde natuurwetenschappelijke methoden;
zIE over Richard Avenarius en Ernst Mach ook blz. 311-313 in Bijlage 27.

3 Kusch 1995; Miinch 2002

4 HUAXVI, p.23 e.v. Relativisme=betrekkelijkheid

5 Ortiz-Hill 2002; HUA Xv1I1, p.258

48

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 DE VOORSTUDIE TOT DE ZUIVERE LOGICA

Weten verschilt van loutere mening op grond van evidentie (dit wordt later nauw-
keuriger verduidelijkt). Wetenschappelijk weten is aangewezen op die eenheid
van de funderingssamenhang waarin afzonderlijke inzichten systematisch ver-
bonden zijn. Hij is realistisch. De wetenschappelijke systematick vinden we
niet uit. Ze ligt ‘in de zaken waar we haar eenvoudig aantreffen, ontdekken’.
De geringste wetenschappelijke waarheden zullen voor ons ooit vanzelfspre-

kend zijn.2 Daarom zijn we op steg e onderbouwing aangewezen.

Funderingen (Begriindung) 2 moeten meerd®e eigenschappen vertonen
om als steekhoudend te k
zijn maar moeten zelf uig

regels van de fundering voor alle wetenschappen. Dit zijn vooral de logische
redeneervormen die ‘o gmmm————————— pcrk ¢ kennisgebied’
Om wetenschappelijke kennis veilig te stellen hebben we dus zowel theorieén
van de afzonderlijke wetenschappen nodig als een universele wetenschapslogica
of wetenschapstheorie, d.w.z. een theorie die funderingssamenhangen
algemeen opheldert maar ook andere eigenschappen van wetenschappelijke
systemen onderzocekt. Tot de idee van de logica als zo'n Wetenschapstheone is hij

(H. C. Riimke).
3 HUAXVIIL P. 34

4 Beyer 1996; Fisette 2003

49



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

teiten OLf..., die in de complexvorm M; (respectievelijk M;...) verlopen levert
een geval van correcte methode op’.! Met het geéigend uitbouwen van derge-
lijke uitspraken wordt de wetenschapstheorie dan een ‘techniek’, een leer die
zegt hoe we (deze of iedere) wetenschap nog het best beoefenen.

Zo'n techniek (Kunstlehre) zal dan eventueel ook speciale psychologische en
andere empirische feiten verdisconteren om deze bij haar adviezen te betrek-
ken. Omdat nu de logica in engere zin een deelterrein van de algemene weten-
schapstheorie is kunnen we haar ook als een techniek opvatten. Husserl is
niet afkerig van zulke opvattingen van de logica, alleen vraagt hij doér of ze
de logica zelf wel kunnen funderen, 6f dat er naast de logica als praktische
discipline in deze zin niet nog een theoretische fundering, een ‘zuivere logica’
nodig is zoals ze bijvoorbeeld rudimentair in de aristotelische logica te vinden
was. Daarbij is ook de vraag van belang of een theoretische fundering op haar
beurt weer als normatief begrepen mag worden, 6f dat niet meer de aanname
van ‘ideale objecten’ of van een uiteindelijke vanzelfsprekendheid als kennis-
fundament noodzakelijk is, een debat dat vandaag de dag bijvoorbeeld draait
rond de vraag of en in hoeverre de rechtvaardiging van logische redeneervor-
men van te voren wel mogelijk is.2

Psychologisten huldigden nu de opvatting dat ook de uiteindelijke fun-
dering van het logische en mathematische psychologisch moet gebeuren,
doordat bijvoorbeeld regels voor het redeneren met het principe van de denk-
economie worden verklaard. In deze zin zegt Lipps: ‘De logica is de fysica van
het denken of ze is helemaal niets’ Zo'n bewering raake verstrike in allerlei
moeilijkheden waarvan er hier alleen twee te noemen zijn.

Ten eerste zijn psychologische wetten net als die van de ideeénassociatie induc-
tieve veralgemeningen van ervaringen en staan daarom geen exacte voorspel-
lingen toe.# Daarentegen zijn de modus ponens evenals bijvoorbeeld de mathe-
matische inductie of de wetten van de waarschijnlijkheidsberekening exacte
procédés, waarvan de resultaten niet door empirische vaagheden worden

_

HUA XVIIL, P. 41

2 Piazza 2006

3 Geciteerd naar HUA XVIIL, p. 67.

4 ASSOCIATIE (psych.): verbinding van bewustzijnsinhouden, van denkelementen. vGr. Ernst Mach.

50

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 DE VOORSTUDIE TOT DE ZUIVERE LOGICA

ingeperkt. Maar hoe exacte wetten in empirische regels gefundeerd kunnen
zijn 1s totaal onduidelijk. Ten tweede moet verschil worden gemaakt tussen
de inhouden van de regels voor het redeneren en de betrokken oordeelsacten.
‘Laatstgenoemde zijn reéle gebeurtenissen die hun oorzaken en gevolgen heb-
ben’,! eerstgenoemde zijn ideale entiteiten. Voor laatstgenoemde gelden wel
psychologische wetten, voor eerstgenoemde niet.

Husserl beschouwt de logisch warondbegrippen dus als ideale

op latere plaatsen Lotzes 1 I se ideeén over, die deze
laatste in de paragrafen 3 n zijnWlogik (1843) had voorge-

steld. Lotze vat de platonifihe i n van empirische the-
ma’s. Ze worden als algem@e be zijn in een netwerk van
gedachten opgenomen dat & e ervaring vormt.2 Lotze
argumenteerde dat deze predics Crlijke contrasten en relaties

staan zoals bijvoorbeeld zwart en wit, rond en hoekig, hoewel de reéle eigen-
schappen van dingen b ssis———— ncn veranderen. Het
feit dat zwart en wit contrasteren bestaat nu niet in dezelfde zin als waarin
de zwarte en witte voorwerpen bestaan en het wordt ook niet voortgebracht
door onze beoordeling van deze dingen. Dat zwart en wit een contrast vor-
men is waar, het geldt. Dit woordbegrip, dat van de geldende inhoud zowel de
werkelijkheid van het zyn ontkent als de onaﬂlankelg kheid van ons denken verdedh(gt3

scherp af4°

alleen op

1 HUAXVIIL p.77

2 Lotze 198 14 €N 31
0

4 VGL. HUA XIX/1, p.106

5 Lotze 1989, §318

6 HUAXVIIL P.136

51



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

en grenst zich daarmee af tegen een naief-ontologiserende opvatting van de
ideale entiteiten.

Het verschil tussen ideale en psychologische of empirische wetten maake
Husserl ook duidelijk aan de hand van een gedachtenexperiment. We stellen
ons een ideale denker voor wiens overwegingen altijd nauwkeurig de logica-
regels volgen. We zijn zeker geneigd te verklaren hoe het met zo'n karakeer
psychologisch gesteld is en waar zijn buitengewone logische exactheid van-
daan komt. Maar we zouden niet op het idee komen om voor de verklaring
van zijn talent de logica zelf erbij te halen; haar regels zijn kennelijk van
andere aard dan de natuurwetten die het logisch wezen (in "t bijzonder van
een rekenmachine) verklaren. Zo'n procedé zou bijvoorbeeld overeenkomen
met een verwarring van techniek en toepassing, van hardware en software.

De scherpste kritick van Husserl op het psychologisme is het scepticisme
en relativisme dat daarmee verbonden is. Husserl verwijt het scepticisme een
tegenspraak met zichzelf: ‘De inhoud [van sceptische beweringen] ontkent
dat wat eigenlijk bij de zin of inhoud van iedere bewering hoort en dus van
geen bewering zinvol te scheiden is”! In betrekking tot de zuivere logica en
wetenschapstheorie, waar het hier om gaat, ziet het argument er zo uit: Een
theorie is een reeks uitspraken die met elkaar in grondrelaties staan. Wezen-
lijke voorwaarden voor een theorie zijn dan de begrippen als uitspraak/oordeel,
waarheid, reden, gevolg enzovoort alsmede de wetten die op deze begrippen
gebaseerd zijn, dat wil zeggen die hun betekenis uitmaken. Ontkent nu een
theorie deze wetten, bv. doordat de scepticus beweert dat waarachtigheid niet
bestaat, dan zondigt hij tegen de voorwaarden van de mogelijkheid van zijn
eigen theorie en heft deze daarom uit objectief-logisch oogpunt op.2 Het rela-
tivisme laat een specificke vorm van scepticisme zien: het ontkent de objectivi-
teit van waarheid doordat het haar als athankelijk van het subject (subjectivisme)
of van de soort, de species (antropologisme) verklaart. Maar het spreken van een
‘waarheid voor deze of gene’ is onzinnig omdat objectieve waarheid juist door dit
spreken verondersteld wordt. ‘De uitspraak waarheid bestaat niet is qua betekenis

1 HUA XVIIL, p.123; SCEPTICISME: De filosofische gedachte dat de mens niets met zekerheid kan weten.
2 HUAXVIIL p.119

52

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 DE VOORSTUDIE TOT DE ZUIVERE LOGICA

gelijkwaardig aan de uitspraak er bestaat de waarheid dat er geen waarheid bestaat’.t
Het psychologisme kan dan als een vorm van antropologisch relativisme gezien
worden, doordat het de logica op de wetten van menselijk denken probeert te
baseren. Zowel scepticisme als psychologisme voldoen niet aan de minimumeis
dat theorie vrij van tegenspraak hoort te zijn en om die reden heffen ze elkaar op.

Vraag je nu hoe het komt dat de meeste filosofen van zijn tijd een opvatting

verdedigen die met zichzelf in tg ? Dan diagnosticeert Husserl

alle logische wetten ook al
anders zijn dan praktisch

formuleren zijn, niets
vooroordeel berust op
olute zin, en waarheid
in de zin van het voor-waar- de zin van het voorstel-
len en van het voorgestelde enZ¥ 1 Ligl¥505¢ woorden in dit opzicht
dubbelzinnig zijn, meent men dat ook theoretisch de overgang van objecten
naar gebeurtenissen kaumuiengemiismsemian ooroordeel betreft de
term evidentie, die pas in de zesde Logische Onderzoeking uitvoerig behandeld
wordt. Het houdt in dat evidentie een ‘eigenaardig gevoel [is] dat de waarheid

garandeert van het oordeel waarmee het verbonden is’3 Als gevoel is evidentie

dan een geéigend object voor psychologische onderzoekingen dat met zuivere

1 HUAXVIIL p.126 €.V.
2 VGL.Frege 1967, p.342 e.v.
3 HUA XVIIL, p.183

53



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

ook af te lezen valt of en in hoeverre een theorie deze naam verdient. Ook zij
zijn dus normatief, maar in een totaal andere zin: het zijn maatstaven in de
zin van voorwaarden voor de mogelijkheid van theorieén, niet voor de prak-
tijk van hun toepassing.

Theorieén van de denkeconomie zoals die van Avenarius en Ernst Mach inter-
preteren de theoretische norm als een biologische.! Logisch redeneren gaat
sneller en leidt tot betere resultaten dan onlogischheid. Husserl geeft het nut
van economische overwegingen in andere zin toe. Zo bestaat ook de verdien-
ste van symbolische en kunstmatige systemen juist daarin dat met behulp
van mechanische toepassing van methodes zonder intuitiviteit (Verzicht auf
Anschaulichkeit) veilige en exacte resultaten worden geproduceerd die cogni-
tief vaardige hersenen sneller kunnen bereiken. Husser] benadruke wel dat
deze kunstmatige methodes door onderzoekers op inzichtelijke wijze en veilig-
gesteld door algemene fundering ontwikkeld worden: alleen daarom, omdat
hun ideale geldigheid op een andere manier al volstreke duidelijk gemaake
werd, kunnen ze praktisch worden ingezet.

In iets andere zin heeft het principe van de denkeconomie een belangrijke
en vérstrekkende functie bij het ontwikkelen van de formele wetenschappen.
Zinspelend op het begrip impliciete definitie dat zijn vriend David Hilbert
in 1899 ontwikkeld had, spreeckt Husserl van een ‘merkwaardige verdubbe-
ling van alle zuiver wiskundige begrippen’, voorzover deze eerst als symbolen
voor bepaalde getalbegrippen staan maar daarna ‘als zuivere operatietekens
fungeren, te weten als symbolen waarvan de betekenis uitsluitend door de
uiterlijke handelingsvormen bepaald wordt’.2 De symbolen worden daarmee
‘een soort fiches’, de wiskundige systemen gereguleerde spelen, waardoor dan,
als ze verdere ontwikkeld worden, alle mogelijke deductieve systemen ont-
staan. Maar deze zinvolle vorm van een ‘deductieve denkeconomie’ - eigenlijk
het programma van het mathematisch formalisme - is toch aangewezen op
inzicht in de geldigheid van de logische begrippen en wetten, hij brengt dit
niet eerst voort. Het principe van de denkeconomie kunnen we dan begrijpen
als het praktische omzetten van een principe van ‘de grootst mogelijke ratio-

1 ziE over Richard Avenarius en Ernst Mach ook blz. 311-313 in de bijlagen.
2 HUAXVIIL, P.202 €.V.

54

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 DE VOORSTUDIE TOT DE ZUIVERE LOGICA

naliteit’ dat weer als theoretische norm fungeert. Dit principe houdt in dat,
als de wereld volgens ideale wetten is ingericht, er ‘een kleinste toonbeeld van
zo universeel mogelijke en logisch van elkaar afgeleide onathankelijke wetten
[moet] bestaan’® waaruit alle andere kunnen worden afgeleid zoals bij meet-
kunde het geval is. Het is een ideale tendens van het logisch denken? maar juist
daarom geen praktische norm om naar deze wetten zocken

De gedachte van een zuivere logig

de psychologisten ontkend 6f

, jke taken. De eerste is
het aangeven van de gronqlegri i he denkbeeld vormen,

en theorieén die leunen op de basiscategorieén, in de zin dat ze het vormen
van nieuwe betekenissummmsmm———— 1 rcchtvaardigen en
de absurditeit vermijden die daaruit kan voortkomen. Tot de wetten op dit
niveau behoort bijvoorbeeld de modus ponens als redeneerwet en als theorie de
syllogistiek,> maar ook de verzamelingentheorie, de getalstheorie.

De derde taak van de zuivere logica is de ontwikkeling van de zuivere varié-

SATZ: uitspraak/oordeel, bewering, probleem, kwestie.
h, 5

5 SYLLOGISME: logische redenering waaruit men een conclusie afleidt, sluitrede.
6 MANNIGFALTIGKEIT: verscheidenheid, veelsoortigheid
7 HUAXVIIL P.250 €.V.

55



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

Husserl denkt bijvoorbeeld aan de theorie van de samengestelde getallen die
het resultaat was van een oprekking van de theorie van de reéle getallen en
ten slotte van de theorie van de natuurlijke getallen. Het procédé om uit een
hoeveelheid grondbegrippen en -wetten ook met behulp van formele midde-
len theorievormen en daarmee in zekere zin ‘mogelijke werelden” af te leiden,
d.w.z. mogelijke theorie¢n met hun objectieve correlaten’, wordt van tevoren
uit de grondbegrippen en grondwetten zelf bepaald. De derde taak verlangt
voor zijn uitvoering niet persé inzicht in het ‘wezen’ van deze grondbegin-
selen maar kan, supra, in de zin van een spel met fiches of als een technische
constructie gerealiseerd worden. Husserl laat het over aan de wiskundigen.
Dit geldt ook voor de wiskundige logica, die louter ‘pleegkind’ van de filosofie
was maar niet in haar natuurlijke rechtssfeer thuishoort.

De filosofie houdt dus de taak om inzicht krijgt in het wezen van de grond-
begrippen en methodes van mogelijke wetenschappelijke theorie, in hun
samenhang voor de kennis, hun betekenis in het denken. Pas daardoor krijgt
wetenschappelijk onderzoek zijn fundament en kan zich als echte kennis
bewijzen. Daarmee heeft Husserl, wat wel over het hoofd wordt gezien, niet
alleen de taak van een zuivere logica maar tegelijkertijd het program van deel
twee van de Logische Untersuchungen bepaald. De historisch uitermate invloed-
rijke destructie van het psychologisme dient dus niet alleen als noodsprong
die de ontwikkeling van de formele wiskunde en logica theoretisch opent en
als vruchtbaar en noodzakelijk bewijst, ze fundeert ook meteen de fenomenolo-
gieals de eigenlijk filosofische taak in vergelijking met de alleen maar technische
bezigheid van de logici en mathematici.

§3 VERDERE ONTWIKKELINGEN

Wie Husserl’s denken tot de Prolegomena in1900 volgt, wordt verrast door de
scherpte van zijn verschil tussen de ideale objecten van de zuivere logica en
de empirische objecten en voorstellingen van de psychologie. In de Philosophie
der Arithmetik heeft Husserl niet alleen deze verschillen verwaarloosd; hij heeft
expliciet het programma gevolgd om de logica- en wiskundebegrippen op te

1 [coRRELAAT: verhouding van onderlinge afhankelijkheid of beinvloeding; CORRELATIEF: in weder-
zijdse betrekking. Er is een correlatieve houding en band tussen de logicawetten en grondwaarheden.|

56

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 VERDERE ONTWIKKELINGEN

helderen door terug te keren naar de ervaringen en handelingen van psycho-
logische subjecten. Dat dit programma nu, in de Prolegomena, nog altijd van
invloed is blijkt alleen zo nu en dan, bijvoorbeeld als Husserl zegt dat de ide-
ale verhoudingen en wetten een rijk op zichzelf vormen, dat in psychische
handelingen respectievelijk hun correlaten ‘zijn grondslag’ heeft.! Hoe de
relatie tussen de psychische acten en het rijk van de ideeén precies gedacht

moet worden blijft in het duister, Natorp in een recensie opge-

van het logische en psychold8 10 en subjectieve’ onopge-
lost blijft en het psycholo pdelijke’, ‘vreemde, ver-
het ontwerp van zijn
chungen een kritick die

van een strategie die op de nieuwe oplossing wil wijzen die in de Logische Unter-
suchungen ontwikkeld vy .. van ideale objecten
in psychische handelingen kunnen nu niet met psychologische middelen
worden opgelost, maar alleen met een totaal nieuw soort van onderzoek, en
wel met het fenomenologische. Deze nieuwe methode van filosoferen wordt
in de Prolegomena alleen aangekondigd. Bij de incidentele verwijzingen naar
het ‘ideérend? begrijpen’ van ideale objecten en wezens# kan de lezer zich

2 HUAXX, p.277

3 [IDEATIE: het zien van de idee, het schouwen van het wezen.|
4 HUAXVIIL P.189

57



IIT WISKUNDE & LOGICA EN PSYCHOLOGISME

Voor Husserl was het van meet af aan duidelijk dat de ideale objecten van de
logica niet op de juiste manier beschreven kunnen worden door psychologie.
Dat lukt pas door fenomenologische kennistheorie, en wel een analyseren en
beschrijven van de manier waarop ze het bewustzijn binnenkomen, omdat
we overduidelijk openbare kennis van ze bezitten. Genoemd zwak punt, bij
Gottlob Frege bleef dat volstrekt onopgehelderd, immers hoe de subjecton-
athankelijke, eeuwige, logisch bepaalde ‘gedachten’ door het beschouwende
ik ‘begrepen’ worden, is juist het thema en de bezigheid van Husserl in het
tweede deel van de Logische Untersuchungen en ver daarna.

Toch maake hij dit project pas in aansluiting op de publicatie van de Logische
Untersuchungen heel onomwonden duidelijk. Zo bepaalt hij in de Formale und
transzendentale Logik de wetenschap van de logica nu als ‘tweezijdig’, namelijk
als de wetenschap van de uitvoerende activiteiten aan de ene kant en van de
uitgevoerde resultaten aan de andere kant. Daarbij gaat het bij het beschrij-
vend analyseren van de bewustzijnsactiviteiten niet meer alleen om de zuivere
logica maar om kennis als zodanig, om de vraag hoe we met onze meningen
feiten tegenkomen, kennen en ten slotte als objectief constitueren.? Ook met
betrekking tot de op te lossen ‘raadsels’ werden de zwaartepunten verlegd.
Terwijl in de Logische Untersuchungen nog de vraag op de voorgrond stond hoe
de objecten van de zuivere logica begrepen worden, gaat het later om de meer
algemene relatie tussen immanentie (in het bewustzijn) en transcendentie,
om de vraag hoe iiberhaupt transcendentie in het bewustzijn eigenlijk ‘gecon-
stitueerd’ wordt.3
Hoewel deze aanduidingen in de volgende hoofdstukken wel worden verdui-
delijkt zullen Husserl’s latere uitwerkingen uit het domein van de zuivere
logica alleen aangestipt worden. Ook zij worden gekarakteriseerd door de
zojuist geschetste verruiming van de thematiek. In de Formale und transzenden-
tale Logik 4 uit 1929 vat Husserl het begrip logica nog altijd op als theorie van de

1 HUAXVIL § 8; Bernet-Kern-Marbach 1996, p.50 e.v.

2 vormgeven

3 Drummond 2002; IMMANENTIE: inwonend, innerlijk bijblijvend

4 HUAXVII is zekere zin de schets van de zuivere logica uit de Prolegomena op basis van de tot dan toe
breed ontwikkelde ‘transcendentale’ fenomenologie uitwerkt.

58

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 VERDERE ONTWIKKELINGEN

theorieén, al heeft de logica nu ook een taak aan de kant van de ‘activiteiten’
van het bewustzijn. Zij richt zich enerzijds op die theorieén en systemen van
de wetenschappelijke rede die op grondbeginselen, stellingen, redeneringen
etcetera rusten, anderzijds op de wetenschappelijke rede zelf, dat wil zeggen
(aan de kant van het bewustzijn) op ‘oordelen dat gevormd, gestructureerd,
verbonden en overeenkomstig laatste ideeén van de rede’ gericht is.! Logica

biectiviteit’ en haar objecten.?

at ze ‘van alle feitelijkheid
gevrijwaard’ is, niet op bijzgt ‘ rekk¥g heeft en in dat opzicht
i pmena normatief, voor-

is dus wetenschap ‘van de hele oordg

De logica is nog steeds ungfscel in die zin
zuiver formeel is. Ook is d
zover ze de maatstaven va
haar aanknopingspunt vod
lijke bezigheid. En bovendie
in de Prolegomena als ‘noética’3
waarom en in hoeverre haar logische vormen fundamentele normen zijn en op
welke manier de formel cingisiemmsmm——; < c [ogica, met de soor-
ten of ‘lagen’ van het oordelen samenhangt. Maar dit betekent niets anders dan
dat ook de logica aan fenomenologie moet doen.>

U.P. 2008.]
ZIE 00K Bijlage 26 over Husserl’s Logische Untersuchungen in het hedendaagse debat op blz. 294.

59



[RISICO’S VAN ONZUIVERE WAARNEMING]

(fenomenologische antropologie)

‘De kracht van de fenomenologische waarnemingsmethode is dat zij de
oorspronkelijke band tussen waarnemer en wereld, die in de psycholo-
gie weleens wordt vergeten, heeft hersteld en daardoor de waarneming

van de werkelijkheid weer mogelijk heeft gemaakt.’

[

vGL: Han Fortmann Als ziende de onzienlijke 1, HFST 30 Het probleem van onjuiste waarne-
ming (1964), Hilversum 1974.

Fortmann benoemt de gevaren van denken zonder waarneming of met veronder-
stelde waarnemingen van elders: ‘Het is de eenzijdigheid van onze blik die de waar-
heid zo kwetsbaar maakt. Dit maakt de wereld keer op keer demonisch en afgo-
disch. De fenomenologische methode leert dat demonen en afgoden de overmacht
van de profaniteit laten zien bij het kijken en redeneren vanuit één perspectief’(f10).
‘Vertroebeling van relaties, blikvervalsing, datgene wat Jung anima-projectie noemt,
is niet zozeer het bekleden van de ander met eigen subjectiviteit, het is blikbeperking.
Je ziet alleen wat je verlangt, vreest of haat. Er worden kwaliteiten gecreéerd die an
sich realistisch zijn, maar niet meer dan dat... en dus te weinig’ (£8).

Fortmann verwijst naar Sir James Frazer’s zesde deel van de Golden Bough over de
rituelen van de zondebok (f11). In 1982 verscheen Le bouc émissaire van René Girard
(Dezondebok, Kampen 1986).

Dat ongefilterde waarneming bij een niet uitgerijpte cerebrale cortex ongetemperd
de instinctieve driften vanuit de hersenstam kunnen triggeren, geeft de urgentie
van zuivere waarneming aan. Een argeloos gebaar van een voorbijganger krijgt de
betekenis van een bedreiging. De dwaling betekent niet dat de waarneming ondeug-
delijk was, een gebaar kan velerlei zin hebben.

Dwaling is een gebrek aan waarneming, niet ervan.

TERZIJDE: Het belang van de adolescentie, de ontwikkelingsfase tussen kindertijd en vol-
wassenheid waarin jeugdigen met vallen opstaan hun eigen weg vinden, is evident.
Zo ook het gegeven dat conflictueuze situaties veelal ontstaan door gebrekkige com-
municatie, onwetendheid, niet tijdig opmerken van signalen, vermoeidheid etc.

vGL: Eveline Crone, Het puberende brein, Amsterdam 2009; zIE ook blz. 301 n.

ZIE VERDER: Bijlage 24 Fenomenologische pedagogick p.291; Bijlage 27 Waarneming in de
schriftloze cultuur p.308.

60

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUKI1IV

FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS
(LOGISCHE UNTERSUCHUNGEN DEEL II)

§ 1 INLEIDING

/IN DE INLEIDING tot het tweede deel van de Logische Untersuchungen haake
Husserl in op het laatste hoofdstuk van de Prolegomena om duidelijk te

abchelst: de verhouding van het

maken wat de taak van de volgends
omgekeerd, dus aantonen
hoe het denken en ken-
typeert ze als fenomeno-
zock. Het is het begrip
wordt2. In de fenome-

logische tot het psychologiscte verhelderen 8
hoe ideale thema’s in geda

nen zich op de Sachverhalt 1

van de fenomenologische red
nologische analyse wordt s ssen de objecten van de

en de acten zelf. De objecten worden dus niet, zoals bij de psychologistische
stromingen binnen de mmiss————— 1 sinhouden gelijkge-
steld. Met deze aanpak wil Husserl «tot de zaken zelf> doordringen in plaats
van bij ‘kale woorden’ te blijven staan.3

Wat hij bedoelt wordt duidelijk in Ideen 1, waar hij zijn aanpak tegenover
die van een empiristische kennistheorie zet. De empirist verwart de terugkeer
naar de zaken zelf, en wel met de ervaring van natuurfeiten. De achterlig-
geng ¢, dat alle oggliic gkeer eiten vereisen g

1 SACHVERHALT: toedracht, feiten; stand van zaken, verband, zaak; wezenlijke/feitelijke samenhang,

-inhoud.
3 HUAXIX/1,P.10
4 HUAIII/1, p.42
5 ‘origindr gebenden Anschuauungen’; HUA 111/1, p. 42

61



IV. FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

Waaruit de aanschouwing bestaat en hoe ze te rechtvaardigen valt, vormt in wat
volgt een belangrijk thema, dit vooral in de tweede en zesde Onderzoeking.

Voor de onbevangen lezer is het niet meteen duidelijk dat Husserl in de
Logische Untersuchungen op zijn grondvraag een systematisch antwoord geeft.
De tekst maake de indruk van een losse opeenvolging van reflecties over uit-
eenlopende thema’s die allemaal op een of andere manier met het bewustzijn
te maken hebben. Husserl zelf beweert in zijn Inleiding tot het tweede deel dat de
rangschikking van de individuele onderzoekingen een ‘natuurlijke volgorde’
vertoont, maar dat hij toch ‘als het ware zigzaggend’ te werk moet gaan om
abstracte onduidelijkheden weg te nemen en aangebrachte begripsverhelde-
ringen aan de hand van nieuwe thema’s te verifiéren.!

Husserl begint met het thema Uitdrukking en betekenis omdat taal het
medium van wetenschappen en logica is. Omdat hij betekenissen als ideale
objecten opvat gaat het in de tweede Onderzoeking om de manier hoe in de
kennisleer onze toegang tot dergelijke objecten eruit ziet. Hier wordt de ‘ide-
atie, de ideeénvorming als essentiéle vorm van inzicht in ideale samenhangen
geintroduceerd. Voor Husser!’s volgende gedachtenontwikkeling is dan van
belang dat dingen over het algemeen uit onderdelen opgebouwd kunnen zijn
die niet alleen echte onderdelen of stukken maar ‘abstracte’ delen of momen-
ten zijn. Dit en het essentiéle begrip fundering wordt in de derde Onderzoe-
king behandeld. De vierde Onderzocking houdt zich bezig met de idee van
een logische grammatica dat Husserl als opstap naar de eigenlijke logica
opvat, doordat ze tussen zin en onzin een grens trekt. Hier wordt het tevoren
ontwikkelde begrip van abstracte onderdelen op betekenissen toegepast.

De vijfde Onderzoeking introduceert het begrip intentionaliteit en beschrijft de
grondstructuren van acten. Ze laat zien dat en hoe we tussen de acten zelf en hun
intentionele objecten onderscheiden. In de zesde Onderzoeking maakt Husserl
van de voorgaande analyses gebruik om een omvattende theorie van de waar-
neming, van de evidentie en ten slotte van de kennis van ideale (categoriale)
objecten te ontwikkelen. Daarmee is dan een de vraag naar de manier van
kennen van het logische in psychische acten beantwoord.2

1 HUAXIX/1, p.22 €.V.; VGL. HUAIII/1, p. 287
2 VGL. voor de samenhang van de Logische Untersuchungen D.W. Smith 2003

62

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 UITDRUKKING EN BETEKENIS

§ 2 UITDRUKKING EN BETEKENIS (1€ LOGISCHE ONDERZOEKING)

Omdat symbolische tekens tussen het beschouwende ik (subject) en hun
intentionele zaken of mensen (object) bemiddelen, is het zinvol om het onder-
zock met een waardenbepaling (semiotiek of tekenleer) te beginnen. Husserl
maakt aanvankelijk verschil tussen voortekens! en betekenisvolle symbolen.
De streep op de brugpijler geeft de hoge waterstand van het afgelopen jaar

aan, rook wijst op vuur en de kngag doek herinnert. De functie van

het aanduiden? is kennelijk g#fjk aan die van S@aassociatie3: het een maake

te noemen als dit en waar ¢
zing voor lets dient’#

herinnering maar hij ‘legt getuigenis af’, hij motiveert om overtuigd te zijn
van het feit dat het tocrmmug——S " cic dat de streep in de
functie van aanduiding wordt gebruikt tot een ‘voelbare’ samenhang, tot een
natuurlijk aandoende verwijzingseenheid van het een naar het ander.

Van de loutere aanduidingen onderscheidt Husserl de uitdrukkingen in
de taal als eenheden die niet alleen naar iets verwijzen maar iets betekenen®.
Allereerst bestaat en ontstaat het spreken door middel van taal in een com-

1 Anzeichen

2 Anzeiiens

4 HUAXIX/1, .31

5 HUAXIX/1, § 5; De Palma 2008
6 HUAXIX/1, .39

63



IV. FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

aanduidingen voor gedachten beschouwd zouden kunnen worden. Ze ‘moti-
veren’ ons niet om naar de betekenis over te gaan maar we leven in de betekens.
Nu kan deze betekenis niet zomaar uit mentale ervaringen bestaan die wil-
lekeurig op de symbolen gericht staan. Ze brengen eerder de kenmerken ons
systematisch bij een bepaalde betekenis die we vervolgens met de symbolen
‘aanduiden’ (meinen).

Waaruit bestaat dit Gemeinte, wat is zin? Het psychologistische antwoord
dat we met de taaltekens onze ervaringen of voorstellingen bedoelen, wijst
Husserl van de hand. Als dit zo was dan zouden uitdrukkingen niet van aan-
duidingen verschillen; met uitdrukkingen zou dan niets objectiefs en met
name niets logisch tot uitdrukking kunnen worden gebracht. Wellicht moe-
ten we bij de uitdrukkingen verschil maken tussen de materiéle symbolen, de
mentale gebeurtenissen die ze vertellen en hun betekenis. Er komt nog een
essentieel aspect bij. Met uitdrukkingen brengen we niet alleen een betekenis
tot uitdrukking, we praten over iets, namelijk over objecten in de ruimste zin.
Zo kunnen dus in de talige uitdrukking het materiéle symbool, de geestelijke
ervaring, de betekenis en het object onderscheiden worden. Met de relatie tot
het object komt daarbij van begin af aan het kernthema van de Logische Unter-
suchungen ter sprake: de intentionaliteit als de bewustzijnsfunctie die tussen
het subject en het object bemiddelt.

De samenhang tussen deze eenheden van symboolbetrekkingen ziet er onge-
veer zo uit. Met een symbool bedoelen we iets directs in die zin dat het sym-
bool alleen een soort van houvast voor de betekenis is waarin ons talig bele-
ven plaatsvindt en opgaat. Bekijk je een woord bijvoorbeeld eerst als materié-
le gebeurtenis van gedrukt zwart en aansluitend als betekenisvol woord, dan
blijke dat het bewustzijn van de waarneming van het materiéle object naar dat
niveau van de betekenis of van de zin glijdt waarop het symbool als object geen
essentiéle rol meer speelt.! We bedoelen nu met het symbool ‘iets” en dat wil
niet alleen zeggen dat we een zin beleven, maar ook dat we ons op een object
in de ruimste zin beroepen. De objectrelatie kan daarbij op zijn beurt 6f aan-
schouwlijk voor de geest gehaald of louter beoogd zijn. Is het bedoelde object

1 HUAXIX/1, .46 €.v.

64

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 UITDRUKKING EN BETEKENIS

ook aanschouwlijk gegeven, dan is het bedoelde, bv. in de waarneming, ‘ver-
wezenlijkt’ (erfiillt). Daarmee is dan ook een relatie tussen de uitdrukking en het
object tot stand gebracht. Maar we bedoelen soms iets zonder dat zo'n voltooi-
de betekenis plaatsvindt of ook maar mogelijk is, bijvoorbeeld als we aan het
grootste priemgetal of aan een gouden berg denken. Husserl spreekt hier van
leeren Vermeinen, leeg veronderstellen. Het innerlijk praten of denken in uit-

drukkingen vindt dus plaatsin t gLvaringen of acten zoals Husserl

nu ZCgt.

1. Ervaringen die aan defitdr g zingh beteY&nis geven, dus betekenis

verlenende acten.

2. Ervaringen die deze bdleken wezenljjken,

Akten, betekenis verweA@lijke

bedeutungserfiillenden

Daarbij ervaren we geen wooNygarstellinggd® door een betekenis verle-
nende handeling naar het object verwijst. We vatten het symbool met-
een op als betekenisvol pmmmsonmens————— cic van de betekenis-
intentie. Deze beschrijving van het bedoelen als intentioneel verwijzen
naar het object kan als een genetisch moment in de semiotick van de Lo-
gische Untersuchungen worden begrepen dat Husserl later zal uitwerken.!
In de rest van de eerste Logische Onderzoeking gaat het om dit bedoelen in de
taal, dat essentieel in de zinvolle bedoeling van het object bestaat. Maar voor
taal. Ook nie

SEMIOTIEK: tekenleer, m.b.t. de waarde van een teken, symptomenleer (geneesk.).

2 Husserl gebruikt de uitdrukkingen betekenis of zin synoniem. BEDEUTING = precieze betekenis; SINN =
(vaag gevoel, begrip, (instinctief) besef. [An Meinen und Glauben bindet man kein Pferd fest.]

65



IV. FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

type en token! past naadloos bij dit onderscheid.2 Peirce maakt verschil tussen
het véorkomen (token) van het woord en aan deze kant en het type en dat met
dit véorkomen veraanschouwlijkt wordt. In de zin van Husserl moeten onze
feitelijke handelingen als token worden verstaan die meta-individuele types of
zoals Husserl zegt species® belichamen. De betekenis, een omstreden bepaling
die Husserl later corrigeert, is telkens het type of de species van de act-token of
preciezer: van bepaalde momenten van act-token, van de betekenisintenties.
De bedoeling die aan een uitdrukking betekenis verleent heeft dus een ideaal
aspect dat de objectieve betekenis van de uitdrukking uitmaakt. En boven-
dien toestaat om deze betekenis ook in een actuele communicatie te herkennen.
In deze zin druke bijvoorbeeld ook een wiskundige hypothese geen ondeel-
bare hypothetische handeling uit maar een objectieve ideale inhoud.

Terwijl betekenistheoretici zoals Frege de psychische voorstelling die het
begrijpen van een symbool begeleidt strikt scheiden van de objectieve zin
van dit teken, ligt de zin bij Husserl dus niet in de taalsymbolen maar in de
mentale acten die daaraan betekenis verlenen. Zo vindt juist in het betekenen
de taak van de Prolegomena zijn eerste oplossing: Het subjectief beleven maakt de
objectieve betekenis aanschouwlijk.>

Husserl vult dit beeld nog aan met een analyse van regelmatig gebruikee
uitdrukkingen zoals ‘ik’, ‘hier’ en ‘nu’ die zijn analyse zouden kunnen bedrei-
gen. Met zulke uitdrukkingen kunnen we met dezelfde symbolen, en in
zekere zin ook dezelfde betekentis, telkens andere objecten bedoelen.6 Maar
omdat Husserl de zin van de uitdrukkingen naar de mentale acten verlegt ligt
de volgende oplossing voor de hand: Aspecten van de context worden meege-
nomen in de betreffende concrete zin. Hierin wordt ook al een ander belang-
rijk kenmerk van innerlijke ervaringen aangekondigd. Dergelijke acten zijn
in de regel complex en gelaagd; ze kunnen niet tot eenvoudige bestanddelen
‘teruggebracht’ worden.

Collected Papers, 4.537

Over de verhouding tussen Peirce en Husserl vGL. Spiegelberg 1981.

VGL. hierna 4.3. [INDIVIDUEEL, Lat. INDIVIDUUS = ondeelbaar, op zichzelf staand, apart, het eigene.|
HUA XIX/1, p. 105 e.v.; Chrudzimski 2002

Voor de vergelijking van Frege en Husserl zie: McIntyre 1987; Welton 1987 en Sokolowski 1987.

AU A W N R

Ortiz-Hill 2003; Soldati 2008; Van der Schaar (Instituut voor Wijsbegeerte, Leiden) 1995.

66

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 DEIDEALE EENHEID VAN DE SPECIES

§ 3 DE IDEALE EENHEID VAN DE SPECIES (2° LOGISCHE ONDERZOEKING)
Over het globale doel van de tweede Onderzoeking schrijft Husserl in het
voorwoord tot de 2¢ druk dat het ‘er alleen op aankomt dat we aan de hand
van een type, bijvoorbeeld vertegenwoordigd door het idee ‘rood’, ideeén zien
en het wezen van dit ‘zien’ leren inzien’.! Wat Husser! hier een ‘type’ noemt
zijn in de tweede Onderzocking de species, de algemene objecten of ideeén.2

Husser!’s strategie is dat hij eerstg we in onze kennis toegang tot

nominalistische3 theorieg eren 6f de ideeén of onze
toegang daartoe tot iets a te herleiden en om zo
uiteindelijk langs een neg pleiten dat we over het
hiter zegt, beschikken.

otze een universeel object

schouwlijkt wordt, bijvoorbeeld zoals het 1dee van het rode zich in de ver-

schillende roodmomen E———————————S—— s ccrt. Husser] onder-

scheidt zowel individuele en specificke bijzonderheden als individuele en
specifieke algemeenheden. Voorbeelden zijn de volgende:

INDIVIDUEEL SPECIFIEK

BIJZONDERHEID

2 SPECIES (Lat.) soort, VGL. speciaal.
NOMINALISME: Filosofie die de algemene begrippen alleen als namen beschouwt en hun elke werke-

4 VGL. HUA XVIIL, p.135; VGL. hierboven 3.2
5 Voor het begrip fundering vGr. hierna 4.4
6 HUAXVIIL p.173 €.V.

67



IV. FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

De specificke bijzonderheden en algemeenheden vat Husserl later samen in
Ideen 1 onder het begrip wezen of eidos.

Hoe komen we dus van de concrete hele acten bij de betekenissen, of alge-
mener van concrete dingen (Konkreta), bij algemene begrippen uit? Eerst ver-
wijst Husserl naar een fenomenologisch onderscheid dat we evident waarne-
men. Het maakt overduidelijk verschil of we het huis aan de overkantals apart
object aanschouwen, het wit van zijn muren bedoelen of dit wit als exemplaar
van de kleur wit in het algemeen beschouwen.? In het eerste geval bedoelen
we lets concreets, in het tweede geval een moment van dit ding - dit wit - en
in het derde geval een ideaal object, de kleur wit. Het fenomeen is daarbij elke
keer hetzelfde, inclusief de zintuiglijke inhouden, bovendien vatten we ze als
eigenschappen van hetzelfde ding op. Daarbij veronderstelt het bedoelen in de
twee laatste gevallen het waarnemen van het huis en in het laatste geval ook
het wit-moment. Hierin komt een algemene athankelijkheidsverhouding tot
uitdrukking: Species zijn altijd ‘gefundeerd’ in het ondeelbare of in delen en
momenten daarvan. In deze zin neemt Husserl de opvatting van Lotze over
dat ideale objecten van iets onder woorden kunnen gebracht, dus ‘gelden’,
maar niet ‘reéel bestaan’, al vindt hij, om zich van psychologisten en nomina-
listen te distantiéren, dikwijls krachttermen voor het ‘bestaan’ van hetideale.3

Daarmee wijst Husserl evenzeer een radicaal platonistisch antwoord op de
vraag naar het bestaan van de ideeén van de hand als een empiristisch, psy-
chologistisch of nominalistisch.# Het empiristische antwoord zou bv. species
als categorieén of “gelijkheidssferen’ begrijpen. Husserl laat zien dat deze laat-
ste pas aan de hand van voorafgaande specieskennis herkend kunnen worden.
Zou immers de categorie van de rode dingen toevallig samenhangen met die
van de rechthoekige (d.w.z. rood en rechthoekig zouden naast elkaar bestaan),
dan konden we het verschil tussen roodheid en rechthoekigheid niet zien.
Voor de psychologist zijn betekenissen individuele kenmerken van betekenis-
acten. Maar het lijkt duidelijk - nog los van alle andere argumenten tegen

HUAIII/1, p. 32
HUA XIX/1, p.136 €.V.
VGL. bv. HUA XIX/1, p.112,130.

a2 W N =

ZIE over platonisme ook de brief van Husserl aan Julius Stenzel in Briefwechsel op blz. 333.

68

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 DEIDEALE EENHEID VAN DE SPECIES

het psychologisme — dat we met concrete bedoelende acten niet opnieuw iets
kunnen bedoelen dat in deze acten intrinsiek besloten ligt.! De psycholo-
gist vat betekenis soms ook wel als visuele voorstelling op. Zo wordt Locke
gedwongen om tegenstrijdige betekenissen te accepteren omdat een alge-
mene drichoek die telkens concreet wordt voorgesteld zowel gelijkbenig kan
zijn als het tegendeel. Ook dit is dus geen oplossing.

Het nominalistisch antwoord ga giaar het kennen van algemene

objecten is dat de algemeenhd® van de algem g begrippen iiberhaupt ont-

zijn de empiristische en pgiichol nominalistisch. Alle-
maal, zegt Husser], zien z het aardige bewusg@ijn’ over het hoofd ‘dat
enerzijds in de levend erva blijkt en anderzijds in
de correlatieve acten van he eigenlijke voorstellen van

geen individuele kenmerken of categorieen bedoelen en dat deze betekenis-
acten ook niet in het w———— e kwaliteiten opgaan.
Species zijn ons door een specificke soort van aanschouwing gegeven, name-
lijk in het kennen van het type in het token, dus een soort ‘type (h)erkenning’.
Hebben we eenmaal aan de hand van iets roods herkend wat de idee van het
rode is, dan is dit voor ons ‘aanschouwlijk " als ideaal object gegeven en zeker
niet als soort of als iets eigens. Husser! spreekt hier ook wel van de inzichte-

2 HUAXIX/1, p.128

3 HUAXIX/1, P.149
4 HUAXIX/1, p.153. [CATEGORIALE AANSCHOUWING: onvoorwaardelijk onmiddellijk inzicht]|

69



IV. FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

§ 4 FUNDERING EN DEEL-GEHEEL-RELATIES (3¢ LOGISCHE ONDERZOEKING)
Ideatie, het schouwen van het wezen, is niet de enige methode die Husserl met
zijn fenomenologie als iets nieuws in de filosofie introduceert. In de Derde
Onderzoeking legt hij de basis voor nog een grondbegrip, dat door psychologen
zoals Brentano en Stumpf al gebruikt werd maar van de systematische inven-
taris van de filosofie geen deel uitmaakte. Dit is het begrip fundering, dat op
een formele analyse van deel-geheel-relaties berust. Fundering is zo'n basis-
begrip in Husser!’s fenomenologie, dat tot in de laatste geschriften amper een
tekst te vinden is waarin er niet op een of andere manier naar verwezen wordc.
De betekenis van de derde Onderzoeking voor Husserl’s denken mag dus niet
onderschat worden. Hier wordt niet alleen een formeel instrument van de
ontologie beschreven maar ook een analytische methode en methodologisch
principe dat voor Husserl’s fenomenologie bepalend is.

Husserl begint met enkele constateringen die tegelijkertijd zijn termino-
logie vastleggen. Objecten kunnen in de verhouding van gehelen en delen
(boom en tak) of in relaties tot elkaar (boom en boom, ‘gecoérdineerde delen’)?
staan. Delen zijn daarbij dat wat in een object te onderscheiden en objectief
voorhanden is, wat het opbouwt.? Objecten kunnen bovendien eenvoudig of
samengesteld zijn voor zover ze scheidbare delen hebben, dat wil zeggen wel
of niet in delen ‘it elkaar gehaald’ kunnen worden.

De beslissende constatering is nu dat scheidbare delen van gehelen rela-
tief ten opzichte van elkaar en ook relatief tegenover verschillende gehelen
‘zelfstandig’ of ‘onzelfstandig’ kunnen zijn. Als we ons willekeurige complexe
objecten voorstellen voor die in de ruimste zin delen vertonen, dan vormen
bij veel van deze objecten, vooral de materiéle ‘middelgrote’, de delen op hun
beurt zelfstandige objecten. “Ze blijven naar het schijnt wat ze zijn, ook al
worden de tegelijkertijd daarmee verbonden delen als verdwijnend of hoe dan
ook veranderend voorgesteld’#

Maar nu zijn er kennelijk ‘objecten’ (in de ruimste zin) die niet in deze zin

_

Drummond 2008; Fine 1995; Simons 1987; B. Smith 1982; Sokolowski 1968
HUA XIX/1, p.229
HUA XIX/1, p. 231

[ O VAR Y

HUA XXII, p. 93

70

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 FUNDERING EN DEEL-GEHEEL-RELATIES

‘zelfstandig’ kunnen voorkomen. De intensiteit van een toon is niet voor te
stellen zonder toon, de figuur niet zonder een kwaliteit als kleur en de zoge-
heten figuurkwaliteiten die Stumpf en Ehrenfels onderzocht hadden zijn juist
daardoor gedefinieerd dat het ‘onzelfstandige inhouden’ zijn. Husser] noemt
zelfstandige delen voortaan stukken, onzelfstandige delen noemt hij athanke-
lijke delen, momenten of abstracte delen van een geheel. Dit spraakgebruik

houdt hij onveranderd in al zijn gg ast. Heeft hij het dus over een

dig deel van een geheel
bedoeld. Historisch voert b ocke en Berkeley; in de
jongere analytische ontolg bok wel onder de bena-

De deel-geheel-theorie kan echter heel formeel zonder een dergelijke verwijzing

en voor willekeurige oy ccrd.” Noemen we de

fundamentele deel-relatie ‘<’, dan kun je bijvoorbeeld definiéren:

D1 (echt deel, <) Xx<Ydesda(x<y&x=Y)
D2 (complex geheel) x is een complex geheel desda.
Ay(y <x)

idbaar deel)

dergelijk
Dit kan

1 Willard 2003; troop: (fil.) argument voor het scepticisme.
2 Blecksmith/Null 1991; Simons 1987; Hua XIX/1, p.240 e.v.
3 DESDA NdL.: dan en slechts dan als; V1.: als en slechts als; spw Hd..: genau dann, wenn; ¥ Eng.: ifand only if.

71



IV. FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

Een abstractum laat zich dan definiéren als een object met betrekking tot de
een of andere totaliteit waarvan dit object athankelijk is. Een concretum is ech-
ter een object dat als onathankelijke totaliteit kan bestaan. Ten slotte komt
uit de definitie van de athankelijke delen ook het centrale begrip fundering
te voorschijn dat Husserl zo definieert: ‘Kan wezenswetmatig een o als zoda-
nig alleen bestaan in een omvattende eenheid die het met een w verbindt, dan
zeggen we dat een a als zodanig fundering door een u nodig heeft of ook wel
dat een o als zodanig op aanvulling met een p aangewezen is’.! In alle vol-
gende samenhangen waarin Husserl zegt dat iets in iets anders gefundeerd is,
wordt deze samenhang bedoeld: het gefundeerde kan dus van aard niet onaf-
hankelijk van zijn fundament voorkomen of ‘voorgesteld” worden; het is een
moment of een abstract deel van zijn basis.

Husserl gebruikt het begrip fundering niet alleen in een ontologische maar
ook in een kentheoretische zin zoals later in de Zesde Onderzoeking blijkt: niet
alleen objecten in de ruimste zin maar ook bewustzijnsacten kunnen funde-
ringsrelaties onderhouden. Deze tweede betekenis van fundering blijkt dan
zelfs belangrijker te zijn voor de fenomenologie. De relatie van fundering is
daarbij transitief, overgankelijk, en zowel eenzijdige als wederzijdse funde-
ring zijn mogelijk. Het ontwerp van de fundering heeft een bepaalde over-
eenkomst met het door Richard Hare (The language of morals) in de moraalfilo-
sofie en door Donald Davidson in de philosophy of mind gebruikte begrip van de
supervenience, bijkomstigheid, van het veranderen van eigenschappen athan-
kelijk van eigenschappen van een onderliggend niveau.

Wanneer Husser! hier zegt dat een moment niet onathankelijk van Gan-
zen, volkomenheden, gedacht kan worden, dan bedoelt hij dus geen psycholo-
gisch onvermogen. Kunnen-voorstellen in de zin van iets opmerken, uit een
context lichten of de aandacht daarop richten is te onderscheiden van het hier
bedoelde “zich iets kunnen voorstellen’. Bepaalde verhoudingen kunnen we
ons niet voorstellen omdat ze ‘verschillen die op het zuivere wezen van de
zaken berusten’ betreffen, zoals het categoriaal verschil van getal en boom of
het athankelijk bestaan van intensiteit. We kunnen ons geen ‘pure’ intensi-

1 HUAXIX/1, p.267

72

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 FUNDERING EN DEEL-GEHEEL-RELATIES

teit voorstellen omdat intensiteit noodzakelijk een moment van iets anders
is. In een formulering die aan de jonge Wittgenstein doet denken zegt Hus-
serl: ‘Wat we niet kunnen denken kan niet zijn, wat niet kan zijn kunnen we
niet denken’": individuele gedachte-token veraanschouwlijken immers altijd
ideale gedachten. Denken betekent daarom altijd al zinvol denken, waaruit
als taak van de volgende Logische Onderzoeking resulteert dat zin van onzin
onderscheiden wordt.

Afhankelijkheidsrelaties van
‘species’ voorkomen, niet Ig

beschreven tyMazijn relaties die tussen de

iervoor ‘wezenswetten’
er omvang’. Dergelijke

daarom voor alle individ
vast: ‘Geen toon zonder 1
wetten gelden noodzakelij
voorhand geldig. Herken ik

analytische uitspraken in de hedendaagse zin; ze verklaren de betekenis van
de uitdrukkingen die d m—————————————— o u ook nict passen bij
Husserl’s definitie van ‘analytisch’. Volgens Husserl kenmerken analytische
uitspraken zich, doordat ze van alle ‘inhoud” gevrijwaard zijn, waarvan de
inhoudelijke uitdrukkingen dus allemaal door variabelen vervangen kunnen
worden. Uit dergelijke generaliserende uitspraken kunnen de objecten van
de formele ontologle worden afgeleid; het zgn de formele categorieén van de

1 HUAXIX/1, P.242
2 HUAXIX/1, p.257; CORRELATIE: ‘antecedent’, relatie v. onderlinge afhankelijkheid of beinvloeding.

73



IV FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

- met een anders uitgelegde term van Kant - synthetische uitspraken apriori.
Dergelijke uitspraken worden met behulp van wezensinzicht gekend en vor-
men daarom een nieuwe categorie van waarheden die pas met het introduce-
ren van de ideatie systematisch toegankelijk wordt.

5 DE IDEE VAN EEN ZUIVERE GRAMMATICA 4€ LOGISCHE ONDERZOEKING
De vierde Onderzoeking past het onderscheid tussen zelfstandige en onzelf-
standige objecten en het begrip fundering toe in het domein van de beteke-
nissen. Haar doel is het funderen van de idee van een ‘zuivere grammatica’ die
apriorische wetten beschrijft waardoor bij het combineren van uitdrukkin-
gen zin van onzin gescheiden wordt. Een belangrijke trek van ons taalbegrip
is namelijk dat we helder tussen de volgende gevallen kunnen onderscheiden:

1 Deze drichoek is rond.
2 Iséén of niet loopt.

De eerste uitspraak is volgens Husserl zinvol maar ‘ad absurdum’, de tweede is
‘onzinnig’: hij levert helemaal geen zin op. Uitspraken van de eerste soort wor-
den geélimineerd door de logica: deze laatste stelt vast of de door ons bedoelde
objecten vrij van tegenspraak mogelijk zijn. Maar daarvéér nog verwijdert
de zuivere grammatica constructies van de tweede soort en bepaalt dus wat
iiberhaupt zinvol gevonden kan worden. De wetten van de zuivere gramma-
tica bepalen zo ‘voor de zuivere logica de mogelijke betekenisvormen, dat wil
zeggen de apriorische vormen van complexe, eenstemmig zinvolle betekenis-
sen’! en wel doen ze dit nu juist ten gevolge van het verschil tussen zelfstan-
dige en onzelfstandige betekenissen. Om dit toe te lichten nuanceert Hus-
serl eerst het verschil tussen enkelstralige en meerstralige acten: ‘De eigennaam
E noemt [...| het object om zo te zeggen in één straal die in zich enkelvormig
is en dus in relatie tot hetzelfde intentionele object niet gedifferentieerd kan
worden’.2 Uitdrukkingen als ‘E is 2, ‘E dat a is’ exc. zijn meerstralig en uit
meerdere acten opgebouwd. De vraag is nu of zulke meerstralige betekenissen
op louter eenstralige kunnen worden teruggevoerd, of ieder woord dus één

1 HUAXIX/1, p.302; Ortiz-Hill 2003
2 HUAXIXS/1, p.308

74

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 DEIDEE VAN EEN ZUIVERE GRAMMATICA

eenvoudige betekenis heeft zoals bijvoorbeeld Bolzano aangenomen heeft.
Nu had Anton Marty de syncategorematische (‘meebetekenende’) uitdrukkin-
gen als eigen betekenisklasse geintroduceerd, bijvoorbeeld ‘van vader’, ‘om’,
‘niettemin’. Ook de logische junctoren ‘en’, of” enzovoort horen hierbij. Syn-
categorematische uitdrukkingen bevatten alleen samen met andere bestand-
delen van het spreken een volledige betekenis.

Husserl combineert dit idee vandg stekenende acten met dat van de
¥ derde OnderzO0®

die

onzelfstandige objecten uit
rematische uitdrukkingen

ing, en bepaalt syncatego-

mend - begrepen kunnenf#ord wel als ‘moment’ opge-
vat, dat wil zeggen ze wo aalde aanvulling uitge-
rust? die op haar beurt niet W fvullingen zinvol zijn, dat

De syncategorematische betekenissen en uitdrukkingen bevatten in zekere
zin ‘lege plekken’, waar mumigenspensssmmmemm  ccn bepaalde catego-
riale vormen ingelast mogen worden. Ze zijn daarom ‘onverzadigd’ op een
manier die bijvoorbeeld aan de predicaatuitdrukkingen ("... is de hoofdstad

; .
van Engeland’) van Frege herinnert.
De syncategorematische uitdrukking is daarmee zeker niet zonder betekenis

1 HUAXIX/1, p.311
2 C. Ortiz-Hill 200

> D-

4 COMPOSITIONALITEITSPRINCIPE: De interpretatie van een complexe uitdrukking is geheel bepaald
door de betekenis van zijn delen en de wijze waarop deze zijn verbonden.

5 HUAXIX/1, p.316

75



IV . FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

Integendeel, hij zal juist aantonen dat deze opvatting verkeerd is en dus voor
een contextprincipe pleiten.!

Om syncategorematische uitdrukkingen te beschrijven, moeten we ze in
contexten van uitspraken (Satzkontexte) plaatsen waarbij de categorematische
uitdrukkingen door variabelen vervangen worden.2 De wetten van de zuivere
grammatica bestaan in dergelijke formules; ze regelen de mogelijke zinvolle
combinaties van uitdrukkingen en sluiten ‘pure betekenismassa’s of ‘onzin’
(zoals o.c. de tweede uitspraak) uit. Van deze onzin moet de onzinnigheid of
absurditeit van mogelijke combinaties van objecten onderscheiden worden.3
Het elimineren van het laatste is de taak van de apofantische logica® van de
uitspraken of oordelen die zich met de objectieve mogelijkheid en onmoge-
lijkheid van het zijn van betekende objecten bezighoudt. Terwijl de logica dus
op het vlak van de objecten opereert heeft de logische grammatica met de zin
van de acten van doen. Het verschil tussen onzin en absurditeit was, zoals Bar-
Hillel (1977) opmerkte, mogelijk de grondslag van Carnaps onderscheid tussen
formatie- en transformatieregels in de Logische Syntax der Sprache (Wenen 1934).

§ 6 INTENTIONALITEIT 5e LOGISCHE ONDERZOEKING

Husserl had in de eerste Logische Onderzoeking uiteengezet in hoeverre acten
van het betekenen een object bedoelen of beogen. Deze stelling wordt in de
vijfde Onderzoeking tot het hele bewustzijn gegeneraliseerd en daarbij ver-
duidelijkt. ‘Bewustzijn’ bestaat voor Husserl dus niet in een stroom van men-
tale processen en ook niet in een speciale daad van het innerlijk gewaarworden,
maar in het totale bestand van de intentionele ervaringen van een subject.
Tot de intentionele ervaringen — Husserl noemt ze acten — behoren waarnemin-
gen, herinneringen, overtuigingen, wensen en gevoelens. Husserl keert zich
nu strategisch tegen twee centrale stellingen van zijn leermeester Brentano.
Deze had enerzijds beweerd dat alle acten zich intentioneel op een immanent
object betrekken, ten tweede dat alle acten of voorstellingen of in voorstel-
lingen gefundeerd zijn.

1 J.Benoist 2008
2 TERMINI SYNCATEGOREMATICT: beslissende betekenis van logische functoren (Jean Buridan).
3 hierboven de eerste uitspraak; HUA X1%/1, 1v, § 12

76

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 INTENTIONALITEIT

Aan de hand van een kritiek van de eerste stelling ontwikkelt Husserl eerst
het voor hem centrale begrip intentionaliteit.!

Algemeen geldt dat acten niet eenvoudig gevoelscomplexen zijn zoals bij-
voorbeeld Hume dacht, maar ze staan op telkens specificke manieren op ob-
jecten gericht. Je verheugt je over, houdt van, denkt aan, fantaseert iets. Deze
structuur is zo fundamenteel voor ons begrlp van het bewustzijn, dat we aan

€en wezen dat niet tot intentionelg Roen 1n staat is geen bCWLlStZI_]H

zouden toeschrijven. Volgensgffentano betrekRe@ nu alle acten zich op een

streden theorie leidt tot he, dat bij#orbeclde wens van een choco-
ladetaart zich niet (of niet op een ‘immanent ob-
ject’ dat zeker niet de gewelgte ei

Husserl wijst Brentano’s s liciet verdubbelen van de
objectiviteit van de hand, zoals rijvende psychologie in die

zin afwijst dat ze intrinsieke (reclle) bestanddelen van het bewustzijn meent
te beschrijven. Het intcummimijsemsmsmmmsieme besloten, maar wordt
bedoeld en is alleen in dat opzicht met de act zelf al gegeven: ‘Er zijn [...| gevoels-
matig geen twee zaken aanwezig. Het onderwerp wordt niet ervaren en daar-
naast de intentionele beleving die zich daarop richt. Er zijn ook geen twee
zaken in de zin zoals deel en meer omvattend geheel. Slechts één ding 1s pre-
sent, de intentionele belevmg waarvan het essentieel beschrijvende kenmerk

bestaan. Zo

schil is ee

2 HUAXIX/1, p.386

3 Resp. Denkproces van het transcendentale bewustzijn en denkbeeld voor zover in dit proces het object als feno-
meen verschijnt; VGL. hierna 7.2. — EXTRAMENTAAL (Lat.): buiten het bewustzijn (gelegen).

77



IV . FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

bare opvatting onmogelijk. Juist hiermee wordt terugblikkend ook het ver-
schil tussen onzin en absurditeit uit de vierde Onderzoeking duidelijk: we kun-
nen veel, eventueel ook ronde driehoeken, intentioneel bedoelen; iets wat ons
om empirische of logische redenen nooit werkelijk gegeven kan worden.

De objectrelatie komt in de acten op de volgende manier tot stand. Grond-
slag zijn de gewaarwordingen of gegevens die in de acten intrinsiek voorko-
men. Bewustzijn bestaat nu daarin dat deze gewaarwordingen als iets opgevat
of interpreterend op iets anders betrokken worden. Gewaarwordingen wor-
den dus niet louter ‘beleefd’ maar ‘geappercipieerd’. De apperceptie, de bewuste
waarneming van de inhouden kan dezelfde gewaarwordingen op meerdere
objecten betrekken, en omgekeerd nemen we gedurende het veranderen van
de gewaarwordingen hetzelfde object waar.!”

Omdat Husserl bewustzijn door intentionaliteit had gedefinieerd, zouden
bewuste maar niet-intentionele toestanden, zoals emotionele roerselen, voor
hem problematisch zijn.2 Hij beschouwt gevoelens hier als afgeleid intentioneel
omdat ze zijn gefundeerd in intentionele acten zoals onderliggende voorstel-
lingen. Maar omdat fundering essentiéle athankelijkheid betekent zijn gevoe-
lens wezenlijk intentioneel. De intentionaliteit van de acten uit de ‘gemoeds-
en wilssfeer” houdt Husserl lange tijd bezig en krijgt betekenis als het hem
om de fenomenologische fundering van de ethiek en waardefilosofie gaat en
draagt ten slotte bij aan een herziening van de Logische Untersuchungen.? Hij
verdeelt de intentionele acten in de aspecten gewaarwording, materie en kwali-
teit. De gewaarwordingen zijn niet-uitgelegde intrinsicke bestanddelen van
de acten (een rood-quale#), de materie is de ‘bezielde’, intentioneel uitgelegde
gewaarwording (het rood van deze aardbei), de kwaliteit is de aard van en de
manier waarop de intentionele relatie tot uitdrukking komt, dus bijvoor-
beeld in de manier waarop het genoemd, beoordeeld, herinnerd of gewenst
wordt. Door de materie wordt het object dus op een bepaalde manier, met een

1 Wundt: Wilsuiting, een voorstellende geesteswerking, opzettelijke en geconcentreerde opmerkzaamheid.

2 HUAXIX/1, p.402 €.V.

3 VGL.9.2.

4 QUALIA: subjectieve aspecten van mentale gebeurtenissen c.q. kwalitatieve eigenschappen van de
waarneming, zoals smaak en kleur.

78

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 INTENTIONALITEIT

specificke zin, begrepen. ‘Gelijkbenige drichoek” en ‘gelijkzijdige driechoek’
zijn wat de materie betreft verschillend.! Kwaliteit en materie leveren samen
het ‘intentionele wezen’ van een act op. Het intentionele wezen van beteke-
nisverlenende acten (dus acten die een zin verlenen aan de uitspraak: ‘Deze
aardbeien zijn rijp’) is het ‘betekenismatige wezen’ of korter, de betekenis.
Daarmee is dan achteraf het betekenisbegrip uit de eerste Logische Onderzoe-

king verduidelijke.

Het intentionele wezen, d e acten van meerdere per-
sonen die dezelfde ‘zin” heb i @ Husserl, de concrete act
juist niet uit.2 Een intenti zekere ‘volheid’ of con-
creetheid: zo kan de voorqilli aag zijn of veel visuele

details bevatten, en een faf
heid’ dan een waarneming. Wi dename van volheid soms
ook het intentionele wezen ®at nicuwe kenmerken zich
voordoen en dus ook de materie verandert — bijvoorbeeld wanneer we een
vaag als paard waargen s> herkennen -, maar
in de regel wordt de identiteit van acten door het intentionele wezen niet
door de volheid bepaald. In deze zin kunnen dus meerdere personen hetzelfde
wensen of voorstellen, al zien hun wensen en voorstellingen in verschillende
concretiseringen er anders uit.

Na het differentiéren van materie en kwaliteit kan Husserl Brentano’s

1 HUAXIX/1, P.429
2 HUAXIX/1, P.433
3 VGL. Mayer/Erhard 2008.

79



IV FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

zijn. Tot de objectiverende acten horen waarnemingen en oordelen, waarbij
Husserl enkelstralige en meerstralige acten onderscheidt, dus bijvoorbeeld tus-
sen eenvoudige voorstellingen en benamingen én als predicaten en complexe
uitspraken verschil maakt.! Daarmee is dan ook de basis gelegd voor het ken-
theoretisch onderzoek van de vraag hoe we kennis van objecten krijgen, ook
kennis van abstracte aard, en hoe het kentheoretisch gegeven van de evidentie
fenomenologisch te verklaren is.

§ 7 KENNIS EN EVIDENTIE 6¢ LOGISCHE ONDERZOEKING
Het onderscheid tussen betekenis verlenende en betekenis verwezenlijkende
acten in de eerste Onderzoeking liep al vooruit op de thematick van de laat-
ste waarin de volgende stelling wordt uitgewerkt: Gaat een act in vervulling,
wordt hij verwezenlijke, dan is hij waar en zijn waarheid is duidelijk. In de
eerste sectie van de zesde Onderzoeking gaat het om evidentie en waarheid,
om de meer algemene vraag naar de relatie tussen ‘begrip’ of ‘gedachte’ aan de
ene kant en overeenstemmende intuitie aan de andere.2

Omdat de betekenisvervullende acten hier uiteindelijk als elementaire zintuig-
lijke aanschouwingen worden opgevat is daarmee het programma van de Logi-
sche Untersuchungen nog niet helemaal gerealiseerd: de kennis en waarheid van
logische uitspraken is er met een dergelijke verwezenlijkende verhouding
kennelijk nog niet. De tweede sectie is daarom aan het begrip verwezenlij-
king van ‘categoriale’ acten of algemener aan de veelbesproken verhouding
van zinnelijkheid (Sinnlichkeit) en verstand gewijd.3

Husserl bepaalt in het eerste hoofdstuk eerst het begrip objectiverende act
opnieuw — nu niet meer van de objectintentie maar van het verwezenlijkend
karakter uit. Deze acten zijn immers ‘in vergelijking met alle andere daardoor
gekarakeeriseerd, dat de verwezenlijkende synthesen die in hun sfeer thuis-
horen het karakter van het kennen hebben, van het herkennen, het ‘gelijk-
stellen’ van wat overeenstemt’# Daarna gaat het in wezen om waarnemingen en

-

HUA XIX/1, p. 514

2 VGL. Bernet 2008.

3 Lohmar 2008

4 HUAXIX/1, P.539,585

80

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 INTENTIONALITEIT

waarnemingsoordelen. Het meest eenvoudige geval van een waarnemings-
oordeel is het kennen van een waargenomen object als iets, bv. wanneer ik
een opvliegende vogel als merel herken. Welke fenomenologische relaties
hebben we hier? Blijkbaar is een dergelijk als-iets-kennen geen louter benoe-
men; evenmin gaat het om een ‘som’ van twee acten. Eerder bestaat tussen
het bedoelen en het waarnemen een congruenae of synthese die tot een ‘identi-
teitsbewustzijn’, namehjk van de L ‘

die van iets, meestal van t3 ief Boknopingspunt gebruik
opingspunt totaal ver-

elijk. De signitieve inten-
tie wijst op het object.? Intuiti®¥ggaa e) acten stellen hun object
voor of beelden het af. Ze gaan daarom vanwege het gelijke of identieke in
vervulling. Het woord mumishesfasessigmnnfepsiencrcl betrekking. Een
fantasievoorstelling van een merel is intuitief. Husserl gebruike dit verschil
om waarneming te karakteriseren. Waarnemingen bestaan voor hem in alge-
mene zin in het veranderlijk representeren van een inhoud.# Het zijn dynami-
sche kenprocessen. Het object wordt telkens in zijn geheel aangeduid maar
de bedoeling wordt regelmatig door het gegevene alleen gedeeltehjk 1ntu1tlef

3 HUAXIX/2, p.607

4 SACHVERHALTS: toedracht, stand van zaken, situatie.
5 HUAXIX/2, P.588

81



IV FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

De volledige overeenstemming of identificatie van acten in de kennis, een syn-
these, vindt meestal plaats tussen het intentionele en betekenismatige wezen
van objectiverende acten, in elk geval dan wanneer het om denken in de eigen-
lijke zin gaat dat predicatief en in dat opzicht talig gestructureerd is. Doordat
de overtuiging ‘Een merel vliegt op’ met een aanschouwlijke act overeenkomt,
bijvoorbeeld van een opvliegende merel, herken ik dat de overtuiging waar is.
Overeenstemming in deze zin vindt in de materie (in de inhoud, zin) van acten
plaats, zodat dus met name de materie voor de kennis essentieel is.

Nu zijn de materies van dergelijke acten niet noodzakelijk volledig identiek.
Zo kan bijvoorbeeld een druk gefladder achter mijn rug, als ik al weet dat daar
ecen merel zat, de betreffende kennis teweegbrengen. Daarin blijkt enerzijds
dat waarnemingen hun betekenis van voorafgaande bedoelingen ontvangen
(het gefladder betekent voor mij niets als ik niet de passende bedoeling had
gehad), anderzijds dat bedoelingen naar een sfeer van mogelijke bevestigin-
gen vooruitwijzen. Zonder het gefladder was het voor mij eveneens zonder
betekenis. Dergelijke relaties hebben te maken met de funderingsstructuur
van de acten.! Objectiverende acten moeten uiteindelijk altijd met behulp
van intuitieve intenties verwezenlijkt worden. Weliswaar kan kennis soms
ook zonder waarneming plaatsvinden, bijvoorbeeld doordat de ene signitieve
act de andere verheldert. Maar daarbij gaat het altijd om tussenstadia in de
kennis die uiteindelijk in waarnemingsacten moeten uitmonden.

Signitieve en intuitieve acten verschillen in de ‘volheid’ van hun aanschouw-
lijkheid, het is de volheid die kennis bepaalt. In de volheid worden kenmerken
van het object figuurlijk gerepresenteerd en wel zo dat ze 6f als representaties
worden opgevat 6f als presentaties, als zelfgegevenheden (Selbstgegebenheiten)
van het object. Alles wat in de act representerend of presenterend gegeven
is noemt Husserl de intuitieve inhoud van de act. De eenheid vam materie en
representant noemt hij representatie zonder meer.? Betekenisintenties, zoals
benamingen van objecten zoals ‘merel’, zouden idealiter een diepste verwezen-
lijking moeten krijgen, namelijk dan wanneer het object zoals het bedoeld
wordt zichzelf aanschouwlijk in zijn hele volheid presenteert.

1 HUAXIX/2, p.297 €.V.
2 HUAXIX/2, p.621

82

Inkijk-exemplaar © 2/17



7 KENNIS EN EVIDENTIE

Dan pas is de waarneming van de bedoeling volstrekt adequaat. Nu is zin-
tuiglijke waarneming principieel onvolledig omdat ze noodzakelijk aspecten
van iets niet presenteert, slechts signitief representeert en alleen op een steeds
accuratere presentatie uit is. Los daarvan kan de ideale verwezenlijking als de
eigenlijke realisatie van een adequatio rei et intellectus in deze zin beschouwd
worden: ‘De intuitieve representant is het object zelf zo zoals het op zich is.
[...] geen gedeeltelijke intentie is

09 gecrd die aan de verwezenlijking

zou ontbreken’.! De moeilijkigflen om de idec de adequate synthese te

verenigen met de filosofisgi€ ¢ wAlineming (nooit zijn bij-

bedoeling en presentatie. Aangezien nu de volledige verwezenlijking van een
bedoeling tegelijkertijdummepasiissesmmmmsinieid inhoudt, geen par-
ti€le bedoeling is immers nog open, karakteriseert Husserl de uiteindelijke
verwezenlijking als ervaring van evidentie. Evidentie is dus een uitvoerende act
die in het identificeren van bedoeling en presentatie bestaat. Nu zijn identi-
ficaties voor Husserl altijd objectiverende acten en deze laatste hebben altijd

verhouding van ocling €n verwezenlijking 1s daarblj o JCCUC :

1 HUAXIX/2, p.647
2 Tugendhat 1967

83



IV . FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

mogelijk dat voor Onno de inhoud » evident is terwijl Freek evidentie van
niet-P bezit voorzover beiden met ‘?” hetzelfde bedoelen. Evidentie is dus niet,
zoals soms werd beweerd, een gevoel dat de kennis begeleidt en niet verder te
analyseren valt, het is een intentionele act waarin eenstemmigheid (Deckungs-
gleichheit, congruentie) wordt beleefd.

Husserl had tot dusver de eenvoudigste gevallen van kennis beschreven.
Gevallen waarin een zintuiglijk waargenomen object enkelstralig als iets
wordt gekend dat in de betekenisdragende (signitiven) act met één individuele
naam wordt benoemd. De meest basale exponent van kennis is dus het her-
kennen van iets als merel of als groen. Ook namen c.q. benamingen kunnen dan
waar zijn, al spreken we toch gewoonlijk van waarheid in relatie tot oordelen.
De tot nu toe ontwikkelde fenomenologie van verwezenlijking, evidentie en
waarheid moet dus op ingewikkelde prediceringen overgedragen worden.

Oordelen gaan niet over ‘buitenkant’ maar over inhoud.* Hoe positioneren deze
laatste zich aanschouwlijk? Tk zie kennelijk geen eenvoudig witte kleur en
wit papier, ik zie dat dit papier wit is. Dit categoriaal verband van subject
en predicaat, dit propositioneel toeschrijven aan het subject, zou nu op een of
andere manier aan de kant van de aanschouwing moeten opduiken zodat de
ontwikkelde waarheidstheorie ook voor oordelen opgaat. Vooral de logische
complexiteit van oordelen levert hier moeilijkheden op. ‘Beantwoorden aan
alle onderdelen, en vormen van de betekenis, ook onderdelen en vormen van
de waarneming?’ vraagt Husserl daarom waarmee hij indirect bij zijn vierde
Onderzoeking aanknoopt.2 En zo ja wat zou dan de aanschouwing zijn van
en, maar, niet, dat, is etcetera, wat beantwoordt aan de bijvoeglijke naamwoor-
den, aan het meervoud, aan de verbuigingsvormen? Blijkbaar heeft het geen
zin om in die zin een een-op-een-afbeelding tussen aanschouwing en uitdruk-
king te verlangen, dat ook de vormwoorden die in uitspraken voorkomen
aanschouwlijk gegeven moeten zijn. Hoe is de relatie van betekening en aan-
schouwing bij complexe uitspraken dan te begrijpen?

1 [Inde systemische fenomenologie en systeempedagogiek wordt de samenhang der delen van een functio-
neel, dus dynamisch geheel in beschouwing genomen. |
2 HUAXIX/2,P.658

84

Inkijk-exemplaar © 2/17



7 KENNIS EN EVIDENTIE

Van een vormwoord zoals en, één en is bestaat blijkbaar geen eenvoudige aan-
schouwing. Wel kunnen in uitspraken zoals ‘E is »’ of ‘alle s zijn ?” alleen de
betekenissen die met variabelen worden uitgedruke intuitief gevuld worden.
Voor de hele sfeer van de objectiverende acten legt Husserl dit verschil vast
met de tegenstelling tussen ‘stof” en ‘vorm’ Stof is alles wat in de aanschou-
wing (dat wil zeggen waarneming of fantasw) direct verwezenlijkt kan wor-
den, al het andere is categorlale Vo

cooriale vormen beantwoorden

De verwezenlijking van cate
de totale inhoud liggen, d
‘abstraheren’ categoriale
objecten van oordeelsacte et ‘inbegrip’ (de verza-
meling) de categoriale vor Aensen c..., waaruit de

het universeel-begrippelijk bewustzijn getild’ moet worden.? De ideatie (zie
de Tweede Onderzockigjngammmmsinemimmmmmm—m—‘n w1 kingen van deze
vorm eidetisch, aanschouwlijk, gevarieerd worden. Doordat we dus bijvoor-
beeld acten zoals ‘Onno en Freek en Anna’, ‘de boom en het huis en de citroen’
ercetera ideérend bekijken herkennen we hun identieke categoriale vorm. Ook
de vormen zijn dan ‘zelfgegeven’ of ‘zelf-presenterend’ in de eerder geintro-

z1cht niet SIgnmef bedoeld of ﬁguurhjk gere—

duceerde zin omdat ze in dat )

2 Bn.zonder eigen kenmerk, geeft nadere bepaling van de kenmerken van het betreffende zn.

3 HUAXIX/2, p.670
4 HUAXIX/2, p.675

85



IV FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS

elkaar in een verband brengt. Hier wordt de sfeer van het louter sensitieve
verlaten. Deze ‘belevingen’ zijn verstandsacten zoals ze het hele denken en
met name de logica als de grondslag daarvan bepalen. Daarbij kunnen we
trouwens ook externe relaties R waarnemen, zodat het oordeel arv drie fun-
damenten heeft. Maar de categoriale vorm waardoor deze drie elementen op
elkaar betrokken worden is geen onderdeel van de relatie en niet extern waar-
neembaar. Met Wittgenstein zou je kunnen zeggen dat hij zich niet laat zeg-
gen maar zich in de oordelen intuitief toont.

An sich zou daarmee de vraag naar de kennis van categoriale feiten voor
opgehelderd gehouden kunnen worden. Maar de structuur van kenacten
zoals Husserl ze eerder beschreven had lijkt een ‘representant’ voor catego-
riale vormen te verlangen. Een dergelijke representant is in de funderende
acten volgens hun definitie niet voorhanden. In hoofdstuk 7 van deel twee
waagt Husserl zich aan een oplossing die hij later niet meer goedvindt.! We
stippen deze daarom alleen kort aan. In § 57 wordt gezegd: De hele synthetische
aanschouwing komt [...] zo tot stand dat de psychische inhoud die de funderende acten
verbindt als objectieve eenheid van de funderende objecten wordt opgevat.2
Husserl stelt dus dat de funderende acten met een soort ‘psychische band’
verbonden worden die daarna door het bewustzijn reflectief herkend, als
‘gewaarwording’ behandeld en op de funderende objecten betrokken wordst,
zodat bijvoorbeeld de waarneming van een verzameling ontstaat. Dit herin-
nert aan de ‘collectieve verbinding’ van de act van het verbinden in de Philo-
sophie der Arithmetik, die immers ook door middel van reflectie op de act het
begrip verzameling moet opleveren. De idee dat aan de logische structuur van
de acten één bestanddeel in de gewaarwording moet beantwoorden is binnen
het kader van alle Logische Untersuchungen kennelijk onbevredigend en lijke
eerder een ondoordacht erfgoed uit Husserl’s begintijd.

In hoofdstuk 8 keert Husserl naar het uitgangspunt van de Prolegomena terug
wanneer hij deische wetten van het denken onderzoek: dit zijn juist de logi-
sche wetten. Nu staan zuiver categoriale aanschouwingen (aanschouwingen die
geen zintuiglijke bestanddelen meer bevatten) in bepaalde wetmatige relaties

1 HUAXIX/2, p.255
2 HUAXIX/2, p.705

86

Inkijk-exemplaar © 2/17



7 KENNIS EN EVIDENTIE (66 LOGISCHE ONDERZOEKING)

die we met hulp van vrije variaties van willekeurige ‘stoffen” kunnen ontdek-
ken. Bekijken we bv. een willekeurige deel-geheel-relatie, dan stellen we vast
dat hij principieel niet omkeerbaar, dus niet symmetrisch is. Dit geldt ‘zuiver
analytisch’, dus los van welke bepaalde inhoud ook.

Zulke analytische wetten waarin we door ideatie inzicht verwerven leggen
op hun beurt ‘algemene objecten’ vast zoals ‘de species’ van de deel-geheel-

relatie of van de voorwaardelijke g ene categoriale objecten zijn

de correlaten van dergelijke er] in aansluiting op Kant
zeggen: ‘deideale voorwaarg an categoriale aanschou-
wing zijn correlatief de vog eid van de objecten van
categoriale aanschouwing mogelijkheid @n categoriale objecten
zonder meer’.! Daarbij zij an de mogelijkheid’ in
de grond gegeven met de ‘ge de betreffende acten. Dus

die zo worden ontdekt zijn dan de zuivere wetten van het eigenlijke denken.
De onathankelijkheidmmminingsmempsysiming: schc is daarmee feno-
menologisch gefundeerd in het bewijs dat de logische wetten niets feitelijks
bedoelen. Ze doen alleen ‘zuivere wezensuitspraken’ over categoriale vormen
‘als vormen van mogelijke correctheid respectievelijk waarheid tiberhaupt’.2
Het logische is dus niet, zoals bij Kant, een formeel apparaat dat louter op de

BRKON . Nd y VIaence at

van een handeling aan de wet, logischerwijs een redenering die uit de klaarblijkelijke of gekende waar-
heid van stelling(en) of proposities die op geldige wijze in overeenstemming zijn met logische regels.
VGL. G. Takeuti, Memoirs of a Proof Theorist; Godel and other Logicians, 2003.)

87



[LOGISCHE UNTERSUCHUNGEN]

Lo(qiscﬁe Untersucﬁungen

DEELI Prolegomena zur reinen Logik.
DEEL1I/1 Untersuchungen zur Phanomenologie und Theorie der Erkenntnis
DEEL 11/2 Untersuchungen zur Phanomenologie und Theorie der Erkenntnis

SUPPLEMENT  Ontwerp voor herziening 5¢ Untersuchung en Voorwoord t.b.v. de
herdruk van Logischen Untersuchungen, zomer 1913.1

EDMUND HUSSERL

LOGISCHE
UNTERSUCHUNGEN

ERSTER BAND
PROLEGOMENA ZUR REINEN LOGIK

TEXT DER 1. UND DER 2. AUFLAGE
HERAUSGEGEBEN VON
ELMAR HOLENSTEIN

1 HUA I Ideen: ‘Psychologie is de wetenschap van ervaringen’.

88

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK YV

DE FENOMENOLOGISCHE METHODE
OPSCHORTING VAN OORDEEL EN REDUCTIES

§ 1 DE MOTIVATIE VAN DE EPOCHE
’ I N HET VOORWOORD bij de 2¢ druk van Prolegomena schrijft Husserl: ‘De
Logische Untersuchungen waren voor mij een werk dat een doorbraak heeft bewerk-

stelligd, dus geen einde maar een begt apzichten heeft dit boek als basis

voor het verdere onderzoek daarbij regelmatig verder-
gegaan dan in eerdere inzig oen zijn geheel herzien
Het belangrijkste verschil @let d Logische Untersuchungen
markeerde voor zijn tijdg van de fenomenologische
realiteit van het transcendents re opptting was door van veel
van zijn Géttingse leerlinge k ontvangen. Daarnaast
of in dezelfde lijn heeft Husse van de betekenis en van de

objectiverende acten herzien. Hij ontwikkelde een fenomenologie van de tij-
delijkheid en van de in Gy ——gCon ccxten van levens-
wereld van de fenomenologische subjecten, bouwde de ontologie van de
wezens en essenties uit en spitste zijn begrip van wetenschap en zijn kritiek
op het naturalisme toe.

In het algemeen krijgt het begrip van de fenomenologie eigen contouren:
van beschrijvende psychologie zoals ook Brentano, Stumpf en Pfinder haar

2 TRANSCENDENTAAL SUBJECT, transcendentaal ego, puur ego en puur subject verwijzen naar hetzelfde.

3 Moran 2005
4 HUAVI, p.100

89



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

nieuwe methodische grondbegrippen geintroduceerd, nu komt daar de epoche
als focus en de fenomenologische reductie als haar systematische procédé bij.
Heteerste spoor van de epoche of oordeelsonthouding, een begrip uit de Griekse
skepsis, is te vinden in de Inleiding tot de eerste druk van de Logische Unter-
suchungen. Husserl schrijft over tegendraadse manier van aanschouwen en denken
die in de fenomenologische analyse verlangd wordt. In de tweede druk gaat
hij door: ‘In plaats van op te gaan in het uitvoeren van de op tal van manieren
op elkaar gebaseerde acten en dus objecten die in hun betekenis bedoeld wor-
den om zo te zeggen naief als bestaand te veronderstellen en te bepalen dan
wel hypothetisch aan te zetten, dan gevolgen te veronderstellen en dergelijke,
moeten we integendeel ‘nadenken’ (reflektieren), dat wil zeggen deze acten zelf
en hun immanente betekenisinhoud tot objecten maken’.! Wat Husserl hier
met de onschuldige en gangbare benaming reflectie uitdruke, houdt in werke-
lijkheid een aanpak in die aanspraak maake op strenge wetenschappelijkheid en
de filosofie in haar geheel moet revolutioneren, omverwerpen.

Hoewel de nieuwe fenomenologische methode in de Logische Untersuchungen
niet expliciet bewezen wordt, tekent zij zich dus reeds daar af. Het bewust-
zijn werd er als wezenlijk intentioneel beschreven: het bestaat uit acten die
op objecten gericht zijn en deze laatste ‘bedoelen’. De objecten worden door
acten van de zintuiglijke waarneming verwezenlijkt en blijken zo waar of
onwaar te zijn. Om dit resultaat te bereiken moest de fenomenoloog een stap
uit deze acten terug zetten en ‘daarover nadenken’. Hij moest dus deze acten
bekijken en analyseren in plaats van zelf ‘in hun uitvoering op te gaan’. Hij
mocht zich daarbij niet bezighouden met het bestaan van de objecten die in
deze acten bedoeld worden maar moest tegenover hen ‘onbevangen’ blijven.
Denkacten die zich op niet-bestaande of onmogelijke objecten richten waren
daarom fenomenologisch interessant, het ging er immers om dat de ‘zin van
zo'n bedoelen zuiver op grond van de beleving zelf” werd verhelderd.2
Wanneer Husserl deze filosofische instelling in de Logische Untersuchungen als
‘tegennatuurlijk” beschrijft, veronderstelt hij al wat hij in Ideen 1 expliciet
uitwerkt. De natuurlijke instelling is immers niet in deze zin tegenover haar

1 HUAXIX/1, p.14
2 HUAXIX/1, p.25

90

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 DE MOTIVATIE VAN DE EPOCHE

objecten neutraal maar ‘objectiverend’, ‘stellend’, ze maakt van het aangeno-
men bestaan van haar objecten voortdurend gebruik. Alledaagse intentiona-
liteit betekent niet alleen het gericht-zijn op objecten, maar ook de aanname
dat deze laatste simpel op de ene of andere manier onafthankelijk van ons ‘aan-
wezig' zijn zodat we daarop kunnen ‘bouwen’ of ze veronderstellen. Precies
daarom, lijkt het, kunnen we ons trouwens op hen betrekken.

In de Logische Untersuchungen hads gliswaar met de geciteerde woor-

maal op de bodem van d
vende psychologie’ staan.

zelfs van de ‘beschrij-
ingsstroom van empi-
e beschrijving gaat in
elf nog ‘naief objective-
en hoe empirische subjec-
ten objecten zich constitueren, tot stand komen en hoe ze waarnemingen ver-
werken en acten in elkuunfnnseeaReesememieg schc methode dringt
niet door tot het beschrijven van die zuivere bewustzijnsstructuur waarop ze
in haar strijd tegen het psychologisme eigenlijk aanspraak gemaakt had.
Wanneer Husserl vanaf 1907 in een collegereeks expliciet de idee van de

fenomenologie® ontwikkelt met nadruk op de fenomenologische methode, dan

1 HUATL in wat volgt Idee
2 Geciteerd naar Biemel, Einleitung in Hua 11, p. vIL
3 1906-'07, HUA XXIV

91



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

ser] daarbij niet alleen de theoretische maar ook de waarderende, praktische
rede waaraan hij zich aansluitend in zijn ethiekcolleges wijdt. Deze kritiek
dus moet in strikte zin fenomenologisch te werk gaan door ze systematisch
vanuit een houding van de epoche te beargumenteren en te beschrijven.

De kritiek van de rede is niet alleen een fenomenologische beschrijving van het
bewustzijn, ze vraagt naar de fenomenologische voorwaarden van alle ken-
nis. En om het ophelderen van het bijzondere vermogen van het bewustzijn,
dat we met onze bewuste acten aan objecten refereren en ze ‘treffen’, of nega-
tief geformuleerd, om de overduidelijke maar nog altijd op verklaring aange-
wezen absurditeit van het kentheoretisch scepticisme dat deze ‘geldigheid’ nu
juist ontkent.! De Logische Untersuchungen hadden deze vraag niet onder ogen
gezien omdat ze de objecten van de intentionaliteit op het laagste niveau - de
objecten waarop we ons richten — niet systematisch hadden gethematiseerd.

Om het scepticisme het hoofd te bieden moet Husserl nu de correlatie, de
wisselwerking tussen act en object in de beschrijving betrekken. In de Idee
pake hij dit probleem aan door de sceptische vraag op zijn eigenlijke beteke-
nis terug te voeren. De sceptische twijfel betreft immers niet de kennis in het
algemeen maar haar geldigheid maar de vraag hoe we objecten in de wereld
met ons bewustzijn zo kunnen kennen zoals ze echt zijn.2
De acten van het bewustzijn als zodanig kunnen door het kentheoretisch
scepticisme daarbij niet in twijfel getrokken, maar moeten juist veronder-
steld worden als het zich niet van begin af aan als onzinnig wil voordoen. Het
is dus niet de immanentie die ter discussie staat maar de transcendentie, en
het sceptisch probleem gaat juist over de vraag die de fenomenoloog zichzelf
nu in ernst stelt: hoe komen we van de immanentie bij de transcendentie?
Deze vraag, hoe ‘transcendentie’ in de ‘immanentie’ van het bewustzijn ge-
constitueerd wordt, kunnen we de essentiéle kernvraag noemen van Husserl’s
transcendentale fenomenologie die nu tot ontwikkeling komt - ‘transcendentaal’
namelijk in de zin van het terugvragen naar het bewustzijn. Om het scepti-
cisme doeltreffend het hoofd te bieden mag de fenomenologische redekritiek
daarbij methodisch niets transcendents veronderstellen, niet alleen namelijk

1 HUAIL p.30e.v.; VGL. Kern 1977.
2 HUAIL p.33€.V.

02

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 DE MOTIVATIE VAN DE EPOCHE

in het begin maar in het hele verloop van haar onderzoekingen niet. Zo wordt
de epoche nog een keer met redenen omkleed.

Voor Husserl was de voortgang van de Logische Untersuchungen vooral een
natuurlijk vervolg op zijn eerdere onderzoekingen. Hij had eerst de vraag
gesteld hoe het logische in het bewustzijn begrepen wordt en daarbij zijn
objectiviteit behoudt. Zijn antwoord luidde dat het in enkelstralige waar-

nemingsacten en hun categorial gefundeerd. Het lijkt conse-

onze objecten en acten wollen u id; ij \rmee een systematisch
I al uiteen. Er is immers,

van denken terug te vallen, om het nieuwe werkelijk te bemachtigen zonder
het door [...] terugvallcnmeiebmemgesmmms zijn ‘lccrlingen’ was
daartoe bereid zodat Husserl al spoedig vrijwel de enige bleef die de ingesla-
gen weg verder volgde.

§ 2 KENTHEORETISCHE EN FENOMENOLOGISCHE REDUCTIES
De denkrichting van de epoche is een principiéle houding die in het metho—
i i reductie word

1 BWVL p.457
2 REDUCTIE: herleiden, terugvoeren; adductie:: aanvoeren, tot zich trekken; abductie: wegvoeren, afvoeren.

93



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

Het procédé van de reductie heeft Husserl als belangrijke werkwijze van de
fenomenologie beschouwd voorzover ze wetenschappelijke filosofie wil zijn
en tegelijkertijd als didactische opstap naar het fenomenologisch filosoferen.
Hij beschrijft haar voor het eerst in de Idee," daarna opnieuw in Ideen 12 en
verder in Erste Philosophie,? in de Cartesianische Meditationen* en in de Krisis.>
Husserl presenteert het procédé in de Idee der Phianomenologie voorlopig als een
kentheoretische reductie. In ieder kentheoretisch onderzoek, wordt hier gezegd,
moet ‘alle transcendentie die daarbij meespeelt van de index van de uitschake-
ling worden voorzien of van de index van de onverschilligheid, van de kenthe-
oretische nietigheid, van een index die zegt: het bestaan van al deze transcen-
denties, of ik ze kan geloven of niet, gaat mij hier niets aan, dit is niet de plek
om daarover te oordelen, het blijft buiten spel 6

Wat zijn nu de ‘meespelende transcendenties’? In Ideen 1, waar Husserl het
procédé voor de eerste maal publiceert, is het uitgangspunt van de beschrij-
ving de universele these van natuurlijk gedrag waarin de tijd-ruimeelijke wer-
keljjkheid als bestaand wordt verondersteld. We nemen haar als werkelijk
aan en gaan voortdurend in onze oordelen en handelingen van haar uit. In
ruimere zin maakt van deze these (die geen uitdrukkelijke act is maar een
impliciete veronderstelling) alles deel uit wat we in het dagelijks leven naief
als bestaand beschouwen, dus niet alleen dingen maar ook hun momenten
en aspecten, bijvoorbeeld vormen en kleuren, esthetische eigenschappen, ook
culturele objecten (werktuigen, cultusobjecten), mathematische objecten
(het parallellenaxioma), psychische toestanden (euforie) of gedachtebouwsels
(het communisme) voorzover we daaraan causale effecten toeschrijven en ten
slotte de empirische of psychologische subjecten. De wereld is dus voor ons
opgebouwd uit een veelheid van objecten van verschillende typen en niveaus
die we stilzwijgend met de ‘index van het bestaan’ uitrusten.

1 HUAT

2 HUAII/L, §§ 27-32

3 Tweede Deel, HUA vIII

4 HUAT; [CARTESIAANS: ‘Van Descartes’= van toepassing op zijn ideeén en methoden.]

5 HUA VI, §§ 38-43; voor de latere ontwikkeling vGL. de teksten in HUA Xxx1v en de redactionele Inlei-
ding.

6 HUATL p.39

94

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 KENTHEORETISCHE EN FENOMENOLOGISCHE REDUCTIES

Uit deze wereld schrappen we dan zo nu en dan iets, bijvoorbeeld als we ons
van een zintuiglijke vergissing bewust worden. Maar over het geheel geno-
men blijft ze in dat opzicht aan zichzelf gelijk omdat ze op bestaansaannames
berust. De natuurwetenschappen gaan eveneens uit van de tijd-ruimtelijke
werkelijkheid als gegeven maar proberen haar meer omvattend en compleet
te kennen dan het naieve verstand dit kan. Op hun beurt vooronderstellen

Geesteswetenschappen voor hetzg gavendien de culturele objecten.

Principieel geven de wetensclPpen de univers8g these niet op maar modi-
ficeren deze hoogstens in g

‘these” spreeke, dan geeft atuurlijke wereldvisie

Later, wanneer hij de natu isis @¥stematisch bekritiseert,
noemt hij haar veronderste

wereldvisie verbonden zijn ‘reduceren’, dan wordt daarmee echt niet bedoeld
dat we haar geldigheid muiememisResmm ccs met zijn systema-
tische twijfelexperiment. Twijfel is immers niets anders dan een negatieve
bestaansbewering die een andere ‘natuurlijke wereld” tot gevolg heeft maar
die in zijn onderliggende teneur niet van de alledaagse verschilt. De reductie

is dus niet een verandering van de these in een antithese, van de positie in een negatie,*

¢
Ell}it ZOéliS i!et ZIC'E aan ons voor ge ICQHCUC i!eeit Voorgeqaan.

1 HUAIII/1, P.63

95



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

Wat is nu de zin en het resultaat van deze kunstgreep? Algemeen maakt hij
voor ons het observeren van de relaties tussen acten en hun correlaten moge-
lijk, maar hij leidt daarmee ook tot een afgrenzing tussen inhoud en object,
bewustzijn en wereld, tot een fenomenologisch beschrijven van de waarne-
ming, van een karakteriseren van de zuivere subjectiviteit en andere inzich-
ten die we in de volgende hoofdstukken meer van nabij volgen. Door de reik-
wijdte van de consequenties en van het principieel karakter van het procédé
spreekt Husserl in Ideen 1 ook niet meer van een kentheoretische maar van een
fenomenologische of transcendentale reductie. Hier lopen we eerst de over-
wegingen van Husser! in grote lijnen na om het doel en nut van deze soort
van reductie te bewijzen.

Zetten we de bestaansaanname tussen haakjes die met een waargenomen
object, bv. het huis voor ons venster, verbonden is, dan wordt dit object een
verschijnsel voor ons bewustzijn. En omdat het bewustzijn ons het object in
voortdurend wisselende standpunten en perspectieven aanbiedt, verandert
het in een continue recks van zulke verschijnselen. Zonder dat we ons voor
systematische reductie al hoeven in te spannen gaat de waarnemingswereld
dus in een wereld van de fenomenen over, die tijdelijk in een bewustzijns- of
belevingsstroom uiteengaat. Deze wereld bestaat nu uit individuele belevin-
gen of cogitationes, zoals Husserl ze in aansluiting op Descartes noemt, die we
ook individueel reflectief kunnen bekijken en op hun structuur bevragen.!
Zo stellen we vast dat waargenomen objecten zich altijd in een ‘omgeving’
van andere dingen bevinden die eveneens waargenomen worden, maar niet in
het middelpunt van onze actuele aandacht staan. Bewustzijn schijnt in deze
spanningsboog tussen actualiteit en niet-actualiteit te fluctueren.

De aandacht wordt voortdurend van het ene object naar het volgende verlegd,
waarbij de objecten continu naar de achtergrond overgaan en daaruit opdui-
ken.

1 DESCARTES legt de twijfel aan de basis van de zekerheid van het cogito. Toch is zekerheid niet vol-
strekt uitgesloten. Iedereen kan zeggen: Ik denk, dus ik ben, en benoemde dit als cogito, ergo sum.

2 ActUALIsME: De werkelijkheid als continu wordings- en veranderingsproces zonder blijvende onder-
grond. ACTUEEL (fil.metafys.): aanduiding dat een eigenschap echt aanwezig is, niet alleen als potentieel.
zIe ook de laatste alinea op blz. 349.

96

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 KENTHEORETISCHE EN FENOMENOLOGISCHE REDUCTIES

Met deze constatering komt een nieuw begrip van de intentionaliteit boven-
drijven. Bewustzijn is altijd bewustzijn van iets waarop het zich ‘richt’. Maar
omdat we de transcendente wereld gereduceerd hebben, bestaat bewust-
zijn niet in een ‘relatie tussen een willekeurige psychologische gebeurtenis,
genaamd ervaring, en een ander reéel bestaan, genaamd object,! maar het
wordt door de loutere structuur van het gericht-zijn gekarakteriseerd. Beslis-

send 1s de volgende constatering. gipvan de ervaring ligt niet alleen

dat het bewustzijn van iets iggfffaar ook waarv¥ghet bewustzijn is2 - ik zie
niet alleen iets voor mijn ve |
nen beschrijven.

ezen van de reflectief

geobserveerde cogitationes ere zin het bewustzijn
binnen. Dit moet echter nick Bof de werkelijke objecten
nu onderdelen of momenten va¥ orden. Husserl onderscheidt

nog steeds scherp tussen dat wat in de ervaringsstroom intrinsiek aangetrof-
fen wordt, bijvoorbeeld inmpmmis e —————— 22 2ankondigingen
(prefiguraties) van het object, en dat waarover de ervaringen gaan, wat zich
door hen presenteert. Daarbij wordt nu een belangrijk verschil tussen ding
en ervaring duidelijk. De ervaringen kan ik reflectief observeren, ze zijn mij
‘immanent’ gegeven. De waargenomen objecten zijn dat niet. Deze zijn prin-
cipieel alleen gedeeltelijk in ‘ervaringsschakeringen’ voor mij toegankelijk.

een tweeg

zynvan et transcendente, dus naar het sc. gnt een sterke iaealistische these.

1 HUAIN/L, p.74.—2 Lc
3 HUAII/1, p.87

97



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

Wil Husser! hier soms beweren dat alleen bewustzijn bestaat en al het andere
alleen maar schijn is?

Ook al werd Husserl door sommige van zijn leerlingen zo gelezen, we kun-
nen van zo'n radicaal idealisme bij Husserl zeker niet uitgaan. Met ‘absoluut’
wordt hier alleen bedoeld dat het immanente zijn in tegenstelling tot het
transcendente adequaat toegankelijk en gegeven is, dus ook op een andere
status van zekerheid aanspraak maakt.! Husserl leidt zijn stelling bovendien
uit observaties onder epoche af die hier nog niet eens systematisch is uitge-
voerd. Dit moet de lezer tot voorzichtigheid manen. Zou Husserl het hier over
het zijn van het immanente an sich hebben, dan had hij immers de instel-
ling van de epoche verlaten. Liever verduidelijkt hij de zin van het spreken van
immanentie en transcendentie. We zeggen dat een ding transcendent in de
wereld bestaat omdat het ons namelijk alleen partieel gegeven is; een beteke-
nis die trouwens niet door middel van taalanalyse ontsloten wordt. In zekere
zin komt Husser!’s ‘idealisme” dus voort uit een begripsverheldering op basis
van fenomenologisch observeren. Zijn stelling van het absoluut zijn van het
bewustzijn mag nietals ontologische stelling, dus nietals tegengesteld aan de
universele stelling uitgelegd worden.

Husserl protesteert uitdrukkelijk tegen het verwijt van het ‘subjectief ide-
alisme’ dat hem al in de periode v6or de publicatie van Ideen 1 getroffen had.
Dat ‘transcendentie’ en daarmee ‘realiteit’ zoveel betekent als “partieel gege-
ven-zijn’ terwijl ‘immanentie’ en daarmee ook trrealiteit inhoudt ‘absoluut
gegeven-zijn, is het resultaat van onbevooroordeelde observatie van de kern-
structuren van onze ervaringen. Zo besluit Husserl zijn overwegingen met
de voor de vluchtige lezer vermoedelijk verrassende vaststelling dat, na de
fenomenologische reductie, waarvan hij hier de mogelijkheid duidelijk aan-
getoond had, ‘het absolute of transcendentaal zuivere bewustzijn als residu
overblijft en waarvan het onzin is om daar nog realiteit van te verlangen’2.

Na deze veraanschouwlijking van het vermogen van de nieuwe methode
gaat Husserl over tot de vraag welke bestaansaannames in het bijzonder door
de reductie aangepakt moeten worden. Het ging eerst immers alleen over de

1 VGL. eerder 4.7.
2 HUAIII/1, p.121

o8

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 KENTHEORETISCHE EN FENOMENOLOGISCHE REDUCTIES

‘natuurlijke wereld” waartoe Husserl daar ook, zonder dit uit te werken, de
empirische ik-subjecten en de door waarderende en praktische bewustzijns-
functies gevormde objecten, dus cultuurobjecten e~ cetera, gerekend had. We
kunnen ons nu afvragen hoe het met logica en wiskunde staat, ja met alle
‘wezenswetenschappen’ (science of essence)? De fenomenologie moet algemeen
op niets aanspraak maken ‘behalve op wat we in het bewustzijn zelf, zuiver

immanent en wezenlijk inzichtcl g maken’,! dus geen conclusies

vere ik evenals de transce allen dus na elkaar ten
offer aan de uitschakeling. lle m cl-cide®sche Wizenswetenschappen, de
wetenschappen van de wes qldente zaken (psycholo-
gie, sociologie, meetkundcfguive , wordn ook ‘geneutraliseerd.

Dus blijven alleen bewustzifggi over zoals essentles van

gedachten, waarnemingen o
lijke waarneming veraanschouwlijkt gegeven, worden ideérend herkend en
mogen daarom als abso g ——— e .

De Ideen 1 maken deel uit van wat men tot de onveranderlijke fenomenologie
rekent en waarin Husserl essentiéle relaties tussen het bewustzijn en zijn
objecten beschrijft. Wanneer hij later de onveranderlijke fenomenologie
met een wordingsgeschiedenis aanvult, die het ontstaan van het bewustzijn
zelf nagaat, verandert ook zijn begrip van de fenomenologische reductle De

vorgezeichnet, zyjn. Het 1s dus volstrekt onmogelijk om, zoals Ideen 1 nog sugge-

1 HUAIII/1, p.127

99



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

reert, stapsgewijs te reduceren. M.a.w. om stap voor stap vanuit de natuurlijke
wereld, ook wiskunde en logica, transcendent-eidetische wetenschappen en
de transcendentie van God tussen haakjes te zetten.

In de Krisis verlangt Husser] daarom van de epoche dat ze minstens voor
de tijd van het filosoferen een volledige, universele ‘onthouding’ is. Ze moet
de natuurlijke instelling, het vanzelfsprekend op objecten gerichte voortleven
met zijn ‘netwerk van de geldigheden’, ineens buiten mededinging zetten.!

Op de epoche volgt dan ook een andere vraagstelling: het gaat niet meer om

wat na de uitschakeling overblijft maar meteen om de vraag hoe de objecten
in het bewustzijn geconstitueerd worden. De filosofeerder verkrijgt met deze
instellingsverandering een meta-standpunt ‘boven’ de leefwereld, die er ove-
rigens probleemloos naar toestroomt. Het is een manier van denken die hij
zich tot ‘habitus” moet maken om niet steeds weer in de natuurlijke wereld-
visie terug te vallen. Door de noodzakelijke koppeling van alle geldigheden,
en tegelijkertijd door het ‘natuurlijke’ van het opgaan in de leefwereld, is het
gebruiken van de epoche nu dus geen theoretische kunstgreep meer, maar
niets minder dan een levensverandering die een totaal nieuwe werelderva-
ring tot gevolg heeft. Ook op deze manier wordt de wereld zoals vroeger iets
buitengewoons, de werkelijke wereldervaring verandert in transcendentale
wereldervaring.2 Maar de dingen die daarbyj zichtbaar worden zijn geen
grootheden meer die onveranderlijke relaties onderhouden maar gestructu-
reerde processen, te weten de constitutieprocessen van de leefwereld.3

§ 3 EIDETISCHE REDUCTIE*

Wanneer de fenomenologische reductie zuiver als reflectieve verandering van
oogpunt uitgevoerd zou worden, zou ze niet de hierboven beschreven resul-
taten hebben. Een kijkje op mijn waarneming van een merel zou niets anders
opleveren dan een voortdurende reeks van allerlei verschijnselen die ik alleen
als ‘nu dit fenomeen!” zou kunnen vastleggen. In het spreken van ‘wezen’ en

-

HUA VI, p.153
HUA VI, p.156; Jern 1977
vGL. verder hoofdstuk 8.

& W oN

EIDETISCH: betrekking hebben op, of voortkomend uit aanschouwing.

100

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 EIDETISCHE REDUCTIE

‘wezenlijk’—die Husser!’s hele beschrijving van de reductie doortrekt—schuilt
daarom een tweede vorm van reductie die in de Logische Untersuchungen als
ideatie was geintroduceerd en die Husserl nu ‘wezensaanschouwing’ of ook
wel eidetische intuitie noemt.! Ze brengt ons van de concrete verschijnselen
naar hun ‘type’ of ‘wezen’. In de Cartesianische Meditationen wordt gezegd dat
naast de epoche de eidetische intuitie de basisvorm van alle transcendentale

methodes 1s, dat deze twee voor d q transcendentale fenomenolo-

Husserl’s terminologisc cuz§pm het begrip species tot

dat van essenties of eidos te I bnden gerechtvaardigd.
Het woord species is in zijJ veel tot natuulljke soorten beperkt om
met de algemeenheid van | ' dé rekening te houden.
De u1tdrukkmg idee is filos8 vooroordeeld bruikbaar te

ven van de details van een concrete ervaringsstroom dient. We willen weten
wat de wezenlijke structy S RNSPENNESSEE 1. hun correlaten zijn,
wezenlijk namelijk niet alleen in de zin dat ze gewoonlijk in empirische sub-
jecten te vinden zijn maar eerder in de zin van ‘noodzakelijke en voldoende
voorwaarden’, al hoeven ze in het taalgebruik niet vastgelegd te zijn.

Deze structuurvoorwaarden omschrijft Husser] nu met het begrip wezen of
essentie. Omdat het niet om concrete ervaringsstromen maar om hun essen-

gemaake.
teit en

1 HUAII/1, p.13
2 HUAIL, p.106
3 HUAIL P.47

101



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

den, algemene objecten en algemene inhouden tot absolute zelfgegevenheid
kunnen komen’,! dus met het bedoelde overeen kunnen stemmen. Net als al
in de Logische Untersuchungen bestaat de eidetische intuitie in een kennen van
het type in het token of van de typische eigenschappen in het exemplaar. lets
individueels wordt dus ddnschouwd, het algemene wordt géschouwd. En zo
vindt de ideatie zeker niet in een mystiek schouwen van ideeén plaats die als
afzonderlijke dingen worden opgevat, ze ‘reduceert” het ondeelbare tot zijn
wezensstructuren en heet daarom ook eidetische reductie.

Gevallen van de onmiddellijke gegevenheid van het universele zijn regel-

matig gebeurtenissen waarin ‘op grond van geschouwde en zelfgegeven
bijzonderheid een zuiver inwonend kosmisch bewustzijn geconstitueerd
wordt’2 Daarin wordt dus het bijzondere, zoals het concreet waargenomen
roodmoment, niet in eerste instantie als een bepaalde kleurschakering van
één bepaald object verklaard. Het wordt bedoeld als voorbeeld van de soort
om zo de species te ‘verbeelden’. Husserl beschreef het proces ooit zo:
‘TIk heb een op zichzelf staande aanschouwing of meerdere op zichzelf staande
aanschouwingen van rood, ik houd de zuivere immanentie vast, ik zorg voor
fenomenologische reductie, ik isoleer wat rood verder betekent zoals het dan
transcendent bewust waargenomen kan zijn zoals rood van een vloeipapier
op mijn tafel. Dan voer ik zuiver schouwend de betekenis uit van de gedachte
rood tiberhaupt, rood in specie, bijvoorbeeld het uit dit en dat geschouwde
identicke algemene. Het bijzondere als zodanig wordt nu niet meer bedoeld,
niet dit en dat maar ieder rood’.3

In zijn Logos-artikel verdedigt Husserl zijn terminologie door haar als ab-
stract verhelderingsproces voor te stellen. Wanneer we intuitief volkomen hel-
der ingezien hebben wat kleur s, schrijft hij, dan is het gegevene een ‘we-
zen', en wanneer we waarnemingen bekijken met het doel erachter te komen
wat waarneming is (dus niet empirisch, als fysiologisch proces van subjecten,
maar als begrip, nl. wat we daarmee bedoelen), dan hebben we ook een wezen

1 HUATL p.51
2 HUATI, p. 56. [AllgemeinheitsbewufStsein)
3 HUAIIL p.56 €.V.

102

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 EIDETISCHE REDUCTIE

intuitief ingezien.! Voor de wezensverklaring dienen het best fantasievoor-
stellingen van de concrete zaak. Omdat ze het vrij variéren van eigenschap-
pen vergemakkelijken waardoor het wezen gedifferentieerd wordt. Toch gaat
het om begripsverheldering in voorlopig niet-talige zin: Definieerbaarheid van
de ‘wezens” wordt niet door de ideatic verondersteld. Zo zou het kunnen dat
een wezen in het verschil tussen de 1nd1v1duele aanschouwingen tevoorschijn
komt zonder een vocabulaire is Qg

sshil uit te drukken. De waarne-

ming van het verschil gaatd ge vastleggen vooraf. Wel
kunnen de wezens zelf obj arin hun eigenschappen
beschreven worden; dit zg synthetische oordelen
apriori zijn

Het begrip van het aprio vintigste eeuw omstre-
den. Er bestaat in hoge ma er het feit dat een recht-
vaardiging of kennis apriori 8 ervaring’ moet gebeuren

Of zoiets mogelijk is of moet zijn wordt betwijfeld.? Vermoedelijk niet in de
laatste plaats op grond ik op Husserl's begrip
wezensaanschouwing? geldt een verklaring van het apriori onder verwijzing
naar intuitie of evidentie vandaag de dag als onbevredigend. Maar Husserl
neemt op basis van zijn begrip ideatie ondubbelzinnig stelling: ‘Wat betekent
apriorische kennis anders |[...] dan kennis die zuiver op algemene essenties
gericht staat, die haar geldigheid zuiver uit het wezen put? “

1 Logos, p. 315 €.v.
maen > PP+ >

3 VGL.10.4
4 HUATL p.51
5 HUA XVII

103



V DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

ori dat het een ‘inhoudelijke kern’ vertoont. Daartegenover is een oordeel dat
over ‘wezensstructuren van de rede’ gaat in een formele zin apriori omdat
het geen aanschouwingen van ‘zaken’ meer bevat.! In de zin van de Logische
Untersuchungen zouden wetten die op categoriale aanschouwing berusten dus
formele verstandswetten apriori zijn.

Wezenseigenschappen funderen de hoogste categorieén van wezens, die

Husserl ook wel ‘sferen’ noemt, zoals bijvoorbeeld ‘het materiéle iiberhaupt’.
Binnen deze sferen bestaan vervolgens onderverdelingen en lagen, bijvoor-
beeld binnen de categorie van het materiéle de levende essenties en binnen
deze subcategorie weer de mensen, de aardbewoners.
‘Eidetische wetenschappen’ verklaren de relaties binnen dergelijke sferen; ze
houden dus bijvoorbeeld de wezenseigenschappen van levende essenties (in de
fenomenologische zin!) in synthetische oordelen apriori vast. De empirische
wetenschappen houden zich met objecten bezig die zelf wezenseigenschap-
pen veraanschouwlijken en in dat opzicht bij voorbaat onder zulke wetten
staan. De bijzondere wetenschappen zijn daarmee aangewezen op wezenswe-
tenschappen en uiteindelijk op de fenomenologie. De fenomenologie onderzoekt
de eidetische sferen als sferen van het bewustzijn en bestaat zo ‘in een betrok-
kenheid van alle werkelijke en mogelijke objectiviteiten op de betreffende
ervarende acten van het bewustzijn, op het subjectief constitutief apriori van
het bewustzijn tiberhaupt’.? De fenomenologie wordt in dat opzicht voor een
praktisch oneindige taak gesteld. Ze moet namelijk voor alle denkbare objec-
ten de betreffende wezens en hun constitutieve acten in het kader van het
bewustzijn opsporen en beschrijven.

1 HUAXVIL p.33 €.V.
2 Bernet-Kern-Marbach 1989, p. 81
3 vGL. Patotka 1977; Lohmar 2002

104

Inkijk-exemplaar © 2/17



[EIDETISCHE REDUCTIE]

DE EIDETISCHE REDUCTIE is een proces waarbij in het concreet aanschouwende
verschijnsel wordt binnengedrongen.! Het maakt kritisch verschil tussen verwij-
derbare, feitelijke en onmisbaar kenmerkende eigenschappen. Bij de analyse van
een verschijnsel wordt de kern er ‘uitgelicht’.

Dit denkproces is de toepassing en verdieping van karakteristieke kenmerken van
onze oriéntatie op de wereld. Voor- en achtergronden, betekenis en bijkomstigheid,
belangrijke en onbeduidende zaken worden onderscheiden.

transcendentale ego is niet slechtS@atgene wat gu@Plijft als absoluut kenbaar, het
is tegelijkertijd het ego dat ik ben in d€Tenomenologische instelling. Elke feno-
menologische reflectie i i bewustzijn. Dit pure
bewustzijn is het resultaat van de fenomenologische reductie.

Volgens Husserl schuilt in ieder mens een transcendentaal ego, dat wil zeggen

iedereen is in staat de reductie uit te voeren en een transcendentaal ego te worden.?

—

kelj ast. Het eigen-gg 0 g slaat op he; vestiging v.s. ontkeng

ABDUCEREN |wegvoeren] Lat. abducere van ab [weg] + ducere [voeren|; ADDUCEREN [aanvoere
adducere [naar zich toe halen, samentrekken aanvoerenl, van ad i
\% . J. ). TO0 d RU CIUC RUUKVIOKKE
§2 De plaats van metafysica in de filosofie p. 120.
VGL. Hanneke Nooijen Het transcendentale ego en het empirische ego; Over de introductie van een
«duistere natuur» in Husserls fenomenologie, Radboud Nijmegen 2018.

LOGISCHE EN ARITMETISCHE WETTEN zijn niet alleen analytisch: zij worden constant op de wer-

105



[HET TRANSCENDENTALE- EN EMPIRISCHE EGO]

‘Franz ROSC]’I.ZWCi(g ﬁeeft ﬁetfenomeno (ogiscﬁe d}mﬁen
ﬁeg)en fosmaﬁen van ZI.:jl’l veranﬁering in Husser(’s transcenc(enta(e 680

enop weggeﬁoﬁaen naar een intersuﬁj ectieve ‘ethische transcend—entaa(ﬁfosoﬁe’.l

‘HET ZELF ALS VERUITERLIJKT EN VERINNERLIJKT’
Hetik Eij Wi((am]ames

In 1890 formuleerde William James het inmiddels klassieke verschil tussen I en
me; hij besefte dat het zelf steeds aanwezig is in twee hoedanigheden: als subject en
als object van zelfkennis. Het ik fungeert als subject van een proces van kennisver-
werving en het mij als object daarvan (ik ken mezelf). Daarbij stelde hij dat het me
niet louter iets ‘innerlijks’ was: hij constateerde een vloeiende overgang tussen me
en mine. De persoon ervaart, in het verlengde van het me, uiteenlopende zaken als
behorende tot het mine: ‘not only his body and his psychic powers, but his clothes and his
house, his wife and children, his ancestors and friends, his reputation and works, his yacht
and bank account.’”

Deze extensivering van het zelf maakt dat iemand kan zeggen: ‘Als je aan deze komt,
kom je aan mij’. Langs dezelfde lijnen wordt het begrijpelijk dat mensen een groot
deel van hun identiteit afhankelijk stellen van hun bezittingen en verworvenhe-
den.

]06 levert de bijna bovenmenselijke prestatie zijn inwendige ziel in stand te hou-
den bij de gelijktijdige afbraak en ondergang van zijn uitwendige ziel.

Het is de uitwendige ziel die overeenstemt met het geéxtensiveerde zelf in de zin
van James’ term mother-sea, ook wel non-lokaal bewustzijn genoemd. Dat begrip is
ontleend aan de kwantumfysica om het vermogen van het bewustzijn te duiden
om te expanderen buiten de directe omgeving.3

1 zIE Herman Heering in Vier joodse denkers in de twintigste eeuw, Kampen 1987. Dat openbaring een beslis-
sende rol kan spelen is vanzelfsprekend voor de dialogische (dialectische) filosofie waarvan Rosenzweig
naast Buber, Heschel en Gabriel Marcel een van de grondleggers was. Levinas radicaliseert het dialogisch
denken. Teksten noch openbaringen vormen een solide basis voor filosoferen. Openbaring dient zich aan bij
de fenomenologie van het ik dat door de verzwegen aanklacht van de ander uit eigen zelfbehoud wordt gestoten (Spi-
noza’s in sese perseverare).

2 The Principles of Psychology I, New York 1890; D. Draaisma, De Hoofdsom van de Psychologie, Lisse 1992.

3 VGL. W. James De onsterfelijkheid van het bewustzijn p.15, Amsterdam 2016; ZIE blz. 349. James’ beeld van de
mother-sea is te vergelijken met de cloud die ontelbare data ‘verdeelt’ maar zelf niet produceert.

106

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK VI

SUBJECTIVITEIT: HET TRANSCENDENTALE IK,
PERSOON EN TIJDELIJKHEID

§ 1 HET IK BI) HUME EN KANT
DE FENOMENOLOGISCHE REDUCTIE reduceert de intentionele objec-
ten tot correlaten van het bewustzgn dat na de eidetische reductie als

‘zuiver ik " overgebleven was. De ig an de methode van de reductie

leidt daarmee tot vragen naagg'structuur en c8fgeid van dit zuivere ik. Het
jke afwending in van de

Logische Untersuchungen. D38t ha. I Mt en Natorp beroepend)

in §8 van de vijfde Onderg@ekin| et ‘meest basale ik als
noodzakelijk referentiepu uut niet [kon] vinden’.!
In een aantekening bij deze § uk van de Logische Unter-
suchungen voegt hij vervolgens fiivere ik nu wel heeft leren

vinden en eveneens geleerd heeft zich "niet van de wijs te laten brengen door
vrees voor de ontaardin gt i ver beseffen van het
gegevene’.?

In Ideen 1 en vooral in de ongepubliceerde Ideen 11 en later vult Husserl het
zuivere ik steeds meer met ‘inhouden’. Van een louter veld van het bewustzijn
verandert het daarbij in een persoonlijk subject met gewoonten, perspectie-
ven, gevoelens en wensen en een ‘absoluut fundament’. Deze versterking van

EII)EEQAI‘ niet ”Ct geva'. !Ct IE zou Ean name'gE op c€cn gC|1_]EE|1_]VCH§C cn

1 HUAXIX/1, p.374

2 L

107



VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

constant optredende indruk moeten teruggaan terwijl al onze andere indruk-
ken zoals pijn of zintuiglijke gegevens voortdurend veranderen.

Hume vindt geen ik in deze zin van een blijvend identieke indruk. Wel wijst
hij op de mogelijkheid: het ‘zelf” of de ‘persoon’ is geen indruk maar dat waar-
naar onze vele indrukken en ideeén geacht worden te verwijzen.! Maar dat
zo'n referentiepunt bestaat is louter illusie, een analoge indruk konden we
niet vinden. De aanname van een constant ik gaat volgens Hume daarom op
de gewoontegetrouwe verbinding van onze ideeén tot één belevingsstroom
terug die we dan ten onrechte als fenomenale eenheid interpreteren. De
tweede hierboven genoemde mogelijkheid, het ik wordt uit een samenklon-
tering van indrukken afgeleid, klopt dus in zekere zin, maar ze betekent dat
het ik geen homogene basis heeft maar alleen uit een hoeveelheid ik-vreemde
impressions ontstaat. Ernst Mach maakt deze sceptische theorie van het ik in de
19¢ eeuw populair als hij in zijn Analyse der Empfindungen het ik als een bepaald
complex van elementen voorstelt. Primair zijn dan de gewaarwordingen of
(neutraler) de elementen die tot bepaalde kenmerkende complexen verenigd
worden. Zeggen: ‘Tk word groen gewaar’ betekent dan niets anders dan: ‘In dit
complex komt groen voor’. Als ik sterf wordt het complex opgelost. ‘Daarmee
is alles gezegd. Alleen een ideéle, denkeconomische, geen intrinsieke eenheid
is opgehouden te bestaan. Het ik is geen onveranderlijke, bepaalde, scherp
begrensde eenheid. [...] Het ik is niet te redden’.

Dit scepticisme tegenover het subject dat door de kunst en literatuur rond
de eeuwwisseling veelvuldig werd opgepakt staat in contrast met de gedachte
van een transcendentaal ik zoals dit volgens Kant ‘al onze voorstellingen moet
kunnen begeleiden’ Het ik in deze kantiaanse zin is een noodzakelijke voor-
waarde voor de mogelijkheid van alle kennis. In het beroemde argument uit
de B-uitgave van de Kritik der reinen Vernunft betoogt Kant dat met behulp van
het ik de verschillende voorstellingen als tot één bewustzijn behorend ver-
staan worden en daarmee ook als grondslag van ken-acten kunnen dienen.

1 ...selfor person is not any one impression, but that to which our several impressions and ideas are supposed to have
areference. David Hume, A Treatise of Human Nature, Part 4, Section VI. EINDRUCK (Lat.) impressio.

2 Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen und das Verhdltnis des Physischen zum Psychischen, Jena 1900, p. 20

3 Kritik der reinen Vernunft, 8 p.132 e.v.

108

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 HET ZUIVERE IK VAN IDEEEN I

Het zo aangetoonde transcendentale ik is de gedaante van de representatie.
Het wordt niet zelf gerepresenteerd en er bestaat geen aanschouwing van. In
de ‘paralogismen van de zuivere rede’ toont Kant bovendien aan dat de idee
van een substantiéle ziel niet uit het transcendentale ik in deze zin valt af te
leiden maar een louter ideaal van de zuivere rede is. Het ik zoals wij het ken-
nen - als psychosomatische realiteit waaraan we voortdurend met het per-
an refereren — zou om die reden

soonlijk voornaamwoord in de cggg

echt niet te redden zijn. Als erl daarna dus 8 inhoudsrijk fenomenolo-

zich in zekere zin tegen

gisch begrip van het subjecg

orm of louter complex

helder begrip van de intentionaliteit als typerend kenmerk van het bewust-
zijn. Kant had met zijn iy essmemmmgmn van de relatie tussen
zinnelijkheid (Sinnlichkeit) en verstand ook vragen over de intentionele betrek-
king met de wereld opgepakt. De intentionaliteit had hij echter niet als crite-
rium voor alle bewustzijn begrepen. Bij Hume en Mach worden intentionele

relaties omgezet in causale relaties en zo van hun specifiek ‘geestelijk * karak-

. . 1 . .
ge OE_]CCtEaIlt van HC acten VOOIEOCH cn i!CClt a' |CCI1 mn jCZG Zim OOE realltelt.

1 HUAXIX/1, p.369

109



VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

Nu wordt intentionaliteit in Ideen I van een relatie tussen een empirisch ik en
de reéle wereld tot de loutere structuur van het ‘bewustzijn-van-iets’ geredu-
ceerd. Deze structuur is noodzakelijk tweezijdig: de acten gaan van een ik it of
naar een ik toe zoals Husserl nu zegt, ‘en dit ik is het zuivere, hier heeft reductie
geen vat op’! Uitdrukkelijk bij Kant aanknopend en impliciet bij Hume stelt
Husserl nu vast dat het zuivere ik na de transcendentale reductie geen ‘bele-
ving onder belevingen’ blijft. Het is weliswaar voortdurend en noodzakelijk
aanwezig maar niet in de zin van een stupide volhardende beleving, van een ‘pas-
klaar idee’. Van Natorp, met wie hij na de Logische Untersuchungen diepgaand in
discussie treedt, neemt Husserl de uitdrukking over dat de ‘blik ” van het ik
door iedere actuele beleving heen op het object is gericht.2

Het zuivere ik in deze zin houdt nu voorlopig niets anders in dan een
samenhangende pool van intentionele acten; het heeft geen speciale inhou-
den los van het feit dat het inderdaad ‘drager’ of uitgangspunt van acten is,
het kan daarom ook niet verder verklaard worden. In het eerste deel van de
Ideen gaat Husserl daarom uitdrukkelijk verder de objectiverende kant van
de acten na. Pas in het tweede deel wordt het subject expliciet voorwerp van
onderzocek en de subjectieve kant van het beleven wordt uitvoerig gethema-
tiseerd. Daarmee creéert Husser! tegelijkertijd een totaal toegang tot de feno-
menologie. In plaats van de al gevormde onveranderlijke wereld van objecten
als intentionele bewustzijnsobjecten te beschrijven, is de opdracht nu dat de
verschillende typen en lagen van het subject zo worden geanalyseerd, ‘dat
blijvend zijn voor het ik zijnsbetekenis krijgt’? dus dat verhelderd wordt hoe
de schijnbaar onveranderlijke fenomenen in het bewustzijn ontstaan. Daar-
mee komt dan ook het constitutieproces als athankelijk van tijdelijkheid en
opvattingswijzen op de voorgrond te staan, en de onveranderlijke fenomenolo-
gie wordt geleidelijk aangevuld met een wordingsgeschiedenis.#

1 HUATII/1, P.179

2 Ideent, § 56

3 HUAXXXIV/, p.123

4 Genetische fenomenologie

110

Inkijk-exemplaar © 2/17



VI SUBJECTIVITEIT

§ 3 HET PERSOONLIJKE ZUIVERE IK EN DE ZIEL

Het zuivere ik is dan zuiver omdat het zuivere ik uitgangspunt van alle inten-
tionele acten is, dus de oorsprong van acten zoals het aandachtig bepaalde
objecten uit een achtergrond lichten en andere daarin laten verzinken. Vanaf
Ideen 1 noemt Husser! het ik in deze betekenis een pool of centraal punt waar
‘ik-stralen’ van uitgaan die zich op een mtentloneel object richten. Deze acten

van de aandacht volgen elkaar njg [0 op, ze vertonen regelmatig-

heden die met de overtuigingg, meningen en 8garingen te maken hebben.

t waarmee hun wereld
wordt ‘gevormd’. Waar der, th preken we van een per-
soon. Om het ik fenomend we het niet als een Ieeg

Fen waarop het individu (sub-
ject) later kan terugkomen en waarvan het kan uitgaan: ‘...zodat ik van nu af
aan, als ik mijzelf begri iy 1 thema’s vasthoud
en ze als actuele thema’s overneem zoals ik ze eerder aangenomen heb’!

Persoonlijke identiteit ontstaat dus doordat het subject de door hemzelf aan-
genomen thema’s volgt en daarin ‘consequent blijft’. Deze inhoudelijke ver-
rijking van het zuivere ik is nog steeds heel algemeen. Ze sluit niet uit dat
iemand consequent inconsequentis of zijn eigen acten als ‘ik-vreemd’ ervaart.

2 HUALV, p.110

3 Axioma van Descartes; denkend bewustzijn.
4 HUAIV, p.111

111




VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

gen niet meer perceptief ‘onschuldig’ zijn. Beter gezegd licht een herkennen
als dit-toen het object uit zijn context met toegewijde aandacht (attentionale
Zuwendungen) tot gevolg. Het herkennen verwijst ook terug naar de eerdere
waarnemingen en roept daarmee een hele intentionaliteitsstructuur op.

In Ideen 11 contrasteert Husserl dit zuivere ik met het begrip ziel. Met ‘ziel’
bedoelt hij het psychisch aspect van een psychofysische eenheid waartoe hij
mensen zowel als dieren rekent.! Tot het zielsmatige of psychische horen
karakter, intellect, gevoelens, talenten enz. Het psychische manifesteert of
openbaart zich in een ‘lijt”. Het lijf wordt op zijn beurt als een fysiek lichaam
aangetoond waarin het zielsmatige is gefundeerd.z Door zijn fundering in het
lichamelijke blijkt het zielsmatige substantieel athankelijk ‘van omstandig-
heden’, niet alleen van fysiek-lichamelijke feiten maar ook in de ruimere zin
van zijn tijdelijke en ruimtelijke ‘omgeving’ waar ook andere personen deel
van uitmaken. Lijf & ziel vormen daarmee niet alleen een reéle maar zelfs een
essentiéle eenheid. Gewaarwordingen, gevoelens, waarnemingen enzovoorts
zijn ons ‘in de ervaring niet gegeven als onsamenhangende aanhangsels van
materiéle beleefde lijven’, ze zijn zo nauw met het lijf verbonden dat ze een
volstrekt onafscheidelijke indruk maken.? De ziel wordt als ‘in de lichame-
lijke realiteit vervlochten’ geconstitueerd.

Het persoonlijk ik in de hierboven beschreven zin en het zielsmatige zijn
niet identiek maar juist fundamenteel verschillend, zoals Husserl in Ideen 11
één voor één aantoont. In samenhang met dit verschil bespreekt hij talrijke
aspecten van het ‘lichaam-ziel-probleem’, waarbij hij in heel wat opzichten
verbluffend modern is. Zo stelt hij bijvoorbeeld de vraag of een bewustzijns-
toestand per se na een analoge toestand van de hersenen moet optreden* en
wat dit voor de vrijheid van het subject betekent. Het verschil tussen ziel en
zuiver ik is voor Husserl juist dat de ziel wel van ‘omstandigheden’ athanke-
lijk is maar het zuivere ik niet, dit is vrij in de keuze van zijn aandacht. Het

1 PsYCHOFYsICA: onderzoek dat ligt tussen psychologie, het domein van de fysische prikkels en de
psychische processen. [VGL. Theo Fechners filosofie, p.308.]

2 Voor de lichaamsconstitutie vGL. hieronder 7.5.; lichamelijke/geestelijke gesteldheid, aanleg, aard.

3 HUATV, p.92

4 HUATV, p.291€.V.

112

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 HET PERSOONLIJKE ZUIVERE IK EN DE ZIEL

zuivere ik bevindt zich namelijk op een ‘dieper’ niveau van de lichamelijke
gesteldheid dan het zielsmatige ik. Dus om mijzelf als zielsmatig ik te kun-
nen begrijpen moet ik mijzelf als eenheid van lichaam en ziel begrijpen en
daarmee een wereld van fysieke lichamen en natuur al veronderstellen Voor
mijn toegewijde aandacht geldt dit niet. Ook heeft de betrokkenheid op mij-
zelf als zielsmatige eenheid langs de betrokkenheld met mijn fysieke lichaam

plaats terWIﬂ mijn fundamentele 0 heid mij dlrect gegeven 1s.

chosomatische subjec-
p0's. De vrijheid van de
mens als zuivere ‘denkgee I ije Muze van zijn toegewijde
aandacht. Juist omdat de nigs i i is liglbok het tot-zich-nemen
van de fenomenologische 1

ten, maar op de mtention

methode een dergehjk vrijheidsbegrip impliciet veronderstelt. Toch ziet de
wezenlijke relatie tusscimi e em————— ' cden heel ingewik-
keld uit en wordt in Ideen 11 steeds opnieuw opgepakt en besproken. Het
zuivere ik bijvoorbeeld waardeert, maar om te kunnen waarderen heeft het
bepaalde gevoelens en zintuiglijke gewaarwordingen nodig die het als objec-
ten in de wereld in relatie tot zichzelf duidt. Je zou deze relatie zo kunnen

begrijpen dat het zuivere ik zich pas kan reahseren doordat het een reéle con-

1 Sakakibara (The University of Tokyo) 1997
2 vGL. hierna 6.6

113



VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

zuivere subject ontstaat of vergaat fenomenologisch gezien niet omdat we
van zo'n ontstaansproces geen ervaring kunnen hebben. ‘We zouden dan de
onzinnigheid hebben dat het absoluut zijnde ik in de duur van z'n zijn zich-
zelf als niet-zijnd aantreft’! Het zuivere ik kan in dat opzicht alleen actueel of
niet-actueel zijn, het kan ‘optreden’ of ‘aftreden’ maar niet als niet-bestaand
gedacht worden. In deze zin geldt dan ook: ‘Het zuivere ik moet al mijn voor-
stellingen kunnen begeleiden’2 Het vrije zuivere ik is vergeleken met lichaam
en ziel in deze fenomenologische zin primair.

§ 4 ANDERE PERSONEN
Husserl’s beschrijvingen van de aanleg van intentionele objecten gaan
meestal uit van een persoonlijk ik als individu, een solus ipse, dat de natuur-
lijke wereld geleidelijk aan door zintuiglijke waarneming verovert. Het eigen
lijf wordt gevormd doordat het subject bepaalde gewaarwordingen als in deze
plaatsvindend lokaliseert. Het lijf kan dus te midden van de andere objecten
geisoleerd worden, bijvoorbeeld doordat we onszelf betasten. Dit geisoleerde
object gehoorzaamt, zoals ik vaststel, op zijn minst ten dele direct aan mijn
wil. Daarna worden dan die waargenomen dingen waarvoor geen eigen
gewaarwording beschikbaar is als ‘verschijnselen’ opgevat die bepaalde obser-
veerbare athankelijkheidsrelaties met het lichaam onderhouden. Zo verande-
ren ze hun grootte in relatie tot het standpunt van het ik. De zo waargeno-
men wereld is die van een monade, een solipsistische wereld die alleen van het
eigen standpunt uit wordt gestructureerd.>

Daarmee wordtons gevoel van eigen identiteitals subject niet genoeg begre-
pen. We begrijpen onszelf niet als centra van een subjectieve wereld maar als
ego’s in een lichaam dat deel uitmaakt van een objectieve wereld. Ik ervaar de
wereld - zoals Husserl in de vijfde Cartesiaanse Meditatie schrijft - ‘inclusief
de anderen en conform haar betekenis in de ervaring niet als mijn zgn. syn-
thetische privéproduct, maar als aan mij vreemde, als intersubjectieve, voor

1 HUAIV, p.103

2 HUAIV, p.108

3 SOLIPSISME (Wijsb.) : Alleen ons eigen ik en zijn bewustzijnsdaden bestaan; MONADE (wisk., wijsb.): Eenheid,
ondeelbaar bestanddeel van stof of geest (m.n. bij Leibniz).

114

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 ANDERE PERSONEN

iedereen bestaande (daseiende), in haar objecten voor iedereen toegankelijke
wereld’.! Maar hoe kan ik de ander als aan mij vreemd’ constitueren als al
mijn intentionele objecten door hun afhankelijkheid van mijn standpunt
worden gekenmerke? Is de fenomenologie na de reductie van de wereld tot
het bewustzijn gedoemd tot een transcendentaal solipsisme? Als antwoord
op deze dringende vraag ontwikkelt Husserl ten slotte wil hij immers een
objectieve Wereld beraken -ind i cen onvcranderhjke oplossing,

Husserl begint met een sp omenologische reductie
de zg. primordiale of solipsisfche : [ge wezens' moeten net
zo tussen haakjes worden { es wat daarnaag¥erwijst, zoals culturele
predicaten. De wereld wot ze ‘eigenheidssfeer’ of
primordiale sfeer’. Deze is al8 pevat zowel mijn lichaam

hun correlaten en tenslotte ook waarden. De Anderen duiken daarin als licha-
men naast anderen op NS crschijningsvormen.
Ze maken van een in zekere zin ‘transcendent’ aspect van mijn primordiale
sfeer deel uit: van die lichamen die van mijn lijf te onderscheiden zijn en een
zeker ‘eigen leven’ vertonen. Ze verschijnen zeker nietals autonome personen.

Met deze solipsistische reductie kan ze met onze werkelijk transcendente
wereld worden gecontrasteerd om zo de overgang van de ene naar de andere

2 Sakakibara 2008

3 HUAIL §48
4 HUAT §§49e.v.

115




VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

lichaam’ (Leib) ervaar, d.w.z. als gewaarwordend lichaam. En weliswaar vat
ik het andere fysicke lichaam in een ‘vergelijkende apperceptie” als aan mij
analoog op, omdat ik zijn lijfelijkheid daar niet direct aan aflees maar het
daar ook niet uit kan opmaken. Daarmee wordt verondersteld dat ik mijzelf
oorspronkelijk als iets naar een navenante oer-instelling (Urstiftung), zoals een
waarneming, terugverwijst.

Uit de verbinding (een associatie van het gelijke die vanzelf, passief, verloopt)
van mij en de ander ontstaat de ervaring van de ander als een wezen buiten
mijn oergrond. Dit proces noemt Husser! inleving. Een primitieve vorm van
deze Apprdsentation komt ook in de waarneming van objecten voor: de achter-
kant van iets is mij niet direct gegeven (gepresenteerd) maar uiteraard meege-
geven (geappresenteerd). In dat appresenteren wordt de ‘zin” van de voorkant
op de achterkant overgedragen, bijvoorbeeld als we ‘veronderstellen” dat hij
bepaalde structuren van de voorkant, b.v. qua kleur, vorm en functie, her-
haalt. Met de voorstelling van een ander mensenlijf en zijn paring met mijn
ego word ik vervolgens ook zelf in de ander geappresenteerd en wel eveneens
in analogie: ik schrijf aan de ander gelijke belevenissen en een gelijke psychi-
sche structuur toe als ik ze zelf in mij ervaar.

Deze vorm van inleving is op uiterlijke tekens aangewezen. De ander moet er
niet alleen uitzien zoals ikzelf, hij moet zich ook op dezelfde wijze gedragen,
zijn gebaren en andere uitdrukkingsvormen moeten stroken met de mijne.
‘Het lijf wordt als schijnlijf ervaren als het daarmee juist niet overeenstemt’,!
een verschijnsel waar soms in science fiction-films mee wordt gewerkt. Het
gedrag van de ander dient dan als ‘verificatie’ dat het werkelijk om een andere
mens met eigen ervaring gaat, dus om een eigen monade met een specificke
primordiale sfeer. Met het andere monadische beleven kan ik vervolgens zo'n
echte relatie aanknopen dat ik mij bijvoorbeeld in zijn plaats in tijd en ruimte
verplaats of inbeeld en zo vooruitloop op zijn eigen ervaringen die weer met
behulp van zijn lichamelijke of talige ‘uitdrukkingen’ geverifieerd kunnen
worden. Zo doet zich ten slotte, uitgaande van mijn eigenheidssfeer, een aan
mij vreemde en toch gelijke maar andere wereld voor.

1 HUAL p.144

116

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 MOTIVATIE EN ASSOCIATIE

Alle monaden onderhouden met elkaar zulke relaties van inleving en weder-
zijds begrijpen, dat zich op lichamelijke aanduidingen en op taal of andere
uitingsvormen richt en daarin wordt geverificerd. Ze worden dus wederke-
rig in hun werelden weerspiegeld. Zo ontwikkelt zich een intersubjectieve
gemeenschap die op zijn beurt het begrip van een gemeenschappelijke, inter-
subjectieve en objectieve natuur vormt. Want de ander bevindt zich in die

wereld die in mijn primordiale sfe
deze verliest deze wereld ha;

transcendent verschijnt. Door
tatus van athaWgelijkheid van mij als haar
‘nulpunt’; ze wordt door d
schappelijke objectieve we

ces van het constitueren v:

an de natuur. Het pro-
zijn weerslag op mijn

schappen, kortom als mens in een objectieve wereld.
|

§ 5 MOTIVATIE EN ASSOCIATIE

Husserl heeft zijn conceptie van het subject ontwikkeld door uit te gaan van

de natuurlijke instelling, die met behulp van fenomenologische reductie

buiten werking werd gesteld en zo het veld van het zuivere bewustzijn had

opengelegd. De fenomenologische analyse van d1t subject heeft vervolgens

1. ..
SOOHll_]EC Werelgen voor ZICI! creéert.

17



VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

In Ideen 1 werd de natuurlijke instelling in hoge mate geidentificeerd met de
wetenschappelijke wereld. De wetenschapper veronderstelt de dingen hier -
net als de ‘natuurlijke mens’ - in hoge mate onbevraagd als zijnd, hij stelt
louter andere eisen aan hun beschrijving en verklaring. Na de constitutie
van de intersubjectieve persoon maakt Husserl de natuurlijke instelling los
van de naturalistischen instelling van de geleerde. De wetenschappen accep-
teren alleen reéle objecten en causale relaties. Bewustzijn dat door middel
van inleving ontsloten wordt - het hele immanente standpunt - kennen ze
(tenminste als wetenschappers) niet. Psychofysische belevingen kunnen ze
daarom alleen als causale (bijvoorbeeld prikkel-reactie-) relaties begrijpen
maar daarmee blijft ook de hele subjectieve en intersubjectieve wereld voor
hen gesloten. Husserl zal later in de Krisis daar een principiéle kritiek op het
wetenschappelijk wereldbeeld uit ontwikkelen.

Als Husserl in de hierboven aangeduide zin het zuivere ik onderscheidt
van de realiteit, dan betekent dit ook dat subjecten en personen geen causale
relaties onderhouden, of althans alleen in het opzicht dat ze in fysieke licha-
men gefundeerd zijn. Een persoon wordt in zijn of haar gewaarwordingen,
gedachten en handelingen niet fysisch bepaald maar gemotiveerd door objec-
ten van zijn of haar omgeving; deze objecten geven deze redenen om op een
bepaalde manier bezig te zijn en ze intentioneel te beinvloeden. Motieven
oefenen invloed uit doordat ze stellingnames uitlokken en daarmee “praxis’
tot gevolg hebben. Globaal verstaat Husserl onder motivatie elke relatie van
het ‘omdat-dus’ of nog algemener de samenhangen in het rijk van alle zuivere
fenomenen tiberhaupt.!

Motivatie is dus — zoals Husserl in hoofdstuk twee van de derde sectie van
Ideen 11 uitwerkt — de ‘grondwet’ van de geestelijke wereld en omgekeerd: de
geestelijke wereld wordt alleen door motivatie-relaties geconstitueerd. Dus
verschillen geestelijke en fysische wereld niet alleen door het onmiddellijk
karakter van hun intentionele toegang maar ook door de wetten van motiva-
tie enerzijds en van causaliteit anderzijds die daarin gelden.

1 VGL.HUAII/1, p.101; HUA IV, p.220 e.v.; Rang 1973, p. 112 e.v.

118

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 MOTIVATIE EN ASSOCIATIE

Zo wordt in Ideen 11 het subject het ik van de motivatie, het is nu ‘het ik van de
‘vrijheid’, het aandachtige ik bekijke, vergelijkt, onderscheidt, oordeelt, waar-
deert, dat aangetrokken wordt, afgestoten, toegenegen is of afkerig, dat wenst
en wil’ maar juist niet causaal veroorzaakt wordt.! Tot de zin van het ‘ik’
hoort dus de stellingname, de omgang met de objecten. In zekere zin wordt
motivatie zo ook een synoniem voor intentionaliteit.

Naast ideatie, fundering en red de motivatie dus nog een feno-

algemeen de relaties in heglf) iet causaal veroorzaakt
maar gemotiveerd zijn, will al ¢ ' isglte Untersuchungen, maar
i van de motivatie’, ont-
brak - fenomenologisch o Husserl hier al de aan-
dachtop het feitdat het beg

otivatie berust, dater in

van ‘veroorzaking” heerst.2 Maar het symbool is niet echt een ‘reden’ om naar
de betekenis over te ga puiSTE———— st of ‘stumulus’ (ver-
oorzaker) voor de betekenis, en ook is de overeenkomst van twee dingen geen
‘reden” om haar bij een begrip onder te brengen - toch doen we dit onwille-
keurig en zonder dat dit fysisch bepaald wordt.

Bij motivaties moet daarom nogmaals onderscheid worden gemaakt tussen
actieve en passieve motivatie. Actieve motivatie vinden we in iedere ratloneel

den of pynscheuten zich op de voorgrond, andere, zoals continue lichaams-

1 HUAIV, p.213
2 VGL. hierboven 4.2.

119




VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

waarnemingen, blijven op de achtergrond. De waarnemingssfeer van de
intentionaliteit betekent dat de aandacht voor bepaalde zaken of aspecten van
een waarnemingsveld naar voren treedt. Nu dwingen dergelijke objecten die
‘eruit springen’ dus de intentionele toewending af en vormen zo een passief
voorgegeven ondergrond van de geconstitueerde wereld.

De belangrijkste passieve wet van de motivatie is de wet van de associatie.
Onder associatie verstaat Husserl uitdrukkelijk geen “psychofysisch” proces
maar een ‘geestelijke’ wet van het zuivere ik, die psychofysische belevingen
pas constitueert.! In een heel ruime zin houdt de wet in, dat als een willekeu-
rige bewustzijnsinhoud M eenmaal samen met een  optreedt dan de tendens
bestaat dat bij een opnieuw optreden van M of van een aan M gelijke inhoud
ook c of iets dergelijks opgeroepen of geproduceerd wordt. Het herkennen
van een object berust daarmee al op associatie, want ‘het tegenwoordige her-
innert aan het reproductief tegenwoordig gestelde’? dat wat nu waargeno-
men wordt duidt op iets dat in het verleden waargenomen werd. Associatie is
dus heel algemeen een verwijzingsstructuur die op voorbije ervaring berust
en deze ‘wekt’3 Niet alleen waargenomen objecten worden gewekt maar ook
eigenschappen of momenten, die op hun beurt naar verschillende ervaringen
terugverwijzen. Met behulp van associatie worden herinneringen en waarne-
mingen tot één netwerk van eenstemmige ervaring samengevoegd.*

Associatie reikt ook in de toekomst of in het niet waarneembare ruimte-
lijke heden doordat ze het niet-waargenomene van te voren structureert. Zo
gaan we bijvoorbeeld ervan uit dat het patroon van een tapijt onder de tafel
gelijkvormig wordt voortgezet, of we ‘veronderstellen’ dat de wereld in het
komende uur op een vergelijkbare manier verloopt. Associatie is zo een pas-
sieve basisfunctie van het bewustzijn die het materiaal aanlevert waar alle
actieve functies op voortbouwen. Ze stelt de objecten in een compacte ver-
wijzingssamenhang beschikbaar, rangschikt ze volgens bekendheid en over-

1 HUAXI, p.117; HUAL § 39

2 HUAXI, p.121

3 HUATY, p.224 €.V.; EU, p.78

4 VGL. de paragrafen Godsdienstpsychologie en Evolutie in D. Mok, Het kwetsbare leven, Amsterdam 2012,
resp. p. 87 en 1.

120

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 ZELFBEWUSTZIJN EN TIJDELIJKHEID

eenkomst en schept dus een fundamentele wereld waarop we ons vervolgens
actief intentioneel, stelling nemend en waarderend kunnen beroepen.

De associatieve anticipatie van een ruimtelijke of tijdelijke horizon in
deze zin noemt Husserl horizon-intentionaliteit. Ze wordt een belangrijke be-
weegreden voor de overgang van de onveranderlijke fenomenologie, die Husserl’s
denken na Ideen 1 bepaalt, naar wordmgsgeschledems Intentionaliteit is nu geen

puur bedoelen meer van een obj . entlonahtelt wordt wezenlijk

ming, opgenomen. Zo schyfit i van (&n object een pr1nc1plele
en onvervulbare aanspraal '
ontwikkelde gedachte va en evidentie, @l op een congruentie tus-
sen denkproces en het wad e, bo daarmee aan betekenis
i I processen zijn principi-
eel onvolledig en in beweging, i open en steeds verder ver-
kenbaar. Het beschrijven van de wereld als onveranderlijk, als - zoals Witt-

genstein zal zeggen - [(ginminimsEsepeas——— o unste van cen tijde-

lijk zich verder ontwikkelend netwerk van intentionele processen.

§ 6 ZELFBEWUSTZIJN EN TIJDELIJKHEID
Doorzien we op deze manier steeds dieper de lagen van de gesteldheid van het
sub) ectdan blijke het aspect van de tij dehj kheid steeds belangrijker te zgn Dit

Z1jn analyse van temporele objecten zoals melo 1eén. Husserl's leermeesters

1 HUAIII/1, p.182

121



VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

Brentano en Stumpf hadden zich hiermee uitvoerig beziggehouden. De waar-
neming van melodieén heeft iets paradoxaals in zich omdat de verstreken
tonen immers niet actueel aanwezig zijn, dus ook van waarneming in strikte
zin geen sprake kan zijn. Weliswaar werd waarneming algemeen als partieel
en appresenterend getypeerd maar bij de tonen schijnt de zaak iets anders te
liggen. Terwijl we veronderstellen dat het object zijn achterkant tegelijkertijd
met onze waarneming van zijn voorkant heeft deze aanname bij melodieén
geen zin. Wat gebeurt er dus bij het waarnemen van temporele objecten?

Husserl begint de behandeling van deze vraag al in 1905 in zijn fenomeno-
logie-colleges over het innerlijk tijdsbewustzijn.! Hij sluit hier bij Brentano
aan die meende dat melodiewaarneming een fantasievoorstelling is. Het is
namelijk volgens Brentano een algemene wet ‘dat bij iedere gegeven voorstel-
ling zich van nature een continue reeks van voorstellingen aanknoopt die
allemaal de inhoud reproduceren van de voorafgaande, maar zo dat ze aan
de nieuwe inhoud steeds het moment van het verleden vasthechten’.? Het
waarnemen van een melodie zou dus in een reeks van reproducties van de
gehoorde tonen bestaan die met ‘tijdsmarkeringen’ zijn uitgerust. Derge-
lijke temporeel gemarkeerde reproducties zouden dan ook de oorsprong van
alle tijdsvoorstellingen vormen. Maar zijn gereproduceerde inhouden dan
soms niet tegenwoordig, vraagt Husserl nu, en zo ja hoe kan dan uit louter
tegenwoordige inhouden de idee van de tijd ontstaan? En wordt wat zojuist
gehoord werd in de fantasie wel werkelijk gereproduceerd?

Husser!’s repliek op de door Brentano ontwikkelde verklaring van de waar-
nemingen van melodieén bevat al de kern van zijn fenomenologie van de
tijdelijkheid. Karakeeristiek voor Husserl’s beschrijving van temporele ver-
schijnselen is dat zo-even verstreken evenals de geanticipeerde fasen van de
ervaring nog steeds van het veld van de waarneming zelf deel uitmaken, dus
in zekere zin ‘aanwezig’ zijn. In de primaire herinnering of retentie?, zoals hij
later zal zeggen, wordt de gehoorde toon, de oerimpressie, gemodificeerd als
daarnet geweest; hij zinkt doorlopend in het bewustzijn ‘weg’ en wordt daar-

1 HUAX, §§ 3-6
2 HUAX,p.11
3 RETENTION: vasthouden van wat voorbij is; PROTENTION: vooruitkijken op wat nog komt.

122

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 ZELFBEWUSTZIJN EN TIJDELIJKHEID

bij van retentie tot retentie zwakker tot hij ten slotte ongemerkt verzinke.!
Tegelijkertijd verschuift de oerimpressie langs een tijdslijn naar voren toe
en breidt voor zich een vergelijkbare continue reeks van primaire verwach-
tingen, protenties, uit. Het innerlijk tijdsbeleven bestaat uit dit constant naar
voren schuivend veld van retentie, oerimpressie en protentie. De retentionele
toon is daarbij geen nagalm van de aanwezige toon, het is geen intrinsiek
bevat alleen een ‘toonmoment’.

bestanddeel van de actuele waarncsa

Daarmee verruimt Husser| dgdffica van de dec[*@gheel-relaties tot temporele

objecten. Terwijl de tijdsvog i fantasieproduct was is

reproducerende herinnering van deze indruk. Roepen we een Voorbge tijdser-
varing in onze voorstel | gy c muzick, dan ervaren
we het waargenomene nog een keer in de fantasie, we reproduceren dus het
hele tjdelijk uitgebreide waarnemingsveld inclusief oerimpressie, retentie
en protentie. Hoewel de ervaring en de herinnerde melodie daarbij structu-
reel identiek zijn, kunnen ze toch fenomenologisch duidelijk onderscheiden
worden. Waarnemmg is een zelfgevende act, de herinnering niet. Het over-

CSSCI’IthCi tCIIlPOI‘CCI moment en tljgelgél!ela. Baarmee Worgt !C overgang

1 HUAX, p.31

2 ABSCHATTEN: afschaduwend, een vage voorstelling geven, prefigureren.

123



VI SUBJECTIVITEIT: IK, PERSOONLIJKHEID EN TIJDELIJKHEID

retentie-oerindruk-protentie bedoeld. Dat blijkt tiberhaupt de grondstruc-
tuur van alle bewustzijn te zijn.

Het verschil tussen waarneming en reproductie van tijdsobjecten helpt
Husserl met de kritiek op Brentano en zijn beschrijving van verschillende
tijdsvormen. In het waarnemingsveld van tijdsobjecten en het proces van alle
waarneming wordt de gegeven tijd of immanente tijd gevormd, die tijdstroom
waarin de waarneming plaatsvindt en die door het voortdurend naar voren
schuiven van de oerindruk wordt gekenmerke. Echter, in de reproductie
wordt objectieve tijd geconstitueerd, een duur bestaande uit tijdstippen die
in bepaalde verhoudingen tot elkaar staan, waarop ik steeds weer kan terug-
komen en die in iedere reproductie dezelfde blijft. Deze objectieve tijd wordt
vervolgens onderverdeeld in de innerlijke en de transcendente natuurtijd die
voor haar constitutie weer op intersubjectiviteit aangewezen is. De gegeven
tijd 1s die temporele structuur waarin de basale constitutieprocessen van het
bewustzijn verlopen, waarin het bewustzijn dus zichzelf constitueert.

Daarmee rijst de vraag naar de mogelijkheid van zelfbewustzijn: ‘Hoe is het
mogelijk om van een eenheid van de uiteindelijke constituerende bewust-
zijnsstroom weet te hebben’?! Husser] had in Ideen 1 aangeduid dat het trans-
cendentale ‘absolute’, het zuivere ik, niet het laatste is maar zelf ‘in een laatste
en waarlijk absolute’ wordt geconstitueerd.? Dit wordt nu begrijpelijk door-
dat meerdere typen van tijdservaring worden onderscheiden. Het zuivere ik
kan namelijk op twee manieren teruggrijpen op zijn ervaringsstroom. Ener-
zijds kan het zijn blik zo op een ervaring richten dat het deze in haar duur als
onderdeel van de fenomenologische tijd van de ervaringsstroom waarneemt.
Daarmee krijgt de ervaring een temporele ‘plek’ in de ervaringsstroom en
doet zich als subjectieve maar toch geobjectiveerde tijdsspanne voor.

De ervaring van de fenomenologische tijd zelf, een soort zichzelf-gewaarworden
in het beleven als een continue verstrengeling van retenties van retenties® beschouwt
Husserl als absoluut fundamenteel. Terwijl de eerste vorm van zelfbetrok-
kenheid een reflectief, objectiverend zich-betrekken op de eigen belevingen

1 HUAZX, p.80; VGL. Bernet-Kern-Marbach 1989, p.101 e.v.
2 HUAII/1, p.182
3 HUAII/1, p.183

124

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 ZELFBEWUSTZIJN EN TIJDELIJKHEID

inhoudt dat noodzakelijk altijd ‘te laat komt’ - telkens als tk mij op een oerindruk
richt zinke hij al in retentie weg -, is het tweede belevingstype een gewaarworden
van belevingen dat tijdelijk gelijktijdig met de belevingsstroom verloopt. De
twee typen van het tijdsbeleven zijn daarbij tegelijk typen van intentionali-
teit. Het pre-reflectief gewaarworden noemt Husserl ‘lengte-intentionaliteit
die in de loop van de stroom constant congruent met zichzelf is’! In de ‘dwars-

intentionaliteit’ staat het bewustzi ap cen oerindruk met haar reten-

ties en protenties gericht zo dat congruenti@got stand komt.

s geordnet, gerangschik:
gelijk is moeten ze zelf

De dubbele intentionalig
Voordat de inwaartse blik
prefenomenaal en preimmarg zijn, de belevfllgsstroom is niet alleen
voorhanden, hij verschijn®
inwaartse awareness, het gew

het diepste fundament van he vustzijn gfaarmee de voorwaarde voor
elke vorm van opbouw. Dit is de eigenlijke
zin waarin Husser! hetjgii pmund Huffecls

<o als absol d I Vorlefungen
zin als absoluut gegeven veronderstelt en  ,u¢ Phanomenologie des

zichzelf als transcententaal idealist laat zien_.[3]  inneven Zeitbewuftfeins

berausgegeben von

Martin Heidegger

Frefburg 1. Br.

consciousness and in the latter itself. HUA X, Zweiter Abschnitt: Analyse des ZeitbewufStseins. vGL.

DEC: me andspariariviodels: | enipordg 1 /1 L1USSE )

3 Brentano herintroduceerde met zijn opvatting over de intentionaliteit van het menselijk bewustzijn
een middeleeuwse notie in het filosofisch debat, en werd zo de vader van de fenomenologie. Dat laat-
ste trouwens, als positivist, zijns ondanks. vGr. V.d. Brink Oriéntatie in de filosofie, HFST. 9 §1 20073.

125



FL_M/.tﬁ/ﬂ//gG/-.%p 3 /f'f‘l
gl el ’“/2%) oy ok
ecu//,,/ﬂMW c v Jen < oer et
w,ﬂ.{;z/“’jf j{"‘/M S/’FM,
ofv/z/ﬁ,-z/ws-&}'wn/ s A, Lt _a;,,f-‘;

= i %’*

i Z4
e e e e
AU g e - —z ot

//;% 4/7./ /? ‘4,/ f—f/?/:""”b& %ﬁ‘fzﬁ«
Sale. . €7 Gn %/“f“/ e
Voo gt NG 5 U
ek v A-*«{/%’*vl"f H’&‘ﬁ’f#%
7 ./‘f(ra,e”/é""”a”

W.{i”m—ﬁg‘//{/"

ﬁ ! ’ Jﬁk/)’

126

Schrijfproef uit een Husserl-manuscript
Husserl-ArchivB1 21/95a

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK VII
DE CONSTITUTIEGEDACHTE

§ 1 OVERGANGEN

/IN DE Logische Untersuchungen — het ging Husserl om de vraag hoe ideale
objecten door het bewustzijn worden begrepen — kwam het intentioneel

object zelf alleen zo nu en dan in het vizier. ‘Voor de intrinsiek-fenomenolo-

wectiviteit zelf niets; ze is immers

gische benadering), schrijft hij hig

algemeen gezegd aan de act trgf€cendent’.! De r¥gie tussen act en object stelt

delijke correlatie tussen d irwording intentioneel
wordt ‘bezield” en het objcf. itel ten komt in het object
niet tot uitdrukking: Deze{le 1 ' § worden gewenst, in de
voorstelling voorgesteld, in i genomen

vorm met het introduceren van de epoche in 1905 en in Ideen 1 met een her-
formulering van de thquuisem—_-c dc mcthode van de
reductie en de daarmee samenhangende opening van de sfeer van het subject
wordt het intentioneel object nu in het veld van het bewustzijn geintegreerd
als te bepalen X. De functionele analyse van de acten in de Logische Untersuchun-
gen wordt daarbij met meerdere dimensies verruimd die in hun mogelijkhe-
den apriort beschreven kunnen worden, dus wezensbepalingen zijn.

de wis- en natuurkunde.

van mogelijke intenties: van alle mogelijke werelden.

1 HUAXIX/1, p.427

127



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

De beschrijving van de systematische correlatie tussen bewustzijn en wereld
die Husserl nu in vele aanzetten ten uitvoer legt noemt hij terugblikkend een
onveranderlijke fenomenologie, ze laat immers de tijd buiten beschouwing
en métde tijd het ontstaan van objecten en hun motivatiegeschiedenis. Pas in
Ideen 11, als Husserl door de analyse van de subjectiviteit naar tijdelijke struc-
turen verwezen wordt, komt deze statica, deze evenwichtsleer in beweging
en het begrip constitutie krijgt daarmee een essentieel temporele dimensie.
Tussen 1917 en 1921 ontwikkelt Husser! de genetische fenomenologie waarmee de
statische wordt onderbouwd en aangevuld. Zij houdt zich, zoals bij de analyse
van de subjectiviteit al gebleken was, anders dan de empirische psychologie
niet bezig met causale samenhangen maar beschrijft apriorische motivatie-
relaties in het zuivere ik.!

Husser]l maakt nu ook verschil tussen een onveranderlijke constitutie en
een genetische. Aan het ‘horizontale’ onderzoek van het zijn wordt een ‘verti-
caal’ onderzoek van het worden toegevoegd.? In een tekst uit de nalatenschap
beschrijft hij de ‘universele constitutieve fenomenologie” als een universele
leer van de bewuste waarnemingen ‘die correleert aan een universele leer van
de hoogste categorieén van mogelijke objecten en hun categoriale variaties’3
Laatstgenoemde leer is dus de wezensbepaling van de mogelijke bewustzijns-
objecten in athankelijkheid van fundamentele apperceptieve bewustzijns-
processen. Een ‘universele fenomenologie van de algemene bewustzijnsstruc-
turen’ — dus een leer zoals ze in de Logische Untersuchungen begonnen werd -
gaat aan haar vooraf en een fenomenologie van de genese voltooit haar.# De
constitutieve fenomenologie vervult aan de ene kant de rol van een overgang
en van een verbindende schakel, maar Husserl noemt nu ook de fenomenolo-
gie in haar geheel constitutief.> Hierna lopen we enkele grondbegrippen uit
deze constitutieve fenomenologie na.

1 VGL. Bernet-Kern-Marbach 1989, p. 181 e.v.
2 Welton 2003, p. 260

3 HUAXI, P.340

4 lc

5 BW6, p.142

128

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 NOESIS EN NOEMA

§ 2 NoOisIs EN NOEMA

Husser!’s belangstelling richt zich dus nu op de vraag naar de correlaties tus-
sen bewustzijn en al zijn objecten. De analyses van de Logische Untersuchun-
gen zijn door hun functionele karakter ontoereikend. ‘Want daarmee zijn
we er nog helemaal niet’ - schrijft Husserl - ‘dat je zegt en inziet dat ieder
voorstellen op het voorgestelde, ieder oordelen op het geoordeelde enzovoort
betrekkmg heeft.! Het transcendgg
het zuivere bewustzijn — het g erzocksterrein g de epoche - en het waar-

igt nu zelf in het domein van

begrepen en beschreven
worden zoals ‘het zich in

Het verschil tussen dat I iek 1 stzijnsstroom besloten
ligt en de objecten die zic} ' geef @ usser] daarbij niet op,
wel modificeert hij in § 41 v¥ finscendentie. Niet alleen

over de bewustzgnsstroom als ‘transcendent” het verschijnen van iets is niet
zijn eenzijdige schakeri g mgemissiem: 2 n ons verschijnt. Zo
is de waargenomen computer wel als iets identieks in de waarneming bewust
maar hij is niet als iets identieks ‘intrinsiek” in het bewustzijn besloten. Zo
wordt het transcendente object zelf een fenomeen dat door het epoche syste-
matisch ‘gereconstrueerd’ kan worden.

Laten we zo kijken naar de relatie tussen de act als intrinsiek onderdeel van

sche reductie onze navenante existentie-aannames tussen haakjes, dan staat

1 HUAIII/1, p.200

129



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

er voor ons toch een bloesemende appelboom in de tuin die plezier oproept,
dat wil zeggen een verschijnsel dat in zijn bepalingen aan onze noésen corre-
leert en daarom ook voor een systematische wezensanalyse toegankelijk 1s.!
De opdracht is dan om de waarnemingsnoéma van de bloeiende appelboom -
te verklaren als ‘zin” van de noétische belevingen.

Gaat het hier over het ‘aan elkaar beantwoorden’ of ‘correleren’ van noésis (het
denken) en noéma (denkbeeld), dan niet in de zin dat noétische en noématische
onderdelen of momenten zich tegen elkaar laten afspiegelen. De vormenleer
van de noéma’s is geen ‘spiegelbeeld’ van de vormenleer van de noésen.? Zo
beantwoorden bijvoorbeeld aan homogene kwaliteiten van een dingnoéma
allerlei ‘gegevenheidswijzen’ in de daarbij horende acten. Elke nieuwe waar-
nemingsact van de bloeiende appelboom is wat dit betreft anders, de ‘eigen-
schappen’ die daarmee onderscheiden worden blijven dezelfde. De kwestie
van de werkelijke overeenkomsten is, zoals Husserl zegt, ‘met grote, nog heel
erg op verheldering aangewezen problemen behept’? hij kan in elk geval niet
algemeen maar alleen concreet aan de had van individuele noétisch-noémati-
sche typen verhelderd worden.

We bekijken een noétische act in eidetische variatie. Dan veranderen we bv.
bij gelijkblijvende inhoud de kwaliteiten uit de Logische Untersuchungen’. Zo
kunnen we de bloeiende boom waarnemen, herinneren of als mooi beoorde-
len. Elke keer presenteert hij zich aan ons in de kern als dezelfde boom met
enkele wisselende kenmerken van verleden of schoonheid. Variéren we de
zakelijke inhouden zonder de appelboom uit het oog te verliezen, betrekken
we ons op deze dus bijvoorbeeld als ‘de plek van de merels om te nestelen’ of
als ‘het ding in de hoek van de tuin’, dan blijft hij nog steeds dezelfde boom
maar vertoont uiteenlopende inhoudelijke eigenschappen.

Hetnoéma heeft dus ‘lagen’ die analoog aan de actstructuren ‘om het noéma
heen liggen”: Het volledige noéma dat aan de complexe act beantwoordt bevat
alle bepalingen die in de act besloten liggen, ook die van kwaliteit.#

HUAIII/1, P.204
HUAIII/1, P. 230
HUAIII/1, p. 231

a2 W N =

VGL. de uiteenzetting in HUA I11/1, p. 297 e.v en § 133.

130

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 NOESIS EN NOEMA

De bloeiende appelboom als object van de waarneming vertoont dan alle
eigenschappen van zulke objecten zoals de voor waarnemingen kenmerkende
partiéle gegevenheid. De beschrijvingen waarmee het object in de act bedoeld
wordt, vormen de noématische kern van het object, hier dus ‘appelboom’,
‘bloeit’, ‘staat in een tuin en ‘ruike heerlijk’. Aan deze zakelijke bepalingen
wordt die aanschouwlijke ‘volledigheid’ nog toegevoegd waarmee het object

belder waargenomen, vaag her-

bedoeld wordt of gegeven is, bijvog
#?) figuurlijk verd

innerd of alleen (zonder ‘volhg dersteld (signitiy vermeinter).
i bin te voorschijn als het
pen identick gewaand
wordg, in zekere zin als he icale subject vajlide verschillende predi-
n ‘centraal noématisch

zijn mogelijke predica-

catieve bepalingen. Husse

pure eenheidspunt’ of ‘het noématisch object zonder meer’.!
Het pure object is dus nimmenngegeemei 2 ngeduid’ maar een
‘moment’, een athankelijk abstract onderdeel van het volledige noéma.
Het noéma ﬁeeft dus vier (agenz
Het volle noéma
De noématische kern

de kern in het ‘hoe’ van zijn gegevenheidswijzen

EOI‘HCIHCH. Elt VﬁtWI_]St naar Iiet VCISCi!l' m ge EthI!COI‘CUSCi!C pOSItIC van

1 HUAIII/1, p.30

131



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

beide denkers. Terwijl Frege drie van dergelijke domeinen onderscheidt, de
psychologische, de fysische en de logische wereld, vallen deze in dat opzicht
bij Husserl na de fenomenologische reductie in het bewustzijn zo samen dat
ze daarin geconstitueerd worden. Het referentiepunt van de acten (het pure x)
is daarom ook geen te isoleren stuk wereld. Het is het x van die veranderlijke
noétische bepalingen die in dit stuk wereld een synthese bereiken. Het is in
zekere zin een knooppunt in het netwerk van de overtuigingen, geen object
in een wereld die los daarvan bestaat.

Tegenover de natuurlijke instelling wordt de benadering nu simpelweg
omgedraaid: wat we daar als het objectieve voorwerp zien, als iets dat los van
onszelf staat en vanuit velerlei gezichtshoeken en beschouwingen toegan-
kelijk is, doet zich nu voor als een abstractie uit alle mogelijke intentionele
acten met het identicke referentiepunt als snijpunt van mogelijke noésen.

§ 3 BEWUSTE WAARNEMING EN HET INHOUD-OPVATTING-SCHEMA
Voordat Husserl in Ideen 1 het verschil tussen noésis en noéma ontwikkelt intro-
duceert hij een ander verschil dat al in de Logische Untersuchungen voorkwam.
Belevingen bevatten ten eerste primaire inhouden, d.w.z. gewaarwordingen of
zintuiglijke gegevens zoals kleur of pijngewaarwordingen, en ten tweede in-
tentionele momenten die deze gegevens ‘bezielen’ of met zin uitrusten, ze in-
tentioneel duiden. Husserl spreekt nu van stof en vorm of zintuiglijke hyle en
intentionele morphe. Uitdrukkelijk beperke hij dit verschil tot het statische be-
naderingsniveau dat ervan afziet om ‘in de donkere dieptes van het laatste be-
wustzijn dat alle belevingstijdelijkheid constitueert” af te dalen. Hij stelt dus
niet de vraag naar de constitutie van de ‘stoffen’ zelf.! De stoffen worden in de
noésen op een typische manier ‘opgevat’ en net als in de Logische Untersuchun-
gen tot intentionele belevingen ‘gemodelleerd’.? Ook zintuiglijke waarnemin-
gen zijn in deze zin ‘opvattingen’, appercepties van stoffen.(®)

Dat tussen gewaarworden en opvatten in deze zin te onderscheiden is vindt
Husserl in de Logische Untersuchungen volkomen duidelijk.> Maar hoe dieper

1 HUAIII/1, P.191V; VGL. HUA XVII, P.292
2 XIX/2,p.761
3 HUAXIX/1, P.397

132

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 BEWUSTE WAARNEMING EN HET INHOUD-OPVATTING-SCHEMA

hij afdaalt in de constitutielagen van het bewustzijn, des te twijfelachtiger
wordt dit functionele model. In een manuscript uit 1921 definieert hij bewus-
te waarneming als intentionele belevingen ‘die in zichzelf van iets bewust zijn als
gepercipicerd wat daar niet zelf in gegeven is’.! Door dit meer aan niet gege-
ven inhoud motiveert de apperceptie het subject om tot vervollediging over te
gaan. Het houdtdus in zekere zin een dlynamlsch moment van de intentionaliteit in.
@2 van het schema van inhoud

Daarin manifesteert zich een Qag
wenologie. Wanneer Husserl

dolijkheid afdaalt valt het

r niet meer op dezelfde

en opvatting die typisch is vodPde geneusche e

manier overeind te houd rmale und trans@hdentale Logik verklaart
hij nu dat er ‘ook in de im het ego geen objecten
op voorhand en geen evidel'g icdflleen omvatten wat al op
voorhand is’2 Ook de objectent i gficid van het ego, de gewaar-

wordingen, moeten uiteindelijk als geconstitueerd worden opgevat en in hun
constitutiegeschiedeni

Het onderzoek van het innerlijk tijdsbewustzijn? vormt het motief voor het
liquideren van het schema van inhoud-opvatting. Het is met name de reeks
van memorie (Retention)-oerindruk-protentie die tot een doordenken van dit
schema dwingt. Een direct gehoorde toon die retentioneel wegzinkt bestaat

niet in een toongewaarwordln die als herinnerd wordt opgevat ‘Het reten-

2 HUAXVIIL, p.292

3 HUAX; VGL. hiervoor blz.131.
4 HUAX, p.31€.V.

133



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

sche optiek geliquideerd: de ‘gegevens’ worden nu in een stroom geconstitu-
eerd die op zijn beurt zelf pas de objectieve tijd voortbrengt en waarin de ge-
gevens vervolgens als gegeven feiten van het bewustzijn verschijnen.

Husserl’s beschrijving van deze fenomenologie van het ‘nu’ herinnert niet
toevallig zo nu en dan aan mystieke geschriften. Omdat de tijd pas in deze
stroom geconstitueerd wordt heeft deze stroom zelf geen tijd, hij kan sneller
noch langzamer verlopen, het is een stroom van constante verandering. ‘Ver-
volgens ontbreekt hier ieder object dat verandert. En voorzover zich in ieder
proces ‘lets’ afspeelt gaat het hier niet om een proces. Er is niets aanwezig dat
verandert en daarom kan ook niet invol sprake zijn van iets dat duurt’! In de
waarneming van hun constitutie worden de gewaarwordingen dus evenzeer
opgelost als de tijd waarin ze zich ‘bevinden’

De nieuwe definitie van de bewuste waarneming volgt nu niet meer het
inhoud-opvatting-schema maar het principe van de motivatie. Zo stelt Husserl
in deze Husserliana over de statische en genetische fenomenologie een andere
definitie voor van de bewuste waarneming: een bewustzijn dat zich niet alleen alge-
meen van tets bewust is, maar zich van dit iets tegelijk als motiverend voor iets bewust
is, [...] dat op dit andere duidt als iets dat daarbyj hoort, daardoor gemotiveerd wordt.?
Want, zo betoogde hij eerder, bestaat er geen bewustzijn (geen aanwezigheidsga-
leryj van de belevingsstroom) dat niet, zoals de toonwaarneming, over zichzelf heen
grijpt. Ieder bewustzijn heeft retentionele en protentionele horizonten die nu als
bewuste waarnemingen worden opgevat. Daarbij gaat het niet om totaal wil-
lekeurige toevallige samenhangen maar op zijn minst deels om ‘oerwetten’ die
even universeel geldig en te beschrijven zijn als de retentionele momenten van
de toonwaarneming. Tot deze ‘oerwetten” behoort ook de wet van de associatie
waarbij het bewustzijn van één inhoud overgaat naar een andere. Hier ligt de
fundamentele structuur van de belevingsstroom:

<Een stroom van een voortdurende genese, geen (outere recks maar ontp (ooiincq, een
ontstaan vanuit de strikte wetten van oorzaak & gevol;gﬂ

1 HUAX,pP.74

2 HUAXI, p.338

3 HUAXI, p.339. [VGL. R. Otto: Het heilige, HFST. 8 Overeenkomsten en andere gevoelens,
§ 2 Wet van de gevoelsassociatie, Amsterdam 2012 p.109.|

134

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 BEWUSTE WAARNEMING EN HET INHOUD-OPVATTING-SCHEMA

§ 4 ONVERANDERLIJKE EN GENETISCHE FENOMENOLOGIE

Husserl beschouwt de statische fenomenologie als noodzakelijk bestanddeel van
de hele fenomenologie en accepteert voor deze vorm van beschrijving dus
ook het inhoud-opvatting-schema. De onveranderlijke fenomenologie wordt
voor Husserl met het verschil tussen noésis en noéma gefundeerd. Ze gaat
van de als noéma’s gegeven ideale of reéle objecten uit en onderzoekt hoe ze
in het bewustzijn * gegeven word goésen daaraan beantwoorden

zocht ‘in het hoe van zijn f#paal ' i@ bewustzijn en vanuit
nt. Onveranderlijk wil
ch, want ook onveran-

de vraag welke wezenseige
daarbij beslist niet zeggen

diger bepaald wordyt, steeds ‘vollediger” in zijn presentatie wordt en daardoor
ook steeds meer het kar sim—t——hji iy i—

De volgorde en de relaties die in een dergelijke analyse de volgorde bepa-
len worden als bij het object horend opgevat, het zijn abstracte tijdstippen
in een gegeven systeem van een ‘zich tonen’ en ‘zich manifesteren’, van een
intentioneel bedoelen en verwezenlijking. Zo kunnen we ons indenken dat

..] werkelijk eerst in de gegevenheden van het laagste niveau alleen

1 [VGL. systeempedagogiek: fenomenologische pedagogick gebaseerd op waarneming, zie blz. 290 e.v.]
2 HUAX,P.125
3 HUAXI, P.340

135



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

ming in nieuwe zin, d.w.z. door het teruggrijpen op voorbije en het vooruit-
grijpen op toekomstige bevindingen ontstaan (wordingsgeschiedenis), niet hoe
zij als pasklare resultaten met het bewustzijn samenhangen. De fenomeno-
logie gaat daarmee van een zuiver beschrijvende over naar een verklarende. Ze
beschrijft bijvoorbeeld de passieve genese, met name de associatie, waardoor
dingen onwillekeurig aan het bewustzijn gegeven worden. Ook de praktische
betrokkenheid van het ik, de actieve genese zoals bij het toeschrijven van pre-
dicaten, maakt deel uit van haar thema’s en de samenhang tussen activiteiten
passiviteit, bijvoorbeeld de manieren waarop het geconstitueerde habitueel
en daarmee passief wordt.

Als verdere thema’s van de genetische fenomenologic noemt Husserl ook die
wetten die een homogene ‘monade’ bepalen en de typen van mogelijke mo-
naden; de verbindingen van monaden en de bijbehorende kwesties van de in-
tersubjectiviteit, de constitutie van de leefwereld als een homogene wereld
voor de monade en de metafysische vragen naar de mogelijkheid van een we-
reld.? De genetische fenomenologie heeft een universele reductie nodig die
niet meer wereldaspecten partieel ‘tussen haakje zet’, maar het hioe van de con-
stitutieprocessen in het bewustzijn onmiddellijk observeert.2 De genetische
fenomenologie is eigenlijk een wetenschap van de bewustzijnsprocessen en
reikt ook thematisch vaak in domeinen die nu (maar niet via epoche) door de
cognitieve wetenschappen worden onderzocht.?

§ 5 DE OPBOUW VAN DE WERELD

Hierna zullen we stapsgewijs de geleidelijke, deels onveranderlijk deels gene-
tische constitutie van de objecten nalopen zoals Husserl ze in Ideen 11, de Car-
tesianische Meditationen,# in Erfahrung und Urteil® en in de colleges over passieve
synthese® voorstelt.

HUAXI, p.342 €.V.
VGL. 5.2

VGL. 10.5

HUAT

EU

A N1l A W N R

HUA XI

136

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 DE OPBOUW VAN DE WERELD

“Der Logische Aufbau der Weltis het boek waarin Carnap Husserl’s constitutie-
systeem heeft getekend. Daarbij heeft hij, ove-

DER LOGISCHE rigens zonder te wijzen op opvallende overeen-
AUFBAU DER WELT | komsten, het voornaamste oogmerk gericht op
een formalisering van de aanpak: in wezen een

RUDOLF CARNAP

kwantitatief-theoretische reconstructie.
De _toummi gic wordt vaak aan Husserl ont-

M WELTKREIS-VERLAG 3 ; i
R 9. Cafffap volgt in grote lijnen

worden eerst de visuele dingen, dan het eigen
lichaam, het terrein v —————cmingswereld en de
natuurwetenschappelijke wereld geconstitueerd, voordat Carnap bij het psy-
chisch vreemde en bij de constitutie van de geestelijke objecten uitkomt.
Eerder werd al getoond hoe de constitutie-analyse te werk gaat: In een veld

van objecten of gegevens tekenen bepaalde typen zich daardoor af dat ze aan

1 HUAXI, p.141; Aufbau, § 68
2 EU, P.75
3 EU, p.24

137



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

Deze uitgelichte data verbinden zich associatief met andere op basis van ge-
lijksoortigheid of verschil.* Gelijkheid van gegevens maakt dat deze laatste zelf-
standig tot bewustzijnsmatige eenheid, een soort verwantschap, worden ver-
enigd. We kunnen dus niet anders dan enig roodverschijnsel als inzicht van een
specie ‘rood” ervaren. Daarin verschilt passieve associatie van actieve, waarbij
de verbinding min of meer zelfstandig verloopt. Verwantschap is gradueel en
kan gedeeltelijk optreden of volledig zijn (congruentie). Worden bevindingen
van gelijke aard in het tijdelijk verloop van de bewustzijnsstroom herhaald,
dan vindt een soort over het ene bewustzijn heenschuiven van het andere? plaats, de
beschouwde eenheid breidt zich in de tijd uit. Zo blijkt uiteindelijk dat door
verbinding van identieke of gelijke kleurgegevens op meerdere objecten ‘de-
zelfde kleur” wordt waargenomen. Door een omvattende homogeniteit van de ge-
gevens die daarin voorkomen worden zintuiglijke velden ontwikkeld: Zichtbaar-
heid wordt door visuele, het tastbare door voelbare gelijkaardigheid verbonden enz.3

Husser]l maakt nog op andere oerwetten van passieve synthese attent die
het veld van het bewustzijn ordenen zoals de belevingsduur of de intensi-
teitstoename. Ordening maakt meer indruk dan wanorde. Een gelijkmatig-
heid in een veld dat verder rommelig is wekt belangstelling. Het valt sterker
op in het bewustzijn dan versnipperde details. Genetische fenomenologie kan zo
beschrijven hoe op grond van een bepaalde structuurorde objecten worden
vastgesteld die dan de basis van actieve synthese vormen.

Onze dagelijkse bevindingen zijn geen kale data maar complexe noéma’s:
tijd-ruimtelijke objecten, mijn eigen lichaam, andere mensen, culturele
objecten, geestelijke objecten. Dit zijn ook tegelijkertijd de grote constitutie-
niveaus van Husserl en Carnap in opklimmende volgorde. We vragen ons af
hoe deze objecten op basis van die objecten die passief begonnen ‘te voorschijn
komen’, op welke manier we dus eerst in de gekleurd of tactiel samenhan-
gende zintuiglijke velden tijd-ruimtelijke objecten gaan waarnemen. De con-
stitutie-analyse laat zien dat dergelijke dingen op hun beurt door bepaalde
‘ordenende structuren’ worden gekenmerkt. Zo hebben waarnemingsdingen

1 HUAXI, p.129
2 HUAXI, p.130
3 HUAXI, p.138;Auﬂmu, §115

138

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 DE OPBOUW VAN DE WERELD

in hoge mate identieke gedaantes, hun plek is principieel veranderlijk, ze
reageren op een bepaalde manier op stoten en drukken etcetera. Daarbij ver-
wijzen de verschillende lagen apperceptief naar elkaar: een materieel lichaam
dat ik in de ruimte gezien heb laat mij bijvoorbeeld bepaalde tactiele gewaar-
wordingen ‘protenderen’ of omgekeerd: betast ik iets in het donker, dan ga ik
ervan uit dat ik bij licht een object vind. Het lichaam is eenheid maar ook een

‘index voor een veelheid van ervarj

Tijd-ruimtelijke objecten den aanvankelW§l ‘zelfvergeten’ geconstitu-
eerd, dat wil zeggen zonde | van het subject en zijn
toestanden al wordt opgeflerke, ankelijkheid erbij, dan
tekent het eigen lichaam{ii mtelijk object af. Het

lichaam is ten eerste ‘bij 2 ijk aanwezig’? Boven-

den ze kleiner, houd ik mijn ogen dicht dan verdwijnen ze uit beeld. Ieder
verschijnend aanschou yijinsimgissafasmsssmiominm . . cpunt op het eigen
lichaam’ dat om zo te zeggen het nulpunt van de waarneming is. Ook hier
bestaan solide ‘motivatierecksen’ en protenties: deze oogbeweging zal bij-
voorbeeld die verandering tot gevolg hebben.#

Twee gewaarwordingsreeksen die functionele relaties met elkaar onderhou-

Olld C CLUCIO uicddatneroewt x avewt [=van-1e . D
van het leven van de geest: het waarnemen is altijd waarnemen-van-iets, het verlangen is verlangen-naar-
iets, enz. Levinas beklemtoont dat het woord intentionaliteit impliceert dat het bewustzijn bezield is
door doelgerichtheid. Het is een auf-etwas-hinauswollen. vGL. Levinas Tussen ons, Baarn 1994, p.185].

139




VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

Het lichaam wordt algemeen gekenmerkt doordat het als het enige ding der-
gelijke gelijktijdige gewaarwordingen toelaat: ik kan mijn eigen lichaam zien,
aanraken en de aanraking voelen of, doordat ik het beweeg, mijn zintuiglijke
waarnemingen op een karakteristicke manier veranderen.?

Niet alle verschijnselen zijn van mijn lichaam athankelijk: dingen verande-
ren hun kleur niet alleen omdat ik een gekleurde bril opzet maar ook omdat
ze met een gekleurde schijnwerper worden belicht. Door deze verandering
van de waargenomen objecten in athankelijkheid van andere objecten wordt
de idee causaliteit geconstitueerd.? Causaliteit is volgens Carnap niets anders
dan functionele afhankelijkheid van een bepaalde aard.? Ze wordt, in zoverre ze
niet als athankelijk van het eigen lichaam ervaren wordt, als ‘objectieve’ rela-
tie opgevat; door haar wordt vervolgens een transcendente natuurweten-
schappelijke wereld als wereld onder causale wetten geconstitueerd.

De constitutie van andere mensen en van de intersubjectieve wereld is de
volgende taak van het systeem. Husserl is druk met dit thema in de vijfde Car-
tesiaanse Meditatie. Al in Ideen 11 ontwikkelt hij de grondgedachten (zie hoofd-
stuk 6). Carnap, die de constitutie van de hogere niveaus alleen schetst, volgt
Husserl hier heel duidelijk al gebruike hij het woord inleving niet. We geven
hier voor de afwisseling Carnap weer: In de Aufbau worden eerst de biologi-
sche objecten (Husserl: animalia) als speciale categorie van de tijd-ruimtelijke
dingen gekarakteriseerd waarvan vervolgens weer de mensen als die biologi-
sche dingen worden gescheiden die aan ‘mijn eigen lichaam’ gelijk zijn.

Het proces dat Husserl als invoelend of appresentatie omschrijft, de ‘over-
dracht’ van mijn eigen innerlijkheid op het andere lichaam, berust bij Carnap op een
systeem van gestructureerde aanduidingen die zich in het solipsistisch sub-
jectal vertonen zoals de samenhang tussen bepaalde lokale gewaarwordingen
en tastoppervlakken. Zie je een ander ‘beleefd lichaam’ dat bv. met een naald
gestoken wordt, dan is de pijn die je zelf zou voelen in de aanblik ‘co-present’.4
Op dezelfde manier wordtaan de ander op grond van lichamelijk zichtbare (of

1 HUAIV, p.158 e.v.; Aufbau, § 129, Mein Leib
2 HUATV, p.59; Aufbau, § 165

3 Lc;|‘betrekking van oorzaak en gevolg’]
4 Husserl: Hij wordt geappresenteerd.

140

Inkijk-exemplaar © 2/17



5 DE OPBOUW VAN DE WERELD

ook taal-) tekens een ziel toegeschreven. Het lijfelijk aspect van de uitdruk-
king is dat bij één klasse van processen in mijn eigen psyche, die vaak met
bepaalde waarneembare fysieke processen in mijn eigen lichaam voorkomen,
de klasse van deze fysicke processen als ‘uitdrukking’ wordt ingedeeld.! Het
zogeheten ‘psychisch vreemde’ wordt dan zo gevormd ‘dat op grond van de
fysicke processen in een mens met behulp van het eerder geconstitueerde

aspect van de uitdrukking aan dezggs hische processen worden toege-

De vergelijking tussen en Carnaps Aufbau kan

dus op alle afzonderlijke ; wel gaan beide syste-
men op een beslissend pu ert de constitutie kwan-
titatief-theoretisch te recon fijkheidssferen’ definieert

Logische Untersuchungen als ongeschikt van de hand gewezen.? Carnap heeft
met zijn nominalistisc gy  ccmene objecten tot
bijzonderheden te reduceren om zo de ideatie te omzeilen. De kritiek van
Goodman in 1966 op de Aufbau, namelijk dat het procédé onder het probleem
van de coéxtensionele eigenschappen valt, is bij Husserl al te vinden.# Consti-
tutie kan eidetische reductie niet buiten beschouwing laten.

2 Aufbau, § 140
3 HUAXIX/1, tweede Logische Onderzoeking, §§ 4-5; vGL. hierboven 4.3

4 Nelson Goodman, The Structure of Appearance, Indianapolis 1966

141



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

listische en navenant realistische posities berusten echter op bestaansaanna-
mes: een realistische positie beweert algemeen dat er dingen los van het den-
ken bestaan; een radicale idealist echter beweert dat alleen het bewustzijn zelf
bestaat. Daarom schrijft Husserl in het Nachwort bij Ideen 1 dat zijn fenome-
nologie ‘allesbehalve één van de gebruikelijke onderhandelingen tussen idea-
lisme en realisme is en door geen argumenterende bezwaren daarvan getrof-
fen kan worden’.!

Husserl had de wezens van immanente bewustzijnsbelevingen buiten de
epoche gehouden omdat ze ‘absoluut zelfgegeven’ zijn. Tegelijk had hij aange-
toond dat we aan deze belevingen geen ‘realiteit’ in de zin van de tijdruimte-
lijke, intersubjectief gegeven dingen kunnen toeschrijven. Husserl heeft niet
voor het bestaan van het absolute bewustzijn gepleit, maar aangetoond hoe
we van dat wat ons het meest zeker gegeven is, uitkomen bij dat wat alleen
inductief voor ons ontsloten wordt en waarin de betekenis van ‘realiteit’ in de
totaliteit van onze gevoelsverbanden bestaat.

Laten we, even los van de epoche, bezien in hoeverre Husserl’s systeem als
idealistisch of realistisch te typeren valt. Door zijn taalgebruik ontstaan er snel
begripsverwarringen. In Logische Untersuchungen is Husserl in die zin (begrips-)
realist dat hij het bestaan van species veronderstelt. Hij neemt een positie tus-
sen Plato en Aristoteles in als hij meent dat er ook niet-veraanschouwlijkte
species bestaan.? Toch noemt hij zelf dit standpunt idealisme, waarmee hij
zich tegen het relativistisch en empiristisch psychologisme afzet, maar voegt toe
dat dit ‘geen metafysische theorie is maar die vorm van kennistheorie die het
ideale als voorwaarde van de mogelijkheid van alle objectieve kennis erkent
en niet psychologistisch wegpraat’3 Ook in zijn theorie van de intentionali-
teit - die dingen in de buitenwereld toch gewoon veronderstelt - toont Hus-
serl zich in de Logische Untersuchungen realistisch. De fenomenologen uit Got-
tingen en Miinchen waren soortgelijke realisten.#

1 HUAYV, p.151

2 D.W. Smith 2007, hoofdstuk vier
3 HUAXIX/1, p.112

4 VGL.Reinach 1989

142

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 IDEALISME EN REALISME

Husserl verstaat het verwijt van het idealisme in de regel alsof hij het bestaan
van de buitenwereld ontkend zou hebben. Dit verwijt wijst hij expliciet van
de hand: ‘Het fenomenologisch idealisme ontkent het werkelijk bestaan van
de reéle wereld (en allereerst van de natuur) niet, alsof het zou bedoelen dat
het een schijn is waarvan het natuurlijk en het positief-wetenschappelijk
denken, hoewel ongemerke, het slachtoffer zou zijn. [...] Dat de wereld bestaat,
dat ze in de continue [...] ervaring i
strekt buiten kijf”.! Merk op ddin dit citaat he
met de ‘continue ervaring a

Als positie die aan zij

piversum gegeven is, staat vol-

gstaan van de buitenwereld

schouwt Husserl de stell [..] op zijn
beurt als verschijnsel, resp eronderstelling van iets
anders dat daar innerlijk vré Bcheiden 1s’, van een ‘ding
op zich’ zou moeten worden b Bsitie noemt Husserl in Ideen

I ‘realisme’ of ook wel ‘gewoon realisme.” Husserl wijst dus de gedachte af
dat er principieel niet k insingemsissmsmsismomicn zijn. Daarentegen
toont hij aan dat we onmiddellijke toegang hebben tot de ‘buitenwereld’ die
daarmee natuurlijk eveneens verondersteld wordt.3 Husserl grenst zijn posi-
tie tegen het gewone realisme af in de paragrafen 93 tot en met 95 van de For-
male und transzendentale Logik, in het Nachwort tot de Ideen in 1930,% in de Carte-
sianische Meditationen en in de Krisis.5

men.
heldert de

wat ons °

1 HUAV, p.152
5> P10, > > . >

3 VGL. de bezw. tegen de beeldentheorie in L.U. (HUA XIX/1, p.436 vv; 00k HUA I11/1, p.89 €.v.
4 HUAYV, p.138-162
5 HUA 1, bv. §§ 11, 40-41 (Cartesianische Meditationen) en HUA VI, §§ 41-43, 50-52, 72-73 (Kisis).

143



VII DE CONSTITUTIEGEDACHTE

onze bepaalbaarheden en gegevenheden onathankelijk bestaan is daarom
letterlijk zinloos; wie deze toch stelt heeft de zin van het fenomenologisch
project niet begrepen.

In Husserl'’s incidentele empathische getuigenissen van het absoluut karak-
ter van het bewustzijn mogen we daarom niet de verwijzing naar de zinver-
heldering over het hoofd zien. In Ideen 1 zegt Husserl ooit dat een hypertrans-
cendente wereld zoals de gewone realist haar propageert ‘logisch denkbaar’
(in de zin van ‘theoretisch denkbaar’) maar ‘zakelijk absurd’ (in de zin van
‘fenomenologisch absurd’) is. Een dergelijke wereld zou namelijk feitelijk
moeten kunnen bestaan zonder voor een mogelijk ik ‘als aantoonbare een-
heid van zijn ervaringssamenhangen’ ervaarbaar te zijn,! want dit is juist de
zin van ‘werkelijke wereld’. Als Husserl dus zegt dat iedere mogelijke wereld
‘tot in mijn ervaring en in die van ieder ik [moet] kunnen reiken’,? dan bete-
kent dit: een wereld waarvoor dit niet geldt is in strijd met een fenomenolo-
gisch opgehelderd wereldbegrip en is daarom geen wereld. Alleen al de voor-
stelling daarvan brengt immers (juist omdat dit de zin van ‘wereld” voor ons
is) de samenhang met mijn ervaring tot stand.

Ook in de gewone zin mag Husserl’s opvatting uiteindelijk niet als ‘idea-
listisch” worden verstaan. Terwijl Husserl’s ontwikkeling meestal zo gelezen
wordt dat hij bij een idealisme in Ideen I en daarna uitgekomen is, kun je de
ontwikkeling ook omgekeerd interpreteren. In de Logische Untersuchungen richt
Husserl zich tegen het gewone realisme met zijn aanname van het onkenbare
maar werkelijke ding op zich, maar is tegelijkertijd overtuigd van het feit dat
mentale acten in verschijnselen of gewaarwordingen zijn gefundeerd die ze
‘Interpreteren’. Beide posities staan in zekere zin in conflict met elkaar omdat
het realisme juist zijn stelling met een versie van de tweede aanname fun-
deert. Het transcendentaal idealisme ‘geneest’ dit conflict doordat het van een
constitutieve correlatie tussen bewustzijn en wereld uitgaat, maar daarmee
ook het latente idealisme van de Logische Untersuchungen blootlegt.

Doordat Husserl het schema van opvatting en inhoud opgeeft wordt ver-
volgens een weg geopend voor een echte overwinning van het verschil van

1 HUAIII/1, p.102
2 HUAIII/1, P.103

144

Inkijk-exemplaar © 2/17



6 IDEALISME EN REALISME

wereld en bewustzijn. De belangrijkste aanwijzing daarvoor is het feit dat
bewustzijnsprocessen in ‘verschijnselen’ zijn gefundeerd, die schakeringen
van waargenomen objecten zijn en door middel van passieve synthese tot
‘zintuiglijke gegevens” worden geconstitueerd. Als Husserl schrijft dat het
waargenomen object in de waarneming ‘zelfgegeven’ is of dat de waarne-
ming ‘tot in de dingen’ reikt, dan moet de reden niet daarin gezocht worden

dat waargenomen dingen ‘bew den’ zgn (zoals het ‘realisme’

keringen belevingen - een g 1jd is met Husser!’s kri-
tick op de beeldentheorie! - ' ' actieve constitutie van
het subject onderhevig zi pbment kan niet passief
geassocicerd worden met &g too oodmomenten krijgen
in het bewustzijn volgens h¥gy ei gen de structuur van de

Ook de gedachte van een synthetisch apriori - inhoudelijke wezenswetten
die het netwerk van ‘g cdcre toon heeft een
intensiteit’ - pleit ertegen dat het bewustzijn de wereld volledig zou bepalen.
En ten slotte duidt het woord ‘schakering” er al op dat de werkelijke wereld in
ons bewustzijn reikt.

De passief opgenomen gegevens uit de werkelijkheid vormen dus het grond-
materiaal waarop alle Volgende constituties gebaseerd zijn; deze werkelijk-

[Vanuit het monistisch gedachtegoed is ook het psychofysisch parallellisme van Gustav Fechner ont-
staan dat één werkelijkheid kent waarvan de verschijnselen zich lichamelijk of geestelijk voordoen
naargelang men zich op het ene of op het andere standpunt plaatst. zie blz. 112-120 en 346.|

145



EDMUND HUSSERL

DIE KRISIS DER EUROPAISCHEN
WISSENSCHAFTEN UND DIE
TRANSZENDENTALE
PHANOMENOLOGIE

Ouvrage préparé sous les auspices du Conseil international

de la Phil hie e i Hi i et de la

Fédération internationale des Sociétés de Philosophic avec
l'aide de 'U.N.E.S.C.O.

Inkijk-exemplaar © 2/17




HOOFDSTUK VIII
LEEFWERELD

§ 1 HET BEGRIP LEEFWERELD

DE LEEFWERELD 1Is de voortheoretische en onbevraagde wereld van de
natuurlijke instelling, ‘de wereld waarin we leven, denken, werken,

scheppen’.! Het begrip levenswereld of leefwereld (Lebenswelt) duike in Hus-

serl’s manuscripten vanaf 1917 op giondslag ervan werd al veel eer-

De vraag naar de funderflig va Wheeft al in de Géttingse
rische wetenschap van
nschappelijke ervaring
oesten worden. Met de

en hoe de wereld in het bewustzijn van transcendentale subjecten die zich
in intersubjectieve samumigEnnsegesamsn ccrd wordt. De expli-
ciete aanspraak van de natuurwetenschappen om de werkelijke, objectieve
wereld tegenover de relatieve en subjectieve wereld van personen te onderzoe-
ken moest de fenomenologie daarom kritisch bestrijden, doordat ze de fun-
dering van deze aanspraak in historisch-genetische wordingsprocessen aan-
toont. Husser!’s Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phd-

derde deel

aanse) we

2 Sowa 2007
3 HUAVIL P.49
4 HUAII/1, p.184€.V.

147



VIII LEEFWERELD

der’ en ‘later’ dat in bepaalde kaders inhoudelijk is vastgelegd. En er is een|
ruimtelijke omgeving die haar voorwaarden oplegt. De waargenomen domei-
nen die geest en verstand kunnen overzien (horizon) maken de mens principi-
eel ‘onzelfstandig’. Niets kan los van de omgeving gedacht worden. Dit prin-
cipiéle holisme van de waarneming geldt ook voor de intersubjectieve wereld
en getuigt van de verankering van alle kennis in de leefwereld als een struc-
tuur van mogelijke gezichtseinders.

§ 2 HORIZON

Husserl introduceert het begrip horizon(t) in § 35 van Ideen 1 als de halo of
achtergrond van waarnemingen. Zo ben ik waarnemend op het beeldscherm
vo6r mij gericht, ik licht dit uit de achtergrond terwijl de spullen in het
waarnemingsveld eromheen weliswaar perceptief aanwezig of in mijn aan-
schouwlijk veld voorhanden zijn en niet opgemerkt worden. Iedere waarne-
mende beleving heeft z'n halo van ‘achtergrondaanschouwingen’, waar wel
die dingen die zich in mijn gezichtsveld bevinden bij horen maar niet alles
wat verder nog objectief ‘in de ruimte’ is. Fenomenologisch opmerkelijk is
het feit dat we dingen zien en dus ook bewustzijn daarvan hebben zonder
dat ze in het middelpunt van onze aandacht staan of ook maar terloops wor-
den opgemerke. Bij het schrijven is weliswaar de stapel boeken rechts in mijn
gezichtsveld, maar ik let daar niet op, ik ben daar ‘niet actueel op gericht’.

Zo heeft waarneming een dubbel karakter: het aandacht-hebben voor het
object van de waarneming zelf waarop de aandacht doelt én het niet-opmer-
ken-van de achtergrond waar de aandacht dit object ‘uitlicht’. Deze structuur
bevat dan ook de mogelijkheid van ‘attentionele verandering’ of modificatie:
de niet alleen fysieke maar ook geestelijke blik kan zich richten op een ander
object in het gezichtsveld. Dus bepaalt de achtergrond die niet opgemerke
wordt mogelijkheden van de aandacht en maake het veld waarin zij zich ont-
vouwt klaar (bereitet).

De omstandigheden uit de waarneming past Husserl vervolgens ook toe
op andere soorten ‘gezichtseinders’. Zo kan een object ons in de herinnering
met een bepaalde achtergrond voor ogen staan, door een niet actueel herin-
nerde maar toch voorhanden zijnde waarnemingshalo omringd, waar we ons

148

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 HORIZON

op kunnen richten. Ook hier is er dus ‘die merkwaardige modificatie [...] die
bewustzijn in de modus van actuele toewending naar bewustzijn in de modus
van de inactualiteit overbrengt en omgekeerd'.! Dit geldt voor alle denkerva-
ringen, voelen en willen. Bewustzijnsacten ‘in de pregnante zin’ noemt Hus-
serl pas die bewustzijnsacten waarin iets actueel opgevat of beleefd wordt,
maar waarbij het nu tot het wezen van cogltatlones behoort dat ze voortdu-
ingd worden en navenant ook
- Richt ik mij &

rend door een ‘medium van inac
van het beeldscherm naar
ds in mijn gezichtsveld
Wi n inactualiteit overge-

in inactualiteit kunnen overg
de stapel boeken terwijl he
bevindt, dan is de waarne
gaan maar geldt ze nog st
als intentioneel.

het gezichtsveld bevinden maar die zich byjvoorbeeld door situatieverande-
ring voordoen. Gewoo iiijiuminmsieneamesmmsiy Mecditationen gezegd
dat iedere beleving een ‘intentionele horizon van verwijzing naar potenties
van het bewustzijn [heeft] die tot haarzelf behoren’? In deze zin ‘verwijst’ de
waarneming van de voorkant van het huis naar de meebedoelde, te verwach-
ten en ‘aanschouwlijk leeg’ geanticipeerde achterkant en ook naar alle andere
aanschouwmgen dieik bljvoorbeeld door middel van beweging in mlJl‘l waar-

1 HUAII/1, p.72

2 HUALp.82
3 L

149



VIII LEEFWERELD

Horizonnen zijn weliswaar oneindig maar niet willekeurig; getallen kunnen
niet zwaar of giftig blijken te zijn hoewel er oneindig veel van zijn. Principi-
eel wordt een intentioneel object in een gegeven bewustzijnsact alleen ‘aange-
kondigd’; zijn zin wordt namelijk verhelderd doordat zijn horizon wordt uit-
gelegd. Wat het getal één is wordt daarom daardoor bepaald dat de mogelijk-
heden van zijn ‘actualisatie’ in concrete acten door middel van eidetische vari-
atie worden onderzocht. Het object is een ‘identiteitspool’; het is hetzelfde in
meerdere cogitationes waardoor het verder vorm krijgt, ‘steeds met een tevoren
bedoelde en te verwerkelijken zin bewust, in ieder bewustzijnsmoment index
van een zinvol daarbij horende noétische intentionaliteit waarnaar gevraagd,
die geéxpliciteerd kan worden’.

Horizonnen zijn dus in geen geval alleen vage onbepaaldheden en vormen
geen soort nevel waarin de dingen zweven. Het zijn concretiseerbare struc-
turen die in detail fenomenologisch beschreven worden en waarin het object
pas structuur krijgt. Zo schrijft Husserl in een nagelaten tekst dat de horizon
een concrete structuur heeft, een ordenende vorm van een directe en indirecte implica-
tie van ervaringen en ervaringsinhouden” die met het concreet bedoelde object mogelijk
zijn.2 Werkelijke ervaring met dingen bestaat steeds daarin dat van een gege-
ven ervaring uit bepaalde andere mogelijke ervaringen van te voren aange-
kondigd, gewaagd en verwerkelijkt worden.

De fenomenologie kan, nadat de wordingsgeschiedenis is geintegreerd, niet
bij het louter beschrijven van het object en zijn horizonintentionaliteit blijven
staan. Ze moet naar het subject terugkeren. Immers, verklaard moet wor-
den hoe gedurende de immanente en voortdurende stromende bewustzijns-
acten blijvende objectieve eenheden bewust kunnen worden. Omdat dit in
het onverdeelde ik, als gewoonte geworden zijnde, is gefundeerd, verwijst de
genetische fenomenologie op haar beurt naar de geschiedenis van de persoon.
Mijn eigen ervaring bestaat al in een horizon van aankondigingen vooraf en ach-
teraf, van mijn verworven kennis en mijn meningen.

Zo gaat het waargenomene bijvoorbeeld samen met bepaalde eerdere herin-
neringen aan iets vergelijkbaars die in continue nieuwe aanschouwingen ver-

1 Le
2 HUA XXXIX, p.112

150

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 HORIZON

anderd kunnen worden. De herinneringen verwijzen weer naar oorspronke-
lijke waarnemingen die op hun beurt in een ruimtelijke en tijdelijke horizon
gelegen hadden.

Omdat waarneming van dingen in de buitenwereld de constitutie van
anderen en van hun innerlijke en uiterlijke standpunten al impliceert, veron-
derstelt het fenomenologisch exploreren van horizonintentionaliteit de leef-
Begin ik bij mijzelf en beschouw ik

wereld al. Lapidair zegt Husserl d;

voor mij blijvend gel-
mijn voorgegevenheid
zoals Husserl in de Kri-
| zeggen van alle patro-

van, of rondom, de waarneming van een ding. De wereld als horizon wordt
ons principieel niet in du————ENgEgE vC, Maar we zijn ons
haar telkens bewust, al is ze niet actueel meegegeven zoals de dingen die zich
rondom mijn computer groeperen die in het brandpunt van mijn aandacht
staat. Van de horizon zijn we ons dus ‘alleen als horizon voor bestaande objec-

ten bewust en hij kan niet actueel zijn zonder objecten waarvan we ons spe-

1 HUAVIL p.50
2 HUA XXXIX, p.119
3 HUAVIL, p.146

151



VIII LEEFWERELD

De leefwereld als fundament van alle constituties kan pas gethematiseerd
worden d.m.v. die universele epoche die haar als voortgaand constitutieproces
begrijpt, die dus gadeslaat ‘hoe in de verandering van relatieve geldigheden,
subjectieve verschijnselen, meningen de ene universele geldigheid wereld, de
wereld voor ons tot stand komt’.! In deze echte transcendentale reductic’ wordt
niet meer het veld van de subjectiviteit maar wordt de leefwereld met haar
specificke apriori als leefwereld geopend. Daar horen de onveranderlijke
structuren van de waarneming bij. Evenals de tot nu toe ontsloten consti-
tutiefasen, de structuren van de intersubjectiviteit en eigenlijk al die onver-
anderlijkheden die uit de waarneming van feitelijke processen voortvloeien.

§ 3 LEEFWERELD EN BETREKKELIJKHEID

In het constitutieproces vervult de leefwereld een fundamentele rol. Als
wereld waarin we leven, denken en handelen is ze niet zozeer onderhevig
aan de wetten van de causaliteit als wel aan die van de motivatie. Het is een
geestelijke wereld waaruit de wereld van de natuur door middel van een
abstractieproces resulteert. De natuurwetenschapper ‘reduceert’ enerzijds de
geestelijke en waarderende predicaten van de dingen en hun relatie met het
subject, en bouwt anderzijds voort op de hypothese dat de eenstemmigheid
van de ervaring in betrekking tot natuurwetenschappelijke dingen in iedere
tockomst bevestigd zal worden.2 Doordat deze veronderstellingen worden
geidealiseerd en verabsoluteerd komt het begrip van een ‘totale natuur’ tot
stand die als ervarende ‘stof” tegenover ons schijnt te staan.

Echter, in de concrete ervaringswereld kleeft aan alles ‘het niet-natuurlijke,
de geest’. Alles in de natuur heeft vele ‘verschijningsvormen’ die ze in contact
brengen met het subject en omgekeerd slaan alle ervaringen die subjecten
met de dingen opdoen hun zin op. De schijnbare natuurobjecten worden
dus door omringd een ‘ervaringszin’ die het getuigenis van de handelende
omgang met deze objecten is. Zo wonen we niet in natuurwetenschappelijke
objecten maar in huizen die doeleinden en ervaringen uit de leefwereld beli-

chamen en in deze zin ‘geestelijke’ vormen zijn.

1 HUAVI, p.147, VGL. hierboven 5.2
2 HUA XXXIX, p.280 €.V.

152

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 LEEFWERELD EN BETREKKELIJKHEID

Als leefwereld in het constitutieproces dus ‘eerder’ is dan natuur, kunnen
in de praktijk dan niet totaal uiteenlopende leefwerelden worden geconsti-
tueerd? Zo ja, hoe staat het dan met de aprioriteit en universaliteit van die
kennis die Husserl van de fenomenologie als strenge wetenschap verwacht? Komt
de fenomenologie met haar begrip leefwereld niet in dat cultuurrelativisme
terecht dat Husserl in de Prolegomena en in het Logos-artikel toch als een vari-
ant van het psychologisme scherpag

ad gewezen had?

Husserl’s antwoord is zovegfeesporig dat Mggwee verschillende begrip-
sis heeft hij het over de le als een aanschouwlijke
wereld op de bodem waarf@n w IStor rdimentaties te vinden
zijn maar die door onmidd@lij ' ij@uimtelijke dingen zoals

1 Deze leefwereld bevat,

dat de wereld de ‘totaliteit van de dingen’ is die in onbezielde en bezielde
lichamen uiteengaat. Omisiminfmymmsisee Husscrl het over cen
dergelijke laag van passieve doxa van voorgegeven objecten die als identiek
substraat voor alle logische en praktische waarderingen en handelingen die-
nen. Het apriori in deze zin vormt een ‘noodzakelijke typica’ die door de his-
torische veranderingen heenloopt en inderdaad de leefwereld uitmaake.

Ook wezensstructuren van het bewustzijn maken deel uit van deze Lyplca

1 HUAVI, p.136, 141
2 HUA XXXIX, p.691
3 HUA XXXIX, p.692

153



VIII LEEFWERELD

Cultuurrelativisten ontkennen de realiteit van een universeel identieke aan-
schouwlijke wereld door verwijzingen naar verschillende taalstructuren.
Husserl, geen taalfilosoof in de zin van de twintigste eeuw is, zou dit argu-
ment niet accepteren. De constitutie-analyse heeft met de sfeer van de pas-
sieve synthese een vérreikende voorpredicatieve ervaring aangetoond die zelfs
waarnemingsoordelen zoals ‘Dit daar is rood” omvat. Husserl kan daarom ook
aan dieren omvattende individualiteit en verstand toeschrijven. Zo staat in
Ideen1o0it te lezen dat er ook ‘dierlijke ik-subjecten’ met een ‘wakker ik zijn.2
Juist de gemeenschappelijke kenmerken op het niveau van de passieve syn-
these maken de inleving in andere subjecten immers pas mogelijk en dragen
daarmee essentieel bij aan de constitutie van de leefwereld. Voorzover de leef-
wereld dus de aanschouwlijke wereld van een zuiver ego is, bedreigt het rela-
tivisme de fenomenologische kennistheorie niet.

Teksten over de leefwereld laten zien dat Husserl later ook een genetische uit-
weg uit het relativismeprobleem inslaat die met de verruiming van het begrip
leefwereld samenhangt. Hij beperkt de leefwereld niet meer tot de door aan-
schouwing gegeven tijdruimtelijke dingen waarvan we kunnen aannemen
dat ze universeel gelijk geconstitueerd worden, maar omvat daarmee ook de
‘milieus’ van subjecten en subjectgemeenschappen.

Er bestaan nu dus meervoudige leefwerelden. Zo bevatten ze ook culturele
objecten, boeken en culturele deelwerelden als de wetenschappen. Daarom
verschilt onze leefwereld met die van schriftlozen, meent Husserl, omdat daar
eenvoudig geen wetenschap, boeken, kranten enz. bestaan. Hoewel de boeken
als (mogelijke) dingen met magie verbonden en aanwezig kunnen zijn’4

Tot iedere cultuur, opgevat als relatieve totaliteit van levenssamenhan-
gen (deelmensheid), behoort een historische leefwereld die door de tijd heen
vanwege traditie intentioneel varieert, haar eenheidsvormende activiteiten
naar de tockomst toe doelgericht voortzet en op deze manier, net als in per-
soonlijke wordingsgeschiedenis, een temporele, ‘meta-persoonlijke’ identi-

_

VGL. Carr 1979
HUATIII/1,P.73
HUAI, p.160

H W N

HUA XXXIX, P.691 [Over het begrip schriftlozen, z1E: blz. 348.]

154

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 LEEFWERELD EN BETREKKELIJKHEID

teit krijgt.V Leefwereld valt in deze zin niet van een ‘feitenwereld’ te schei-
den. Integendeel zijn het altijd feiten uit een bepaald ‘milieu’, van de wereld
waarop een subject in de ruimste zin vat heeft.2 Dit geldt trouwens niet alleen
voor de leden van verschillende culturen maar ook voor de individuele subjec-
ten in verschillende levensfasen.

Nu kunnen de leefwerelden in de tweede zin op hogere niveaus van de con-

stltutle relativistische vragen oprgg nen we de Vraag stellen of de

schapper dat er geen magie bgfaat w, aarheidsaanspraak kan
opeisen, en in hoeverre mg ensheid’ eigenlijk ook
die van een ‘deelwaarheid

Husserl’s antwoord is t¥ tweeferschillende begrippen
van de soms vage levenswe laatste is een wereld op

waarvoor zij zich individueert. De kwestie van het relativisme is dan irrele-
vant waar de levenswer iy r uicstreke als zijn er-
varing en voorstelling reikt. ‘Bijvoorbeeld als er nieuws over vreemde volken
komt en er zelfs gedachtenwisselingen plaatsvinden, dan ontstaat daardoor
een ander milieu dan dat wat de volken die nu communiceren samen heb-
ben’3 De vraag, of met twee buurculturen die elkaar kennen soms objectief
Verschlllende Waarheldsbegnp pen gegeven kunnen zijn, heeft vanuit dit in-

2 VGL. HUA XXXIX, 1. 46 en bijlagen, nr. 61 en bijlagen

3 HUAXXXIX, P.523
4 Mohanty 1997

155



VIII LEEFWERELD

Het begrip horizon krijgt hier een nog meer omvattende betekenis: de ver-
schillende naast elkaar bestaande milieus zijn door het besef van hun veel-
heid in een hogere, mondiale horizon opgenomen waar ze, zodra we ze the-
matiseren, uitgelicht worden. Met de verbreiding van wetenschap en tech-
niek en met de toename van de interculturele communicatie worden alle
culturen in onze horizon inbegrepen. Principieel ‘verwijst’ zo een cultuur al
naar een soort van ‘internationaliteit en mondiale cultuur’, die in het verder
verloop van de geschiedenis tot een ‘aardse” cultuur moet leiden en daarmee
het psychologisch relativisme - dat op een tijdelijk uitschakelen van de meer
omvattende horizon berust — zal overwinnen. Van beide begrippen van de
levenswereld uit gezien blijkt het probleem van het relativisme voor Husserl
in dat opzicht overkomelijk te zijn.

§4 LEEFWERELD EN WETENSCHAP

In alle stadia van zijn fenomenologie heeft Husserl zich met de wetenschap
beziggehouden als een bevoorrechte toegang tot de realiteit. Terwijl zijn
vroege geschriften in dienst staan van de kwesties van haar fundering en hij
o.a.1n zijn Logos-artikel voor de fenomenologie zelf de status strenge wetenschap
opeist, wordt zijn gedrag tegenover de natuurwetenschap steeds kritischer.
Het laatste werk, de Krisis, is een systematische afrekening met de aanspraken
van de natuurkunde. Globaal gezegd maakt Husserl duidelijk dat de weten-
schap overal in haar theorieén en bezigheden leefwereld veronderstelt maar
haar anderzijds tegelijkertijd als louter subjectief, voor vergissing vatbaar en
daarom voor haar eigen doeleinden irrelevant desavoueert en zo het werke-
lijkheidsbegrip van de moderne mens paradoxaal in tweeén splitst. Om dit te
bewijzen gaat Husserl ver in de Europese geestesgeschiedenis terug.

Het beginstadium van de gemathematiseerde natuurwetenschap vindt hij
in de nieuwe tijd bij Galilei door wie de gedachte van een ‘rationeel, onein-
dig zijnsuniversum met een systematisch te beheersen rationele wetenschap’
werd gefundeerd.! Voorwaarde was de ontwikkeling van de meetkunde: zij
beschouwde de werkelijke dingen die in hun alledaagse vormen veranderlijk,

1 HUAVL p.19

156

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 LEEFWERELD EN WETENSCHAP

onvolmaake zijn als zuivere limietvormen die ze onderzocht en reconstru-
eerde. Ze bereikte daarbij een sfeer van ideale exacte objecten, bijvoorbeeld
ideaal gelijkbenige drichoeken en rechte lijnen, die vervolgens een rijk van
eigen en speciale objectiviteit fundeerde. De meetkunde was op haar beurt al
een technisch middel geworden, werd dus aangewend voor metingen in de
werkelijke wereld die men zo aan de hmletvormen poogde aan te passen. Van
daaruit schrijft Husserl aan Galilejd S

oc om een vergelijkbare aanpak

voor de natuur als geheel te gfvikkelen om zOgincipieel het onnauwkeu-
rige en relatieve van de sub
tieve waarheid te bereiken,

Deze aanpak vormt de
zet de principiéle vervree
objecten van de wiskunde z1
telijke objecten. De objecten V&
lijke kwaliteiten zoals kleuren en geuren die volgens bepaalde afmetingen
veranderen en in causa i Es——————< unnen de werkelijke
objecten als ideale objecten worden beschouwd, dan moeten ze ook op voor-
hand wiskundig bepaald kunnen worden. En dat betekent geometrisch dat
de methode van het meten op alle werkelijke eigenschappen en relaties moet
worden toegepast, ook op de zintuiglijke kwaliteiten. Maar deze laatste zijn

alleen indirect meetbaar doordat ze als natuurwetenschappehjke gebeurte-

QIC ZICI! m getalsvormen Iaten uItEI‘uEECH en met Ee”uip waarvan concrete

individuele gevallen beschreven en wiskundig geobjectiveerd kunnen wor-
den. Daarbij blijft de correlatie tussen formules en kwaliteiten een hypothese

157



VIII LEEFWERELD

die in de loop van het onderzoek steeds verder bewezen wordt en zo steeds
betere voorspellingen mogelijk maakt.
Van daaruit wordt de overtuiging duidelijk dat het ware zijn van de natuur
zelf in de formules ligt. Maar het ‘toedichten van de wiskundig beschouwde
wereld van de idealiteiten aan de enig werkelijke, de werkelijk in de waar-
neming gegeven [wereld]” wordt door de voorspelbaarheid van wereldpro-
cessen noch door het combineren van formules alleen gerechtvaardigd.? Het
eigenlijke, op de gewone wereld gerichte doel van de wetenschap was de voor-
spelbaarheid te verbeteren. De veronderstelling van een objectieve wiskun-
dige natuur is haar onbedoelde maar zwaarwegende gevolg. Daardoor valt het
subject met zijn vaag begrensde kwalitatieve belevingen immers buiten de
objectieve wereld en vormt daarin als het ware een enclave met een psychische
binnenwereld die vergeleken met de ‘werkelijke’ feiten irrelevant aandoet.

De principiéle en vérstrekkende constituerende daad van het subject, het
feit dat de gemathematiseerde objecten eerst als zintuiglijke objecten gein-
dividueerd moeten worden voordat de wetenschap ze ook maar kan zien,
en het nog verder strekkender feit dat de wetenschappen zelf een speci-
ale praxis van subjecten representeren, verliezen samen met de subjectivi-
teit steeds meer aan waarde. Dit heeft, zoals zal blijken, ook ethische conse-
quenties omdat zo de autonomie en verantwoordelijkheid van de subjecten
een dubieuze aangelegenheid wordt. Niet alleen verschaft het het psychische
door zijn veronderstelde athankelijkheid van het materiéle geen echte eigen
wereld, het bestaansrecht van het psychische staat steeds meer ter discussie.
Toch blijft het dualisme dat uit de mathematisering ontstaat een hardnekkig
paradigma. De filosofie van Descartes tot Kant probeert dit vervolgens in een
coherent wereldbeeld te veranderen dat het ‘naturalistisch rationalisme’ - de
gedachte van een meetbare natuur die fundamenteel objectief is — op welke
manier ook onaangetast laat.

De grootste uitdaging vormt daarbij de tegenbeweging van het scepti-
cisme die Berkeley en Hume als reactie op de universele rationalisering ont-
wikkelen. Want de wetenschappelijke vorderingen en prestaties die de jonge

1 HUAVIL P.49
2 HUAVI, p.61

158

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 LEEFWERELD EN WETENSCHAP

natuurwetenschap met zich heeft gebracht waren van de optiek van het sub-
ject uit onbegrijpelijk en paradoxaal geworden: zijn eigen subjectieve ken-
nisoperaties waren nu immers niets meer waard hoewel de inzichten van de
natuurwetenschap zich toch in zijn binnenste afspeelden.

Daarmee wordt ook de subjectieve leefwereld - die zich toch als een op zijn
minst intersubjectieve wereld voordoet — raadselachtig. Hoe de objectieve
i omt, welke relaties deze twee

wiskundige wereld daarin tot ujzg 0
onderhouden en hoe ze gefygfeerd kunnen
van de filosofie die ten slot
tivisme in een transcendg

Husserl het transcendent:

pvolg hebben.! Hoewel
iet als de juiste oplos-
sing beschouwt omdat dit

Deze ‘deconstructieve’ beschrijving van de ontwikkeling van de moderne

natuurwetenschappen aeihesssgsnsionmn verandering van het

wetenschapsbegrip sinds de oudheid.? In de antieke filosofie wordt de epis-
teme, het weten, de rede, tegenover de doxa als loutere onbevestigde mening
geplaatst. In de lezing Die Krisis des europdischen Menschentums und die Philo-
sophie volgt Husserl deze anticke beoordeling.# Doxa is relatieve, episteme

2 HUAVL .71
3 VGL.Biemel 1979
4 HUAVIL p.314-348

159



VIII LEEFWERELD

de uiteindelijk oorspronkelijke evidenties die nog niet exact en mathema-
tisch-natuurwetenschappelijk geidealiseerd zijn’! De bevestiging door evi-
dentie vindt voortdurend en vloeiend plaats, het tot stand brengen van ‘een-
stemmigheid’ gebeurt op de manier van een zelfregulerend principe, doordat
meningen wederzijds en relatief betrokken op subjecten en hun omgevingen
standhouden. De doxa levert hier kennis op die even exact is als de omstan-
digheden in de leefwereld verlangen.2 Ze is dus aan de praktische doeleinden
volmaakt aangepast. Haar kennis is daarom helemaal niet slechts schijn, haar
waardevermindering door toedoen van de wetenschap blijkt ongerechtvaar-
digd.

De episteme wordt in de moderne wetenschap en filosofie als ratio verstaan,
te weten als die rede die met behulp van het mathematiseren van de wereld
ideale absolute waarheid bereikt en zich daardoor boven de doxa verheven
voordoet. Husserl begrijpt dit als een soort verraad aan het oorspronkelijk
idee van de episteme, dat zich autonomie van en zelfbeschikking uit de rede
ten doel gesteld had. De moderne ratio berust immers op een louter ‘vooroor-
deel’, ze vraagt niet meer naar de voorwaarden van het weten in de doxa maar
probeert deze over te slaan doordat ze in de wiskundige methode direct toe-
gang tot eeuwige waarheden meent te bezitten. Maar dit blijft een loutere
en oneindige hypothese. In plaats van autonoom te zijn is episteme daarom
onbereflecteerd athankelijk van doxa omdat haar werkelijkheidsbegrip in de
leefwereld gefundeerd en aan een abstraheren daarvan ontleend is. Daarte-
genover stelt het Husserl het zich ten doel om het klassieke begrip episteme
als autonome rede te herstellen. Dit kan pas slagen doordat de wetenschap-
per of filosoof door middel van de instelling van de universele epoche naar de
leefwereld terugkeert.

De kennis van de exacte wetenschappen wordt daarmee niet op losse schroe-
ven gezet of gedegradeerd maar in haar betekenis bepaald en begrensd. Het
aantonen van de fundering in de leefwereld moet nieuwe denkwegen ope-
nen omdat van het fundament in de voortheoretische omgeving uit ‘meer-
dere richtingen van de explicitatie overeenkomstig meerdere lagen van de

1 EU, p.44 [VGL. James’ object of thought en Husserl’s noéma> in bijlage 19.]
2 HUAVI, P.358

160

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 LEEFWERELD EN WETENSCHAP

aanschouwlijke wereld ingeslagen kunnen worden’.! Uit de terugkeer naar
de leefwereld zouden dan nieuwe theoretische vraagstellingen tevoorschijn
komen die zonder deze fundering niet mogelijk waren geweest, en omge-
keerd kunnen vragen van meet af aan zinloos blijken die anders wetenschap-
pelijke onderzoeksprogramma’s hadden teweeggebracht.

R. Sokolowski heeft erop gewezen dat er enkele belangrijke aspecten van de

leefwereld zijn die geen wetensch aardigheid genieten omdat ze

niet meetbaar of voorspelba elijk en subjectgebonden
zijn.2 Daartoe behoren vaag skra t (skills) die bijvoorbeeld
in de geneeskunde of in | ijn; op moreel terrein
deugden en ondeugden d@ eve gen voor de leefwereld
kunnen hebben. We zoud: nen rekenen dat de in
de kennis alomtegenwoord¥ gemeen erkende filosofi-
sche procédés behoort hoewel de methode van het gedach-

tenexperiment een belangrijke rol speelt. Zo leidt het ‘naturalistisch rationa-
lisme’ van meet af aan IEEEE———g——_—c zin cussen datgene
wat als ‘realiteit’ geaccepteerd en datgene wat als ‘subjectief” daaruit ge¢limi-
neerd wordt, en dit zonder ooit na te denken over de oorzaken van deze schei-
ding en zonder de gevolgen te kunnen inschatten die binnen dit rationalisme
immers irreéel zijn.

Het fenomenologisch onderzoek geeftdan gehoor aande eplsteme indeeigen-

zijn - in de
het einde

1 HUAVIL p.498

2 1

is te verklaren uit historische ontwikkeling, er zijn dus geen blijvende waarden. HISTORICISME p.212
en 253.]
4 HUAVI p.272€.V.

161



[ETHIEK GR. ETHOS=INNERLIJKE GEZINDHEID, ETHOS = GEWOONTE]

DE WAARDEFILOSOFIE van realistische, aristotelisch-scholastieke zijde is bein-
vloedt door Brentano en vond navolging bij Meinong, Max Scheler e.a.! De waarde-
filosofie staat in nauw contact met de fenomenologie. De betekenis ligt in het om
zeep helpen van abstracte tegenstellingen zoals verstand-werkelijkheid en theoretische-
praktische rede en positief in de diepere synthese die er tussen menselijk oordeel en
objectieve werkelijkheid te zien is. De waardefilosofie heeft sterk ingewerkt op het
domein van de ethiek.?

WAARDE-ETHIEK stelt het menselijk handelen aansprakelijk onder een reeks van
objectieve normen: de waarden. Waarden zijn wat wij belangrijk vinden, nor-
men de handhaving daarvan.

Het protest van Friedrich Schiller (Uber Anmut und Wiirde 1793) tegen de te abstracte
tegenstelling tussen plicht en neiging heeft de visie van de waarde tot een onontbeer-
lijk bestanddeel voor de filosofische en theologische ethick gestempeld.3

Max Scheler en Nicolai Hartmann waren meer idealistisch gericht en probeerden
tegenover de zuiver formele ethiek een materiéle waardenethiek op te bouwen.4
Zij hielden nadrukkelijk rekening met menselijke vitale, emotionele, esthetische
en erotische neigingen. De verfijning van zg. waardeschalen, vanuit het vitale in
het ethische naar het metafysische (religieuze) krijgt vooral bij Hartmann een bre-
de uitwerking.>

DE WAARDEFILOSOFIE binnen het domein van ethicek is door Angelsaksische den-
kers als Dewey overgenomen.¢ Waardefilosofen verstaan de psychologisch-subjec-
tieve momenten in het morele handelen als wezenlijke bestanddelen van de ethiek.
Binnen de school van Husserl is belangrijk werk m.b.t. de analyse verricht door o.a.
Dietrich von Hildebrand en Hans Reiner.”

De doordachte waardetheorie is belangrijk voor pedagogiek en didactiek. De ont-
wikkeling van het waarden- en normbesef en het stimuleren van de ontvankelijkheid
daarvoor behoren, naast de kennisoverdracht, tot de kerntaken van het onderwijs.®
TAAL EN TAALGEBRUIK hebben hierbij een belangrijke functie.®

(Wat Frege’s filosofie van taal verbindt met de fenomenologie van Husserl is de kri-
tiek op het psychologisme in combinatie met de categorische verwerping van alle
pogingen om de filosofie te reduceren tot empirische wetenschap.)

1
2
3
4
5

6
7
8
9

162

WAARDEFILOSOFIE (axiologie) Gr. axia=waarde, logos=woord, bezinning op de menselijke waarden.

w1T. Heinrich Rickert, System der Philosophie, Tiibingen 1921

w1T. S. C. A. Drieman, Schiller en de crisis in de hedendaagse cultuur, Leiden 1981

Robert S. Hartman, General theory of value 1958

N. Hartmann, Die Philosophie des Deutschen Idealismus, Berlijn 1923/29

J. Dewey, Theory of valuation, Chicago U.P. 1939

H. Reiner, Pflicht und Neigung, Meisenheim 1951

VGL. BIJL. § 18 Fenomenologische psychologie, § 23 Fenomenologische psychiatrie, § 24 Fenomenologische pedagogiek
VGL. BIJL. § 10 Filosofie als wetenschap en metafoor

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUK IX

ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

§1 ETHIEK IN DE FENOMENOLOGIE

/IN HUSSERL’S bij leven gepubliceerde geschriften is ethiek als eigen filo-
sofisch onderzoeksterrein amper aanwezig. Ze duikt op in de statische

fenomenologie als het gaat om zaken als het constitueren van waarden of het

beschrijven van gevoels- en wilsa

g zich voor in de genetische feno-

menologie als universele verag oordehjkhel v, de mens om zich tot een

en Freiburgse periode, de Vo Wertlehre 1008-19142 en de
Einleitung in die Ethik 1920 en 192%gglin 1 gfPh de Husserliana verschenen.
In beide colleges sluit Husserl nauw aan bij de ethiek van Brentano. In de loop
van de tijd hebben ook fimfenemeningsmm———— van Alexander Pfin-
der en de waardefilosofie van Max Scheler hem beinvloed.#

De cthick houdt Husser] aanvankelijk systematisch bezig voor zover dat
normatieve oordelen en beslissingen van het bewustzijn deel uitmaken en
daarom in het hele systeem van de intentionaliteit geintegreerd moeten
worden. In ethische oordelen betrekken we ons op waarden. We zeggen bij-

2 HUAXXVI

3 HUA XXXVII
4 RESP.1911€en1913

163



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

die niet zelf een object stellen. Wanneer hij in zijn vroege colleges (1908-"14)
de stelling van een verregaande parallel tussen logica en ethiek verdedigt
waardoor ook de axiologie - een logica van de waarden — mogelijk moet zijn,
brengt de niet-objectiverende structuur van de gevoelens hem in impasses.?
In Ideen1 herziet Husserl daarom zijn eerdere opvatting en schrijft nu ook aan
emotionele en waarderende acten hun eigen intentionele acten toe. Deze for-
mele objecten zijn als [agen rond hun noématische kern in omvattende inten-
tionele structuren geintegreerd. De zo gefundeerde ethiek neemt Husserl ver-
volgens in zijn latere colleges (1920 en 1924) mee in een geschiedenis van de
moraalfilosofie. Hier bespreekt hij - opnieuw in aansluiting op Brentano —
verschillende historische posities vanuit het standpunt van een ‘fenomenolo-
gische ethiek . Hij komt daarbij met name tot een kritiek op de empiristische
gevoelsethiek enerzijds en op de ‘gevoelloze’ ethiek van Kant anderzijds. Het
relativisme is daarbij voor hem geen zinvolle optie net zoals hij in de logica en
kennistheorie geen relativistische posities geaccepteerd had.

Husser!’s latere ethische opvatting staat niet los van zijn ‘transcendentaal
idealisme Omdat de mens zijn wereld in levend contact met zijn omgeving
actief en passief constitueert is de ethick die op deze constituties berust in
essentie persoonlijke ethiek die in eigen verantwoordelijkheid, zelfopvoeding
en zelfverwerkelijking van de persoon bestaat. De Eerste Wereldoorlog sterke
Husserl bovendien in de overtuiging, zoals in het Logos-artikel geformuleerd,
dat de fenomenologie in de zin van strenge wetenschap aan een vernieuwing
van de mensheid moet bijdragen doordat ze ‘uit ethisch-religieus oogpunt
een door zuivere redenormen geregeld leven” mogelijk maakt.2 Daar moet
een apriorische zuivere ethiek aanbijdragen die wezenlijk een logica van de
waarden omvat.

Husserl grijpt daarom ook in zijn latere filosofie weer terug op de analo-
gie tussen logica en formele waardefilosofie, die niet in de laatste plaats op de
relatie tussen waarheid en waarachtigheid berust. Zo kunnen we het ‘principe

1 AXIOLOGIE (Gr. axia = waarde, logos = woord, leer): Waarden- en normenleer. ‘Een perspectief op wat een
goed leven is, in morele zin (ethische waarden) en in termen van de kwaliteit van leven (esthetische waar-
den).

2 HUAXXV, P.3

164

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 ETHIEKIN DE FENOMENOLOGIE

van alle principes’ uit Ideen 1, ‘dat iedere origineel gevende aanschouwing een
rechtsbron van de kennis is” ook als ethische eis lezen. Dan kunnen we focus-
sen op dat wat zich in zelfgegevenheid toont. De niet op traditionele uit de
leefwereld of uit de wetenschap stammende vooroordelen blijven dan buiten
beeld. De krachtige persoonlijke eis die Husserl aan de waarachtigheid van
zijn leven als filosoof gesteld heeft blijkt dus systematisch het diepste eind-
doel van de fenomenologie te zij

§2 EMOTIONELE EN OORDALEND
Wanneer Husserl in de vij
van de gevoelens aanstipt
de intentionaliteit als w

bij sommige belevingen uit deze categorie onzeker lijkt of ze wel een object-
betrekking vertonen teinmijinsmisshiaipspsinssin  22rd zijn. Ze zouden
dus de kwaliteit van het bewustzijn als intentioneel kunnen bedreigen. Dit
geldt voor schijnbaar ‘zuivere” gewaarwordingen zoals pijn maar ook voor
loutere stemmingen zoals de melancholie en mogelijk ook voor sommige
‘hogere’ gevoelens.

Voor Brentano vormen voorstellingen, oordelen en gevoelens de drie basis

| oordelen en
oordelen en

1 HUAIII/1, p.51

165



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

bepaalde deugden bij: erkenning van de waarheid respectievelijk vergissing
op het terrein van de kennis beantwoordt aan het zedelijk goed respectievelijk
slecht handelen op het terrein van de gevoelens. Brentano brengt zelfs speci-
ale aspecten van het redeneren onder de aandacht die zowel het oordelen als
het liethebben bepalen: zo heeft de liefde voor het ene object de liefde voor het
andere tot gevolg net zoals één oordeel logisch uit een ander volgt.

Slechts in één opzicht zijn de oordelen fundamenteler dan de gevoelens: er
zijn wezens voorstelbaar die niet voelen maar wel oordelen terwijl het omge-
keerde voor Brentano niet opgaat: liethebben zonder de voorstelling ‘dat iets
is” is onmogelijk, en de relaties die gevoelens als redenering bepalen veron-
derstellen gewoonweg het geloof in bepaalde relaties tussen de betreffende
objecten, dus oordelen. Zo zijn we niet bang zonder te geloven dater iets is dat
bepaalde angstwekkende eigenschappen bezit.!

Wanneer Husser! in hoofdstuk twee van de vijfde Logische Onderzoeking zich
bezighoudt met de vraag in hoeverre voorstellingen aan de basis van oordeels-
en gevoelsacten kunnen liggen, spelen de oordelen of preciezer de objective-
rende acten voor hem een veel grotere rol dan de gevoelens. Dit komt zeker
ook daardoor dat Husserl met de vijfde Onderzoeking de zesde al op het oog
heeft die vragen van de kennis en van de waarheid behandelt, terwijl ethiek
en waardefilosofie in de Logische Untersuchungen niet gethematiseerd worden.
Husserl wijst Brentano’s indeling van de acten in voorstellingen, oordelen en
gevoelens voor voorstellingen van de hand: deze laatste vormen slechts één
soort van acten naast de oordelen, herinneringen etcetera, terwijl de funde-
rende rol aan de objectiverende acten toekomt. Daaronder vallen acten die
wat hun materie betreft 6f nominaal 6f propositioneel zijn, dus bijvoorbeeld
van het type deze boom of deze boom daar bloeit zijn en die stellend karakter heb-
ben 6f zich van dit stellen onthouden, het ‘openlaten’. In dat opzicht vallen
Brentano’s objectiverende acten ‘voorstellingen” en zijn ‘oordelen’ of - zoals
Husserl met inperkingen formuleert — onder de voor-waar-houdende en de
louter inbeeldende acten.2

1 Brentano 1924, p.66 e.v.
2 HUAXIX/1, P.509

166

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 EMOTIONELE EN OORDELENDE HANDELINGEN

De gevoelsacten zowel als de waarderende acten die bijvoorbeeld ‘voor goed
houden’ zijn niet objectiverend. Hun intentionaliteit krijgen ze pas daardoor
dat ze in objectiverende acten gefundeerd zijn. Dit is voor Husserl beslissend:
fundering is immers geen verhouding van een louter naast-elkaar-bestaan
maar een athankelijkheidsverhouding: gevoelsacten krijgen hun hele inhoud
pas door de funderende belevingen, bijvoorbeeld door voorstellingen.

Toch is er een uitzondering op d ade ogenschijnlijk niet-intenti-

gevoelens als melancho-
lie. Wat de eerste categorie cantwoord dat ook in de
pyn een gewaarwording ajfipij ct cenfichaamsdeel in verband

gebracht wordt; dat de pi zuivere gewafiwording maar zelf in-

blijdschap maar veel meer op intentioneel uitgelegde gewaarwordingen zoals
roodheid, kou of smaal g — s tc|[ingen’ genoemd
had. In Husserl’s schema van de objectiverende acten fungeert de pijngewaar-
wording nu op dezelfde manier als de ‘presenterende inhoud’ van een waar-
nemingsact: ze wordt ‘opgevat’ en in verband gebracht met een intentioneel
object zoals de plek waar het pijn doet.

Daarmee krijgt de vraag ‘welke relatie er tussen gevoelens (emotions) en ge-

zell maar met z1jn secun alI’C,gCTLOtSOPWC ende ergenschappen.

1 HUAXIX/1, p.408

167



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

Gevoelens van blijdschap mogen we dus niet met de genotsvolle waarneming
van de gebeurtenis verwarren. Eerder bevat eerstgenoemde een stellingname
of ‘toewending’ die in de waarneming zelf niet besloten is. Daarom kunnen,
stelt Husserl, de genots- en pijngewaarwordingen die bij een gebeurtenis
optreden aanhouden terwijl de gevoelskwaliteiten wegvallen: het is mogelijk
om op het genot van een chocoladetaart niet met blijdschap te reageren maar
bijvoorbeeld met ergernis of zelfs schaamte. Anderzijds zal ook een gebeur-
tenis die geen genotsgewaarwordingen ‘voortbrengt’ geen toewending van
blijdschap kunnen ondergaan. Er bestaat dus een essentiéle relatie tussen de
blijdschap om iets en het genot van iets: het genot levertals secundair intenti-
oneel object van de genotsvolle waarnemingsact die ‘rozige schemer’ rond de
primaire intentionele objecten op waarmee we vervolgens met name blij zijn.
Toch vermeldt Husserl dit aspect alleen in de Logische Untersuchungen; in de
Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre wordt het veronachtzaamd. De gemoeds-
acten duiken hier op als over het algemeen gefundeerd in intellectuele acten
zoals waarnemingen, voorstellingen of overtuigingen. Dat waarnemingen
ook genots- en pijnbelevingen kunnen zijn wordt stilzwijgend aangenomen.
Het meest basale niveau van het proces is an sich niet problematisch: voor-
zover gevoelsgewaarwordingen waarnemingen zijn, gaan ze door voor objec-
tiverende acten. Problemen ontstaan op het tweede niveau: Hoe kan blijd-
schap zich op de kwaliteit van het genoegen richten als ze zelf niet objective-
rend is? In de Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre groeit het probleem vervol-
gens uit tot een impasse. Gevoelsacten zijn waarderende acten, ze waarderen
eigenlijk alleen door de kwaliteit. Zo bestaat het waarderen van iets als ‘goed’
aanvankelijk in niets anders dan een ‘optredend gevoel’.!
Daarom geldt: ‘louter waarderend verstand ziet niet, begrijpt niet, explici-
teert niet, prediceert niet’ — in dat opzicht heeft het namelijk geen objective-
rend karakter.2
Daarmee staat niet alleen ter discussie hoe waarderende acten eigenlijk
‘waarde-nemend’ kunnen zijn maar ook hoe een axiologie, een logica van het
waarderen, mogelijk moet zijn. Het antwoord van de Logische Untersuchungen

1 HUA XxviI (Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre, 1908-1914), p.254
2 HUAXVIIL p.69

168

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 EMOTIONELE EN OORDELENDE HANDELINGEN

dat waarderende acten in objectiverende acten gefundeerd zijn is hier niet
toereikend.!

In Ideen 1 herziet Husserl zijn theorie van de objectiverende acten. Hier wordt
gezegd dat ‘alle acten, ook de gemoeds- en wilsacten, ‘objectiverend’ zijn,
objecten die oorspronkelijk constitueren, noodzakelijke bronnen van ver-
schillende zijnssferen en daarmee ook van bijbehorende ontologieén’? Het
voelen en waarderen komt nu als gg

d het object te liggen die zelf

an worden. Ook gevoels-
acten constitueren nu dus A 1 en wel doordat ze hun

typische noétische momeylifen ( I uchungen de kwaliteit)
op het object weergeven. | van dergelijke acten
gesteld worden zijn de waa sfeer in de ontologie die
aan objectieve wetten onder eldt dat de gemoedsacten

§ 3 DE LOGICA VAN DE WAARDEN

In de colleges van 1908 tot 1914 - tegelijkertijd met het ontstaan van de Ideen -
beschrijft Husserl ‘analogieén voor de oordelende stellingname van het geloof
in de categorieén van de gemoeds- en wilsacten’ die voor hem de basis voor

een verregaande parallellisering tussen ethiek en logica leggen. In overeen-

1 VGL. HUA XXVIII, p.322 €.V.
2 HUAII/1, p.272
3 HUA XXVIIL, P.60

169



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

We kunnen nu oordeelsacten onderzoeken of ze het nagestreefde doel wel
recht doen. Zijn ze waar? Kunnen ze bevestigd of als onjuist ontmaskerd wor-
den? Zoiets geldt ook voor de gemoedsacten.! Zo kunnen we bij uitingen van
blijdschap onderzocken of ze hun verblijdende doel werkelijk treffen. Dus
vaststellen of die blijdschap wel adequaat of juist is. Deze samenhang is even
objectief als de blijdschapswaarde op zich objectief is. Daarom kan een alge-
mene axiologie en werkwijze (Praktik) geformuleerd worden die, zoals de logica
in het domein van het oordelen, de apriorische wetten van het goed waarde-
ren en meevoelen onderzoekt. Enkele voorbeelden voor axiologische wetten
zijn: ‘Wie overtuigd is dat A is kan A niet willen, het zou onredelijk zijn. Wie
overtuigd is dat A niet is kan redelijkerwijs aan A niet ontkomen. [...] Wie lou-
ter op grond van voorstelling waardeert zonder het bestaan van iets aan te
nemen, voor wie [...] A er mooi uitziet, die moet redelijkerwijs blij zijn met de
zekerheid dat dit mooie werkelijk bestaat en verdrietig zijn om de zekerheid
dat dit niet bestaat’. Uit een waardering moet dus redelijkerwijs een gevoel
volgen en overtuigingen zijn axiologisch met wilsacten verbonden.

Maar de relaties in het rijk van de gemoeds- en wilsacten zijn niet iden-
tick met relaties die logische redeneringen bepalen, ze zijn daarmee alleen
‘vergelijkbaar’. Zo maakt Husserl bij de objectiverende acten nu verschil tus-
sen acten die iets laten ‘gelden’ enerzijds en acten waarin iets ‘behoort te zijn’
anderzijds. De wil zelf oordeelt niet maar hij ‘spreeke, hij geeft als het ware
een stem, hij is een waarderen en kiezen’.3 Het oordeel is bewustzijn van zijns-
feiten, de wil bewustzijn van een ‘zo hoort het. Daarmee hangt vervolgens
samen dat de hierboven als voorbeelden aangehaalde axiologische redenerin-
gen niet op de kennis maar op het gemoed inwerken en wel in de zin van rede-
lijke motivatie. Zo is de wet ‘Is B een waarde, dan is in het overwegen van de
situatie dat als A zou zijn ook B is ook A een waarde’ geen loutere theoretische
overtuiging die andere overtuigingen tot gevolg heeft.* En ook geen zuiver
normatieve eis. Integendeel, als we waarderende wetten op deze manier expli-

HUA XXVIII, P.34 €.V.
HUA XXVIIL, P.74

0.c. p.64
HUA XXVIIL, p.77

A O N R

170

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 DELOGICA VAN DE WAARDEN

ciet maken en toepassen waarderen we A anders, voelen tegenover A dus op
een nieuwe manier.

Husserl heeft op dit punt geen eensluidende opvattingen bereikt. In een
manuscript uit ca. 1914 stelt hij de directe relatie tussen waarderen en voe-
len weer ter discussie. Onder de titel Onjuistheden in mijn theorie over het waar-
deren in het college over formele axiologie en practica’ constateert hij een fenome-

nologisch verschil tussen waardeggg g dat aan de tot nu toe beschre-

nu als terminerende acten, d3
oog hebben of zelf in het v¢
denheid. Waarderen heeft zekere zin ‘categorisch’.
Gevoelens hebben intensi{@ i igy ook de wil heeft geen

omgekeerd: De blijdschap berust op het voor-waardevol-houden van het doel

terwijl het voor-waard uishensemssiigeemgeesinm Het nict-voor-waar-

devol-houden is niet zelf een afgestoten-worden [...| maar het fundeert dit’.!

In de ethiekcolleges van 1920 en 1924 lijken deze vragen te worden opgelost.
Aan de hand van een kritiek van historische posities ontwikkelt Husser] nu
de samenhang van gevoel en waarde op de volgende genetische manier. Het

mee op ge Waarge I'lCi!tCIl, ZICIE ye Waarge toe-eigenen, een Waarge—nemen

1 HUA XXVIIL, P.156

2 HUA XXXVII, P.326

171



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

uitvoeren. Het neemt nu gevoelsstellingnames tegenover deze waarde in of
voert wilsacten in betrekking daarmee uit.! Objecten kunnen waarden aan-
schouwlijk maken en zo object van gevoelens en wilshandelingen worden,
zoals bijvoorbeeld een porseleinen beeld voor een verzamelaar begeerlijk of
object van zijn genegenheid is. De intentionele gevoelstoewending komt dan
als ‘zintuiglijke laag” in het object tot uitdrukking, zodat materiéle objecten
niet alleen bijvoorbeeld profane sieraden of auto’s zijn maar culturele of per-
soonlijke waarden aanschouwlijk maken die vervolgens zelf weer basis voor
passieve gevoelsgewaarwordingen kunnen zijn. Gevoelens zijn dus noch zui-
vere gewaarwordingen noch zuiver cognitieve intentionele operaties, het zijn
intentionele processen die van een passieve tot een actief axiologische instel-
ling leiden en daarom altijd al het potentieel van het inwaartse bewustzijn
bevatten.

Gevoelens gaan dus niet uiteen in gevoelsgewaarwordingen en complexe
emoties zoals in de Logische Untersuchungen leek, maar in passieve affecties en
actieve stellingnames. Pas deze stellingnames laten een scheiding zichtbaar
worden tussen gevoel en secundair intentioneel object, de waarde. Hier spe-
len dan ook de gevoelsgewaarwordingen geen beslissende rol. Komen ze op de
voorgrond te staan, dan daarom omdat het object ons nu met zijn volledige
‘emotionele noéma’ passief raakt. Maar in dit geval kan altijd de vraag gesteld
worden of de waarde die ons subjectief tot gevoelsgewaarwordingen prikkelt
wel een ‘ware’ waarde is, dat wil zeggen een waarde waartegenover we ons op
de manier waarop we het doen stellingnemend gedragen en die onze wil moet
bepalen.

De principes en wetten die ons daarbij leiden of moeten leiden behoren tot
deethiek. Ethiek heeft hierin altijd met redelijke waardering te maken. De tra-
ditionele scheiding tussen een ‘gevoelsethiek ” en een ‘verstandsethiek ” wordt
door Husserl opgeheven: waarden zonder gevoel zijn weliswaar ondenkbaar
maar de intentionele objecten van gevoelens zijn juist niet die gevoelens zelf,
het zijn de als objectief aangesproken waarden waarvan de objectiviteit dus
ook voor rationele toetsing openstaat. Het verschil in de gevoelssfeer tussen

1 HUA XXXVII, P.355

172

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 DELOGICA VAN DE WAARDEN

passieve affectie en actieve emotionele toewending en de daarmee samenhan-
gende mogelijkheid van ‘emotionele verantwoordelijkheid” opent een nieuw
perspectief voor de samenhang tussen ethiek en gevoel die Husserl in zijn col-
leges tot het ontwerp van een persoonlijke ethiek verruime.

§4 DE ETHISCHE IMPERATIEF EN DE WIL

daarbij ingebrachte intentig amenhang van waarde
oordeel en gevoel vormt ' r cenfllitvoerige discussie met
klassieke ethische posities iti oraalfilosofie van Kant
omdat ze mét het degrad hnd met het waarderen
en willen van subjecten tot ee de motivatie voor het

middeld tegenover de rede, maar natuurlijke objecten zgn objecten die door
waarneming, aandacht/sising—eg—ga_ - wordingen van het
subject geconstitueerd worden en daarmee vanzelf (eo ipso) tot ethische oorde-
len motiveren. De empiristische gevoelsethiek blijkt van de andere kant onbe-
vredigend omdat ze enerzijds de intentionaliteit van gevoelens en daarmee de
constitutie van waarden niet begrijpt, anderzijds omdat ze de gevoelens van de
rede afsplitst en daarmee de ethiek niet meer als rationeel pmJect kan aanto-

ai te wegen en zin eigen mogelgEl !CHCH €n vermogens Haar gOCg mec 1 ver-

1 HUAXXVIII, p.142

173



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

band te brengen. Een belangrijk aspect daarbij is het feit dat een bevoorrech-
ten van een geringere waarde (zoals in handelingen uit wilszwakte gebeurt)
de ‘positieve waarde’ van deze handeling zozeer bederft dat hij ophoudt posi-
tief te zijn. Met andere woorden: de geringschatting van het betere komt in
het degraderen van de handeling zelf tot uiting.!

De formele imperatief van Husserl verschilt duidelijk van de categorische impe-
ratief van Kant, die door zijn universalisering juist die subjectieve ‘neigingen’
en waarden buiten werking moet stellen waartussen het subject van Husserl
moet afwegen. Toch geldt hier iets vergelijkbaars als bij de Kantiaanse impe-
ratief: zou de ethiek door deze imperatief alleen bepaald zijn, dan zou het
goede handelen door de objectieve of subjectieve waardenhiérarchie en door
de oordeelskracht van het subject voorgegeven zijn.

Nu wordt aangetoond dat de imperatief het wezenlijk ethisch aspect van
een handeling niet compleet benoemt. Het zou nl. mogelijk zijn om je eis
blindelings en toevallig op te volgen doordat je wat als waarde is voorgegeven
gewoon conform je vermogens doet. We noemen niet iemand die toevallig of
automatisch goed handelt goed. lemand die toevallig goed oordeelt is niet per
definitie verstandig. Zoals Husserl in de latere colleges zegt is de vraag ‘Wat
moet ik doen?” helemaal niet identiek met de vraag ‘Welke van de voorge-
geven mogelijkheden is de beste?’3 De ethische eis richt zich juist niet op de
resultaten van het handelen maar op degene die handelt en kan daar alleen
betekenen dat hij het beste inzichtelijk moet willen, niet alleen blindelings
moet doen.

Hier volgt Husserl Kant, voor wie immers eveneens niet het plichtmatige
maar het handelen ‘uit plicht’ telt. Maar dat betekent dat we degene die han-
delt aanspreken als iemand ‘die willend zijn wilsleven beheerst, dit zelf tot
veld van praxis, tot wilssfeer maakt en nu echt willen nastreeft’# Daarmee is
de grondgedachte al aangeduid die Husserl in zijn ethiek volgt: ethische eisen
zijn die eisen waaraan door het werken aan jezelf voldaan wordt en de moge-

HUA XXVIII, P.131
CATEGORISCHE IMPERATIEF: Onvoorwaardelijke ethische norm.
HUA XXXVII, P. 246

A O N R

HUA XXVIII, P.143

174

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 DE ETHISCHE IMPERATIEF EN DE WIL

lijkheid van beinvloeding niet alleen op je eigen handelen maar op je eigen
willen veronderstellen. Een fenomenologie van de wil is daarmee essentieel
bestanddeel van de fenomenologische ethiek.

Deze overgang naar een ethiek van de persoon ontkracht de formele axio-
logie niet maar maakt haar eerder tot noodzakelijk instrument van de ethi-
sche wilsbepaling. Daarbij is de wil een spec1ﬁek vermogen van het subject

dat verdergaat dan zijn 1outere VL tentlonele veranderingen’. De

den is gefundeerd maar dagifniet De wil heeft betrekking
op de eigen vermogens oflfi ij koMt daarom tot uiting in
het inzicht Tk kan’! De 1 i Isacten is lastig, aan de
ene kant richt de wil zich o ' ontstaan van objecten,
aan de andere kant wordt h¥g bestaa ngezet maar door de wil
gewaarborgd. ‘Het bewustzijn'# niet: Het zal zijn en zo wil ik

het. In zeker zin zegt het: Omdat ik hetwttzal het zijn.2

Aan het Ik kan als grormisingemmisesms——mr 2| tocgevoegd. Het
geloof in het toekomstige is een geloof dat ontspruit uit het willen, zodat ook
het gerealiseerde niet ins Blaue Hinein als waargenomen voor ons staat maar
als iets dat gedaan is. Daarbij doen zich weer rede-implicaties voor zoals: Wil
je dat een gebeurtenis zich voordoet, dan wil je redelijkerwijs ook de handeling die dat

teweegbrengt.3 Voorwaarde voor een W1lsdaad is de voorstellmg van het gewilde,

1 HUAIV, p.328¢.v.

2 HUA XXVIIL D.10
. >

binnen zijn vermogen ligt’; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe v1, p.417.

4 (Ook dit is een analytische implicatie.)
5 HUAXXXVIIL, p.212 €.V.

175



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

De bepaling van de wil als kenmerk van een nieuwe praktische sfeer wees al
op genetische tendensen in de fenomenologie na de Logische Untersuchungen.

1. De intentionaliteit wordt nu niet meer als een louter zich-richten op
gegeven objecten verstaan maar als het bewuste voortbrengen daarvan.
2. De funderingsverhoudingen worden daarmee minstens voor een deel
omgekeerd. De voorstelling van een object is voorwaarde voor de wil,
zijn bestaansaanname gebeurt door de wil, gaat aan het object vooraf.!

Het persoonlijk subject is dan een subject dat in een bepaalde hyletische facti-
citeit is gefundeerd,? wanneer dat het van gevoels- en waarnemingsgewaar-
wordingen, instincten en disposities uitgaat. Dat het zichzelf en zijn wereld
opzettelijk met behulp van actieve aannames door het ik, in de beschreven
bewustzijnssamenhangen, schept. Dergelijke ik-acten zijn vrij in die zin dat
ze niet causaal veroorzaakt maar gemotiveerd zijn; maar de motivaties kun-
nen en moeten wel rationeel gerechtvaardigd en gefundeerd worden. De fun-
deringen ten slotte gaan weer terug op logische en axiologische principes die
redelijk kunnen worden ingezien, maar bovendien ook op de coherentie van
de persoon en zijn wil om rationeel over zichzelf te beschikken.

Aan hetslot van de Krisis was duidelijk geworden dat Husserl aan de geschie-
denis van de Europese geest een teleologisch principe van de ‘zelfverhelde-
ring van de rede’ toeschrijft. Aan dit principe beantwoordt al in de Einleitung
in die Ethik een ‘wil tot normgerechtigheid’, die in het streven naar een door
rede bepaald leven bestaat: ‘We leven in de wil om inzichtelijk te denken, te
waarderen, te willen en zo blijvend oorspronkelijke overtuigingen te hebben,
oorspronkelijke verworvenheden uit een echte rede’3 In de Kaizo-artikelen
schrijft Husserl dan ook dat de ethiek ‘de wetenschap van het hele handelend
leven van een redelijke subjectiviteit onder gezichtspunten van de rede [is] die
dit hele leven homogeen regelen’# Dit wordt steeds individueel bedoeld: het

1 VGL.Spahn 1995, p.35 e.v.; Varjas Bejarano 2006, p.124 e.v.

2 Melle 2004, p.336. HYLE (Gr. fiyle): materie, duidt op de stoffelijke bewustzijnscomponent.
FACTICITEIT: feitelijkheid.

3 HUA XXXVIL, P.248; VGL. HUA XXVIL, p.87 €.V.

4 HUAXXVIL p.21

176

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 DE ETHISCHE IMPERATIEF EN DE WIL

goede leven voor iedere mogelijke subjectiviteit bestaat niet, eerder moet het
individu zoveel mogelijk overzicht van zijn concrete leven in zijn verleden en
zijn mogelijke toekomst krijgen om daarna zo te handelen dat hij ook in de
hele tockomst zichzelf redelijk zal kunnen rechtvaardigen.

Een leven uit praktische rede leiden betekent in zeltharmonie zo beslissingen
nemen dat de funderingen daarvoor 1deaal gedurende mijn hele leven gel-

den. Dit betekent omgekeerd een g gat in zijn persoonlijk karakeer

zichzelf trouw blijft, dus bijgbrbeeld eenmaa¥genomen beslissingen blij-

vooroordeel van te maken foete igi en beslissingen dan tot
in de laatste onweerlegba @ gefundeerd zijn, met
andere woorden: het ethisd de zin van de fenome-

doen wedervaren aan de aanspraak van ieder ethisch systeem om juist de
intuitief goede handeli ngmmaminsisesinssingessmmbep: [cn. Waardoor wordt
in deze ethiek gegarandeerd dat een dierenbeul voor zijn handelen niet een
heel coherente en levenslang geldige fundering kan aanvoeren die op zijn
gevoelens en waarden staat gericht? Deze vraag heeft enig gewicht omdat de
fenomenoloog zich in zijn epoche tegenover aanwijzingen uit de leefwereld
neutraal moet opstellen en zijn leven ‘apodictisch’, dat wil zeggen reflectend

'1} EC !!ange!mgen Ean §1t gan niet !C ECSCC zyn omgat !Elj zeii aan pyn nega-

tieve waarde toeschrijft. Gecombineerd met de wet dat de keuze van het slech-
tere zichzelf omlaaghaalt komt dan het inzicht te voorschijn dat de eigen wil

177



IX ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

op deze manier niet bepaald kan worden, tenminste niet voorzover dit een
algemeen gefundeerde wil tracht te zijn. Dergelijke overwegingen zouden
voor alle concrete gevallen uitgevoerd moeten worden en wel zo dat hun gel-
digheid ook voor toekomstige vergelijkbare gebeurtenissen vaststaat, zodat
het subject ze tot een ‘blijvend bezit’ kan maken.

Het lijke dat Husserl tegen het einde van zijn leven de oplossing van alle
ethische vragen niet meer van dit door de rede bepaalde ethische ideaal ver-
wacht heeft. Dat wordt in zijn Géttingse periode al aangekondigd. Zo stelt hij
in 1909 de vraag of onverbiddelijkheid of bevoorrechting van eigen waarden
niet gerechtvaardigd kan zijn. ‘We mijden dikwijls de aanblik of de duidelijke
voorstelling van het lijden om ons niet tot iets niet-egoistisch te laten mee-
slepen. We willen als het ware egoist zijn’.! Zijn er dus toch geen goede rede-
nen om vanuit onze eigen wil tot onethisch gedrag te komen? In een aanvul-
lende tekst bij de Einleitung in die Ethik stelt Husserl de ‘zuiver rationele moti-
vatie” gelijk aan de motivatie uit ‘zuivere liefde” voor het schone en goede.?
De keuze van het door de rede bepaalde leven zelf gebeurt daarom niet lou-
ter uit de rede. Melle heeft erop gewezen dat Husserl in zijn latere manuscrip-
ten ethiek in de liefde tracht te funderen die op haar beurt theologisch gefun-
deerd is.> Maar deze gedachte is Husserl niet uitvoeriger nagegaan.

Los hiervan kunnen twee principiéle conclusies uit de geschetste vorm van de
ethiek getrokken worden.

1- Ethiek bestaat niet in een systeem van regels of doeleinden maar in
afwegingen die door waarden worden geleid en die het individu athan-
kelijk van zijn concrete leven moet uitvoeren, en wel zo dat alle voor-
bije en mogelijke toekomstige beslissingen een redelijk gefundeerde
indruk maken. De criteria voor ‘redelijke fundering’ komen enerzijds
voort uit eidetische inzichten die weer aan axiologische wetten onder-
hevig zijn, anderzijds uit het fenomenologische beschrijven van de
constitutie van de subjectieve en objectieve wereld. Zo komt voor het

1 HUAXVIIL p.420
2 HUA XXXVIL, P.340
3 Melle 2004, p.348 c.v.

178

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 DE ETHISCHE IMPERATIEF EN DE WIL

individu de eis te voorschijn om zijn leven te ‘vernieuwen’ in die zin
dat hij een ‘universele zelfbezinning” uitvoert, waarmee hij het voor
zijn hele leven doorslaggevende besluit neemt om voortaan een in deze
zin redelijk gefundeerd leven te leiden.

Uit de hele vervlechting van het beschouwende ik met een leefwereld,

die meegevormd wordt door ol anderen, blijkt al dat zo'n

op collectief vlak kan
en moet plaatsvinden, dat het ‘tot zijn ver-
stand komt’ zich eigegliyk p nlijke zin maak, is
de ethische vernieuw ieuwl ic #n de hele mensheid

de ‘humane mensheid” utopisch als een mensheid die in zoverre een
ethische wil ontwi s eefsae—ems mct haar geschie-
denis en haar ontwikkelingsmogelijkheden voor ogen, opnieuw - dat
wil ook zeggen als overgeleverde tradities op losse schroeven komen
te staan — over zichzelf beschikt. Het nationalisme dat voor de Eerste
Wereldoorlog verantwoordelijk was komt daarbij op subjectief vlak
overeen met het egoisme en moet opgegeven worden ten gunste van

179



HANDELSBLAD 13-5-94

Hetrecept voorfilosofie
uit kersenbrandewijn

Een ‘selig Leben’ kon volgens de Duitse
filosoof Edmund Husserl alleen bereikt
worden na het verwerven van zekere
kennis. Hij was rationalist in een tijd
van irrationalisme, maar had grote
invloed op het denken van de twintigste
eeuw. Zijn correspondentie, nu
uitgegeven in tien kapitale delen, toont
een wereld die definitiefverleden tijd
geworden is— een wereld van steile
Duitse professoren en briefschrijvende

filosofische kopstukken.

door Ger Groot

In 1922 bevindt Duitsland zich op een
moreel dieptepunt: inflatie en honger
teisteren het land, dat de ene vernede-
ring na de andere te slikken krijgt,
vooral van de kant van Frankrijk. Eci
iieale voedingsbodem voor trrationas
lisme van velerlei aare

‘Filosofie en_wetenschap bevinden
zich bij ons in een nieuwe situatie,’
schrijft de filosoof Edmund Husserl in
datjaac vanuit Freiburg san zijn jeugd-
vriend Tomds Masaryk, sinds 1918
president van de Tsjechoslowaakse re-
publick. ‘De wetenschappen hebben
in grote kringen van het volk aan res-
pect ingeboet. Mystieke bewegingen,
zoals het Steinerisme, breiden zich on-
gelooflijk uit. Op dezelfde manier ver-
wacht men van de filosofie heil en geen
strenge wetenschap.

Hinssee] wenst als Rlosoof voor datir-
rationalisme niet te kapituleren. Wat
kan men van de beschaving nog ver-
wachten w
haar hoofd zou verliezen? Zij moet de
rede opnieuw tot grondsiag van het
denken en doen maken, in de meest
strenge wetenschappelijiheid. Stren-
ger

— hoe succesvol ook — de gmnd on-
der hun voeten zijn kwijtgeraakt. Die
grond wil en teruggeven, tot
heil van de mensheid. Niets -minder.

in de corespondsntie die zofuist,in
tien(in alle opzichten) kapitale delen is
gepubliceerd. Ruim tweeduizend brie-
ven zijn erin opgenomen, meer dan
dertienhonderd van Husserl (en zijn
vrouw) aan anderen, zo'n zeyenhon-
derd van anderen aan hen.

pondeerde met filosofische kopstuk-
ken uit zijn tijd, maar ook met leerlin-

ringende landen.
Het is niet allemaal even diepzinnig

wat Husserl schrijft. Dankbriefjes
notities
gveracademischeakkeficties en katte,

belletjes als ‘Lieber Freund! Wir sind
wmderda (de’ kcrlslc briefinde corres-

voorbeeldig geannoteerd en tekstkri-
tisch verantwoord. Welke grens moet
men trekken? zal men gedacht hebben
bij het rl-archief in

Edmund Husserl, 1905

De nalatenschap van Edmund Husserl

se steno-schrift, dat ook in zijn tijd al
was. Brieven werden door

Leuven, waar de nalmenschup van
Husserlisondergebracht, Vooralleze-
kerheid heeft de

Hij bediende zich van het Gabelsberg- ‘

Zijn vrouw of zijn assistenten overge-
even. Hetzelfde gebeurde met zijn
werd

recteur van het Husserl-archief,

al
het grootste deel daarvan pas na zijn

bladzijden steno rusten in de brand-
kasten van het Hussm‘l-axchieﬂ vaak

dragen. Van Breda bezorgt Malvine
een tijdelijk visum voor Belgié.
bibliotheek en Malvines

kisten in de haven van

Maar hij verweet de wetenschap van
Zin tid, vooral de peychologie; dat ze
de pretentie had de /el

Sanithnie, it oon, haaiiig lu\g
Later vind je dat bij Engeise flosof
weerterug.”

mee Husserl zijn eigen filosofische
missie omgaf. Uiteindelijk streefde hij
het heil van de mensheid na. Wat moe-
ten we doen om een selig Leben te kun-
nen leiden? vroeg hij zich af. En net als
de Griekenmeende hijdat daarvooral-
lereerst zekere kennis nodig is. Dat
betekent wetenschap, maar ook ken-
theorie en cen zuivere ethick. Aan die
ethiek heeft hij wel gewerkt, maar —
zegt de Boer — erg veel heeft dat niet
opgeleverd.

Verwarde tijd

Het idee ‘van wetenschap tot wijsheid"
is volgens de laatste niet houdbaar ge
bleken. Niemand zal nu nog zeggen:
spreck namens de rede. Die prete:
had Husserl wel en daarom had hij —
net als de ﬁlosoof Kant ruim een eecuw
eerder — m zijn filosofisch
e geestelijke nood
van zijn verwarde tud dwong hem er-
toe. 001 lles wijken, zelfs
de radio die hij in 1934 voor Zijn 75ste
verjaardag van zijn schoonzoon ca-
deau kreeg. Een oude wens, schreefhij
hem in een brief, maar hij kon er geen
gebruik van maken; er mocsten nog

Hij was als filosoof een druk bezet
‘functionaris van de mensheid’.

Een jaar later moest hij erkennen: ‘Fi-
losofie als wetenschap — de droom is
uitgedroomd’. Niet omdat hij zijn rati-
onalistische idealen heeft losgelaten,
maar omdat de wereld om hem heen
definitief voor de redeloosheid geko-
zen heeft. ‘In Duitsland,’ schrij

Roman Ingarden, ‘beh: boost .‘ﬁlosol‘:
als strenge wete tot de vol-
tooid verleden hyd Ook in de rest van

zich heen. Maar hij bijft er zeker van:
alleen zijn ‘wetenschappelijke’ filoso-
fie is een begaanbare weg tot helder-

h
Aan die zekerheid en aan zijn werk
hield hij zich vast in de jaren waarin hij
zich in Duitsland eén uitgestotene
wist. Zo had hij zich ook op het werk
gestorttoeninde Eerste Wereldoorlog
Zijn zoon gevallen was. Toen had hij
nog een trotse Duitser kunnen zijn.
Dat het nazi-bewind hem die trots ont-
nam moet hem meer gegriefd hebben
dan wat ook. Een jood had hij zich
nooit gevoeld en ook niet willen voe-
len. Voor zijn kinderen hield hij die
achtergrond zo lang mogelijk verbor-
gen.

Engeise zeden

Afgezien van  zijn_filosofische
betekenis, was Husserl in veel opzich-
i isuithet

begin van deze eeuw. Een nationalist
die zich na de Eerste Wereldoorlog in
zijnbrieven bnlerbeklaagl overdehar-
de Franse represailles (‘De Duitse ziel
wordt vermoord') en het Poolse wan-
trouwen jegens de Duitse politiek. Hij
ruziet met collega’s en studenten over
heteigendomsrecht van wathij als zjn
idegen beschouwt, maar hij Kan zijn
geu,k nietbewijzen omdat hij zo weinig
publiceert.
Hij leert Engels wanneer hij voor cen
lezing naar Cambridge wordt uitgeno-
died, maarbeldaagt zich over de ‘bar-
baarse Engelse zijn_gastheer
Beweat AL HEPRICH Sk IS col:
lega’s thuis te bezoeken. Vermoedelijk
was zijn Engels schromelijk onvol-
doende. Wanneer hem in de jaren der-
tig cen leerstoel wordt aangeboden in
Californig, eist hij ook de aanstelling
van zij lecrling Cairns,

huisraad worden in meer dan zestig
op-

geslagen. In september 1940 gaat een
deel ervan bij een bombardement ver-
fina: D ke bijven gespeard,
maar veel brieven

d 103}9. Datleidde

dle a]s tolk kan dlenevl Het voorstel

naar Neder-

het iji
volgens hem tot

Rijkvan de geest
ie is een fei

& wel s
land 1928, wass hijlaingenboudtin

roningen en Amsterdam en de filo-
sofen Pos, H en Brouwer ont-

onder een groot aantal van Hei
later nooit

e pant. Ze peen ook senbegidvap. | kit PABOOK. - Fusse 12 3ijn Pk e L overtuigen. Hus-
het Europese geestesleven van de eer- | gen aantekeningen veelvuldig over,” | serls urn raakt bescl ; Van Breda

ste helft van deze ecuw. En uiteraard
diehet

denken van deze ecuw diep beinvioed
heeft.”

Op I¥sselings werkkamer in het Leu-
vense Hoger Instituut voor Wijsbe-
geerte staat een deel van Husserls
bliotheek tegen de muren. ,,De typi-
sche bibliotheek van de Duitse filoso-
fieprofessor van die tijd,” zegt Lisse-
ling. ,,Er staan ook unicke exemplaren
tus:

Wi uit 1810.

zegt Usseling. , Sommige hebben esn
vouw in het mi Daarv
‘we dan dat hij d.le voo
gebruikt. Hij vouwde ze dubbel om ze
in zijn binnenzak te kunnen steken.””
w: a
Husserlheeft Leuven nooit gekend. In
zijn correspondentie et stadje
st voor Wel waslii ooitin BelgiE g
n de Eerste Wereldoorlog had
n gewonde zoons bezocht, die
den.’ De

boeken kun je nergens andersin Euro-
pa vinden.”
Pronkstuk
In het eigenlijke Husserl-archief staat
het belangrijkste deel van de biblio-
eck: de bocken waarin Husserl aan-
S R e pifait T ek
stuk is het eerste grote werk van Hus-
serls leerling Martin Heidegger, Sein
undZeis in 1927 opgedragen san Hus-

oudste sneuvelde in 1916 in Noord-
Franknjk, indebuurtvan Verdun Het

schept de verstrooide as er zoveel mo-
gelijk weerin terug.

.Toen de Duitsers binnenvielen,
moest het archief voor de tweede keer
worden gered,” vertelt Isseling. ,,Het
werd grotendeels verborgen op een
zolder van de Leuvense

ke methode beoefend wordt. Dmhu
maakt ze gebruik van de beginselen
van de |ogea Die kun je, vond Hus-
s, dus niet nog eens achterafuit de
mpirische wetcnschappen gaan aflci-
Gen. Hotzelitle geidt volgens Hils
voor de zuivere idecén en bemppcn
waarmee het denken werkt; ook die
hebben hun cigen logische sl'ezrc ensa-

Malvine heeft de hele oorl d
doken gezeten in een klooster in He-
rentals. Daar is ze ook katholiek ge-
worden.

Zijn leer, d 20 objec-
tiefuogtilkinkanctbremaen. Flasafic
als strenge wetenschap heet een van zijn
meest bekende geschriften.

Alleen hetleven

Van

iegd met de Oostenrijkse filosoof Ste-
phan Strasser, die als half-joodse
Viitchitoiing in Furthont Doitse los gat

knakte
los, maar niet

ende

‘moet. Maar — schrijft hij aan Heideg-
ger — het professoren-niveau ligt aan
&< beide univessitciten van Amstors
dam wel onder het Duitse gemiddelde.
Een enkele keer toont hij enige zelf-
spot. ‘Neemt U Uw proefschrift toch
wat lichtzinmiger, schrijt b zifn lesr-
ling Mahnke. ‘En wanneer ik lichtzin-
nigheid preck, weet ik wel wie ik voor
me heb.” Dan weer bljkt hij onver.
wacht groothartig. *Een burger
vriend [hoogstwaarschijnlijk hij:
Stelt U graag & 400 mark ter stk
king, schrijt hij e in geldnood verke-
Ingarden. ‘Rentevrij, terugbeta-
i e heenel geveasiids of i e vol-

Ikaar

worden, meende hij. Want wat kan een

wetenschap die het rijk van de geest
aan de

gend
In Husserls brieven wordt een wereld

den i ile Duit:

nict meer erkent nog b

en het G steno kende. Na
ijn trots om Eovitior te | de Duitscinval heeft hij
dere ' de Tele nalaten-

waarin het hebben van
z0 is,

1933, toen G nazi'salle
mici op wachtgeld planlsxen Deton
komst zal uitwijzen wic de cchte Duit-

schap
e uitgaven

den ten prooi vallen aan irrationalitei
en ijke filosofie’.
het, in zijn briefaan Masa-

B anms
Hij heeht de ergste vervolgingen niet

rlin
pdracm verdween in de jaren d:nlg

mee; n 1938 sterft hij;
i v Malvine bijft achter met

i i e
T tscr G Joparitot o6 uniVersitits
van Freiburg werd ontzegd.

De relatie tussen n leer-

rijkste mznclnen van Husserl zijn neer-
gelegd. Pogingen om de manuscripten
via Jan Patotka (de latere Chart

ling was toen al ernstig bekoeld. Hei-
degger ging filosofisch zijn eigen weg.
In december 1929 schrijft Husserl aan
zijn Poolse leerling Roman Ingarden
dathij Hei kel

igheid te heciiea t
het Prasgse M,

filosofen zien komen en gaan. Emma-
nue netal:

ryk, om zich heen gebeuren.
Hetis zijn tragick dat vrijwel nlemmld

Maurice Merleau-Ponty en Jacqucs
Derrida; Paul Ricoeur was jarenlan;

Gisexennyann sstee arciicl tn Pa
rijs. Sartres eerste boeken staan onder
onmiskenbare invioed van Husserl.

mens als een soort denkmnchme Hij
verving het door het le men:

dic mist alicen cen deakend, masr 5ok
cen voelend wezen is. ., Dat heeft Hus-
serl wmrschunluk nooit echt van Hei-

s ol Skt Wenaess e fortgm B
gische pater Van Breda Malvine in
Erciburg bezoekt, om de manuscrip-

ias ch
Semaakt ALs) e
Dmuland e Eh e o
z0’n glas filosofic kunt maken.” *Sartre

manier in zij denken k

ten te voor zijn p:
Husserls nalaten-

gen ‘en helaas ook dat ik het metho-
disch en zelfs zakelijk op wezenlijke
pumen mcm afwijzen

dreigt
schap door de nazi’s e worden vernie-
tigd.

Van Bred

It zichin

arugme sporm vandic ergernis. Hus-
teksten

de
dric zware koffers brengt m, Fluseeris

rls glosse:
(‘nota beneP, "dat gaat wel rg snel’)
werden onlangs in Frankrijk in een
-psn boekje uitgegeven.

usserls aantekeningen zijn voor niet-

Berlijn. Van

jjk overnaar de
Belgische ambassade in
daaruit worden ze per diplomaticke

naarde’
van Leuven, die zich bereid heeft ver-

klaard voor de. nalatenschap zorxl(i,.

vertrol
Het is de vraag of Husserl met Sartres
werk erg ingenomen zou zijn geweest,
en hetzelfde geldt voor de meesten di
later zijn denken zouden bestuderen.
;Ze beginnen, bijna allemaal met ccn

zegt sseling.
Maar Heidegger zou na de oorlog wel
Husserls meest invioedrijke leerling
worden. En daardoor raakte Husserl
onwillekeurig geidentificeerd met cen

hij zelf
pathie zou hebben gevoeld. ,.Wat in
die jaren fenomenologie is gaan heten

dat Malvine wekenlang een zenuwin:
lnideig hect nadat e sest'a haat -
ben gedwongen hasr huishoudster te
ontslaan.

Soms breekt plotseling in de corres-
pondentic de emotie door. Zoals wan-
neer Heideggers vrouw in 1933 haar
declneming betuigt met Husserls uit-
sluiting uit de universiteit en dank
tuigt voor alles wa r hear man
gedaan heeft. 4w.z st e harnn 0P
zeggen?' Malvine aan haar
dochter. ‘Naast alle bitterheid van het
heden komt nu ook nog de bitterheid
yanhetmet Heidegger verbonden ver-

Op 21 april 1938 bericht zij Ingarden
over het ziekbed van

paar dagen geleden b iy m, it
cen diepe slasp enzei: , God heeft mij

isvoor een
tiefilosofie,” zegt de Boer. ,,In veel op-
zichten staat Husserl dichter bij de an-

in genade
testerven” Btk moct yerderlevent”
Husserl overleed zes dagen later. Mal-

Jadermoord.” zegt de
froe

daardwerk ovcr H

pen vaak op dic van de laatste vooruit.

hem nog twaalfjaar.

ris
lingsgang schreef, op zijn werkkamer.
aande Vrije Universiteit.. Husserl was

welke woorden we allemaal hebben
voor voomellmg en hal zien dat je

in het Duitsop

rw@r? /TrThnuende manieren

R Uitg. Kluwer, 10
din. Prijef 2,500,

Husserl: Notes sur Heidegger. Uitg.
N 52505 Prijsf 72—

RijR-sevHETa




HOOFDSTUK X
INVLOED

§1 DE FENOMENOLOGIE TIJDENS HUSSERL’S LEVEN
E INVLOED van Husser] op de filosofie van zijn tijd is al begonnen met
de Prolegomena, dat een werk van grote overtuigingskracht bleek te zijn.
Het psychologisme in de logica en kennistheorie gold met dit boek als voor-

bijgestreefd, ook al scheen voor vgg chrijver zelf met zijn Logische

gebruikte, kwam pas me
beweging op gang met ui reerst in Miincflen. Haar kroniekschrij-
ver Herbert Spiegelberg w ler Pfinder, de aanvoer-

rond de psycholoog Theodor Lipps. Lipps verdedigde een beschrijvende psycho-
logie die door Husser! 1 imumingamemmisspsyimiogs . sch bestreden werd.
Toen Lipps zich tegenover zijn studenten probeerde te verdedigen liepen zij
naar Husser] in Géttingen over. De eersten waren Adolf Reinach en Johan-
nes Daubert, later volgden Theodor Conrad, Moritz Geiger, Hedwig (Conrad-)
Martius, Roman Ingarden, Edith Stein en anderen. De naar platonisme ten-
derende realistische fenomenologie heeft zich kritisch tegenover Husserl’s

1 VGL. Spiegelberg 1982
2 Alwin Diemer 1956, p.38 1.

181



X
Das Phinomeno fogen(iec(

Wie bliiht doch die Philosophie,
Seit sie Phinomenologie!

Man reduziert sich diese Welt
Und Existenz in Frag’ man stellt.

Man hilt sich an Essenzen etc

Essenz von Punsch und von Likér
Gehéren freilich nicht hierher.

Die Essenz, die man brauchen kann,
Die trifft man ganz woanders an,

Da geht man zu den Miittern etc.

Die Miitter sitzen still and stumm,
Woh! um ein Kldrbassin herum;
Drin mufd man riihren friith und spat,
Bis man Essenz gefunden hat,

Und ziemlich ausfiltrieret, filtrieret.

INVLOED

Sie bilden dann die Dingstruktur
Grad wie bei einer Perlenschnur;
Die Schichten stecken an ‘nem Speer,
Der geht wohl mitten durch sie quer,

Und das ist die Intentio, Intentio etc.

Schon wichst empor das neue Haus,
Da plétzlich stiirzt es ein, o Graus!
Denn auch, die Schichten in der Tief’
Sie lagen alle giinzlich schief,

Weil vag die Evidenzen, Videnzen etc.

Von neuem sich die Arbeit regt,
Die Schichten werden umgelegt,
Die Reihenfolg hat keinen Sinn,
Und alles mufd wo anders hin,

Und so geht’s immer weiter, Ja weiter.

[Alfred von Sybel schreef dit lied in 1909 t.g.v. de slotceremonie van de Gdttinger Phi-

losophische Gesellschaft. Het werd galmend ten gehore gebracht in aanwezigheid van

Edmund Husserl, wiens Ding = college op de hak werd genomen. Husserl schonk zijn

foto als dank voor de inzet.

Von Sybel (Marburg 1885) was filosoof en psycholoog. Hij studeerde tussen 1907 en 1912

bij Edmund Husserl in Géttingen en promoveerde in 1909 bij Elias Miiller. Samen met

Theodor Conrad, Hedwig Conrad-Martius, Jean Hering, Alexandre Koyré, Hans Lipps

en Edith Stein vormde hij de Bergzaberner Kreis, een groep van de vroege fenomenologi-

sche beweging. Von Sybel stierfin de nacht van 5 op 6 juni 1945 in Berlijn.!]

Met Husserl’s overgang naar Freiburg en het uitbreken van de Eerste Wereld-
oorlog werd de Géttinger Philosophische Gesellschaft ontbonden.

1 zIE: Das Phanomenologenheim: Der Bergzaberner Kreis im Kontext der frithen phinomenologischen

Bewegung, Joachim Feldes, Traugott, 2016

182

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 DE FENOMENOLOGIE TIJDENS HUSSERL'S LEVEN

De fenomenologenkring in Miinchen rond Pfinder bleef overeind. Hij over-
leefde vooral in gedaante van zijn centrale figuren Alexander Pfinder, Adolf
Reinach, Hedwig Conrad-Martius en Roman Ingarden. Thematisch waren
de Miinchenaren (in tegenstelling tot de logisch-wiskundig geinteresseerde
Gottingers) meer op esthetica en waardentheorie geconcentreerd. De Poolse
filosoof Roman Ingarden, die blj de Brentano- leerling Kasimir Twardowski
Vandaan kwam bleef Husser!’s ‘mag

de en trouwe leerling’. Husserl

Husserl gewaardeerde feno

Wanneer Husserl in 191 een nieuwe kring van
leerlingen tot stand. Daart ij edewerkers Edith Stein
(t Auschwitz, 1942), Ludwi hk. Beiden waren later

voort te zetten. Zo heeft Landgrebe 1n 1939 het uit Husserl’s manuscripten
gecompileerde en aanguuisengessmiesimimmgmmm) U cil geredigeerd en
Eugen Fink heeft nog tijdens Husserl’s leven een zesde Cartesiaanse Meditatie
geschreven. Maar al spoedig na Husserl’s dood hebben beiden eigen filosofi-
sche aanzetten ontwikkeld. Landgrebe waagde in 1949 in een publicatie een

nieuwe fundering van de metafysica.? Eugen Fink keerde zich af van de hus-
serliaanse fenomenologie en zich rlchtte op Heide

1 Das literarische Kunstwerk, 1931
2 Phdnomenologie und Metaphysik
3 Spiegelberg 1982, p.257

183



X INVLOED

methode doorgedrongen is en in de door mij geopende nieuwe probleemho-
rizonten die de toeckomst hebben (waar ik volledig van overtuigd geraake ben)
onderzoek doet’.! Als voorbeeld voor ‘terugvallen in de oude filosofische nai-
viteiten’ noemt hij Max Scheler en Martin Heidegger. Omdat vooral de terug-
val van laatstgenoemde voor de receptie van Husserl’s fenomenologie rijk aan
gevolgen is geweest staan we daar in wat volgt iets gedetailleerder bij stil.

§2 HUSSERL EN HEIDEGGER

Husserl en Heidegger worden vaak in een soort ambtelijk verband gezien
terwijl het om twee verschillende denkers gaat. Ja, ze houden zich bezig met
dezelfde thematiek, hebben in dezelfde stad gedoceerd en hebben elkaars
gedachtegoed doorlopend en consistent verder ontwikkeld. Het beeld van
twee handen op één buik paste bij wat Husserl ooit van Heidegger gehoopt
had. Het strookt niet met de historische feiten. In het Nachwort zu den Ideen
I uit 1930 verwijst Husserl impliciet maar onmiskenbaar naar Heidegger als
hij het heeft over een ultiem verschil van filosofische stromingen die contras-
teren met zijn fenomenologische gedachtegoed. Hij kan de hier gemaakte
tegenwerpingen van loutere verstandelijkheid niet als gerechtvaardigd
beschouwen. Evenmin het verwijt dat hij zou zijn blijven hangen in zijn
eigen methodiek en abstracte eenzijdigheden. De claim over het tiberhaupt
en principieel niet bereiken van de oorspronkelijk-concrete, de praktisch-
bezige subjectiviteit en van de problemen van de zg. Existenz en van de meta-
fysische problemen’, vond Husserl onterecht.? Het gaat hierbij om niets minder
dan een terugval in het transcendentale antropologisme of zelfs psychologisme. Uit de
pen van Husserl klinke dit als een vernietigend verwijt.

Hierna worden de verschillen geschetst. Centraal thema van Husserl was
de intentionaliteit als het gericht-zijn van acten op objecten. Dit gericht-zijn
is niet meteen een begrijpen van de objecten. Er zijn ook intentionele bele-
vingen die op de achtergrond van de waarneming wel voorhanden zijn maar
juist niet begrepen worden. Daarmee is de intentionaliteit in de zin van het
louter gericht-zijn de basis van het bewustzijn. Het begrijpen is in zekere zin

1 BW VL p.457
2 HUAV, P.140

184

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 DE FENOMENOLOGIE TIJDENS HUSSERL'S LEVEN

secundair. Heidegger ziet nu in tegenstelling hiermee de basis van de intenti-
onaliteitin de zorg, die aan het begrijpen van Husserl, aan de toewending naar
het object beantwoordt. Juist deze Sorge lijkt de fenomenologische methode
van de epoche uit te schakelen. Zij maakt daarmee van de intentionaliteit een
theoretische fictie. Zij roept de intentionaliteit tegelijkertijd de kloof tussen
immanentie en transcendentie in het leven, die ze van de andere kant juist

met behulp van deze methode tochg nen. De fenomenologie bevat

volgens Heidegger dus een 1

De theoretische instelling é st de problemen die ze

bezig is op te lossen. Daarrfiee wij@llcidegger het cefi#rale fenomenologische
procédé als filosofisch ongd

Daartegenover noemt He eel in zoverre hij eo ipso
gedrag’ en ‘zich ophouden by is. Intentionaliteit in deze

betekenis van begrijpen is de ‘voorwaarde van de mogelijkheid van iedere
transcendentie’.! Hoewaimmgaiansmmmssensismsic dc voorwaarde voor
intentionaliteit inhoudt. Daarmee wordt vervolgens ook het subjectbegrip
van de intentionaliteit uit bepaald en deze laatste weer op de feitelijkheid van
het ‘gedrag’ teruggevoerd. Het subject ‘ontsluit zich” primair in de actuele
toewijding, de zorg. De existentie is dus eigenlijk ek-sistentie, het verlaten
van de immanente sfeer. Maar daarmee lijkt de kernvraag van de transcen-

1 Heidegger 1975, p.o1
2 VGL. Masullo 1989

185



X INVLOED

ter beschikking staan.! Dit feit nu breidt Husserl uit tot een belevingsstroom
die voortdurend in beweging is. Het bestaat dus in het leven van het denken,
maar Husserl blijft zoals we gezien hebben niet bij het louter empirische den-
ken en beleven staan.? Integendeel wordt de belevingsstroom op zijn laatste
veronderstellingen bevraagd waarvan de temporaliteit één van de belangrijk-
ste is, en bovendien wordt de belevingsstroom ‘als exemplaar voor zuivere
mogelijkheden’ beschouwd.

AlsHusserl dus zegt dat de ‘anti-stroming’ nu juistdie filosofie is die hij met
de fenomenologie onmogelijk wilde maken, dan bedoelt hij daarmee (al of
niet terecht) dat de existentiefilosofie van Heidegger deze laatste op een vari-
ant van het psychologisme vastlegt, omdat ze de reflectie op de eidetische struc-
turen van het bewustzijn belemmert en in het louter empirische blijft steken.
Daar stelt Husser! de radicale zelfbezinning tegenover, die uit een terugvragen
naar de diepst denkbare voorwaarden van de kennis bestaat. Dit terugvragen
voert weliswaar in de eerste stap naar het universele subjectieve zijn en leven, dat als
voorwetenschappelijk in alle theoretiseren al verondersteld wordt, maar van daaruit
in een tweede en beslissende stap naar de transcendentale subjectiviteit als
de oerplek van alle zingeving en zijnsverificatie.3 In Husserl’s ogen voldoet de hei-
deggeriaanse filosofie niet aan de laatste voorwaarden en is dus geen strenge
Wissenschaft. Haar kritiek laat juist zien dat ze gewoonweg een stroming is die
aan de wetenschappelijke fenomenologie is tegengesteld.

De vernieuwing van de filosofie die met de transcendentale fenomenologie
werd nagestreefd wordt zo onmogelijk gemaake; de existentiefilosofie is dus
een filosofische ‘terugval’. Als Husserl tot van zijn Cartesianische Meditationen
het augustiniaanse Noli foras ire, in te redi citeert: Ga niet naar buiten maar keer in
tot uzelf, kan dit vermoedelijk wel als antwoord op Heidegger gelezen worden.
Toch bleck de ‘anti-stroming’ voor de ontwikkeling van de Europese filosofie
minstens zo belangrijk te zijn als de fenomenologie zelf. Het feit van de rede, in
de zin van Husserl, zou later in elk geval geen hoofdrol spelen.

1 HUAII/1, p.95
2 Dit verwijt werpt Husserl Heidegger opnieuw voor de voeten.
3 HUAYV, p.139

186

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 HUSSERL EN HEIDEGGER

§3 HUSSERL IN DE EUROPESE FILOSOFIE
De ontvangst in Europa heeft Husserl vaak achterwaarts vanuit Heidegger
begrepen. Zo schrijft bijvoorbeeld Waldenfels dat Husserl’s leer van de inten-
tionaliteit ‘het moderne dualisme van binnen en buiten, van immanent bele-
ven en transcendente werkelijkheid” ondergraaft. Husserl zou daarmee nog
instemmen, hij probeert de zin van dit onderscheld immers met de terugkeer
naar de fenomenen op te helderen cg el ¢ in zijn genetische fenomenologie
s Waldenfels v¢

een monistische positie. Maag olgt: ‘Doordat iemand iets

beleeft of ervaart is hij in
schrijdt hij zichzelf’, dan [

Toch beginnen voor H
vingen. Act en object zijn

iteiten van onze bele-
een semantische rela-
tie met elkaar verbonden.

in zekere zin in de hand. Hannah Arendt maakt gewag van het destijds leven-
dige gerucht dat ‘er ienjuiniissimsisiinssan hccft geproclameerd
werkelijk bereikt’? Oftewel dat Heidegger het natuurlijk vervolg op Husserl’s
theoretische fenomenologie zou zijn. Dit gerucht zal Husser!’s fenomenolo-
gie bij de Europese ontvangst steeds begeleiden.

Voorzover de Europese filosofie bij Husserl aansluit wordt ze tenminste
gekenmerkt door het feit dat ze het duahsme van wereld en bewustzgn niet

1 Waldenfels 1998, p.16
2 Hannh Arendt in Neske-Kettering 1988, p.232. [zIE over Arendt: Bijlagen blz.228 en 247.]
3 Riceeur 1957

187



X INVLOED

"Emmanuel Levinas, die in 1929 bij Husserl en Heidegger studeerde en in 1930
op Husser!’s begrip intuitie is gepromoveerd, heeft met de Franse Husserl-
ontvangst een begin gemaakt. Hij was daarna wezenlijk bij de verbreiding
van Husserl’s naam in Frankrijk betrokken.® Over hem zegt Husserl in een
brief aan Welch dat hij ‘mijn fenomenologie met de heideggeriaanse op het-
zelfde niveau plaatst en daardoor van haar zin berooft’2

In 1933 ging Jean-Paul Sartre naar Berlijn om het werk van Husserl, Heideg-
ger, Scheler en Jaspers te bestuderen. Hij ontwikkelde een existentialistische
variant van de fenomenologie die de mens en zijn toegang tot de wereld pri-
mair op basis van gevoelens interpreteert. Hij verandert Husserl’s beschrij-
ving van de gevoelsacten als waardescheppend in een bijzondere theorie van de emo-
ties die nog steeds in de filosofie van de gevoelens de aandacht trekt.3
Merleau-Ponty, die dichter bij Husserl staat dan Sartre en Levinas, was een van
de eerste bezoekers van het in 1939 opgerichte Husserl-Archief in Leuven. Zijn
fenomenologische variant concentreert zich op het eigen lichaam als het hart
van de wereldervaring en -constitutie. Hij ontwikkelde op basis van Husserl’s
beschrijvingen een fenomenologie van de waarneming die nog steeds in de kunst-
matige intelligentie en de robotica gerecipieerd en omgezet wordt. Merleau-
Ponty is een belangrijke brug die Husserl naar de cognitiewetenschappen
leidt. Pogingen om projecten in Husserl’s geest voort te zetten zijn schaars
gebleven. De aanspraak om filosofie als strenge wetenschap te beoefenen bete-
kent voor Husserl eigenlijk dat ‘de wezensvormen van het bewustzijn en van
zijn immanente correlaten in hun systematische samenhang, zuiver schou-
wend onderzocht en gefixeerd, de normen afgeven voor de wetenschappelijke
betekenis en inhoud van de begrippen van ieder verschijnsel’# Husserl ver-
langt dus metandere woorden dataan wetenschappelijk onderzoekingen, om

1 [Emmanuel Levinas schreef over zijn studietijd in Freiburg: ‘De studenten willen de droom van Hus-
serl waarmaken: een wetenschappelijke filosofie als magnum opus van generaties werkers die ieder
hun steentje bijdragen aan het traditionele bouwwerk van de filosofische traditie, wedijverend met
de kaboutertjes uit de sprookjes die het met alle geweld in één nacht wilden optrekken’.
zIE R. Burggraeve, Emmanuel Levinas une bibliographie primaire et secondaire, Leuven 1986. —
Levinas werkte mee aan de vertaling van de colleges die Husserl in 1929 aan de Sorbonne gaf, Médita-
tions Cartésiennes, Parijs 1931].

2 BW VI, p.458

3 Sartre1982 4 Logos, p.64

188

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 HUSSERL IN DE EUROPESE FILOSOFIE

het even van welk karakter, een systematische fenomenologische ‘begripsbe-
paling’ vooraf moet gaan. Hoe vruchtbaar de opname van Husserl in de Euro-
pese filosofie in veel opzichten ook is geweest: in de zin van de wetenschap-
pelijke fenomenologie is hier weinig gebeurd.

§ 4 HUSSERL EN DE ENGELS-AMERIKAANSE FILOSOFIE
In 1924 toog de Amerikaan Doriog

Dasis van lovende opmerkingen

van Bertrand Russell over H naar FreiburdQl1j werd door Husserl daar

direct belast met studies aa en. Daarna studeerde hij
de fenomenologie bevestigll Cai in Harvard op Busser!’s fenomenologie
gepromoveerd en heeft dad

Husserl’s zoon Gerhart

nologisch denken mee. Gerhart Husserl was rechtsfilosoof en ontwikkelde
een eigen fenomenologimmmmnmesmRemssmsmm 1 schapper en filosoof
Felix Kaufmann wordt soms een fenomenoloog uit de Weense Kring genoemd, hij
heeft bijvoorbeeld geprobeerd Husserl’s fenomenologie op de constructieve
wiskunde toe te passen. Fritz Kaufmann, die al in 1913 met Husserl kennis-
maakte, doceerde van 1926 tot 1936 als privaatdocent in Freiburg en werkte
aan de filosofie van de kunst. Hij emlgreerde in 1938 naar de Verenigde Staten,

fysisch gesproken niet met elkaar samenhangen maar die zich op hetzelfde moment aan de waarne-
mer voordoen. Het geheel is méér dan de som der delen en het geheel is er eerder dan de delen.
VGL. D. Kohnstamm, Ik ben ik; De ontdekking van het zelf, Amsterdam 2002.]

189



X INVLOED

Gurwitsch emigreerde later naar de Verenigde Staten en doceerde vanaf 1959
aan de New School for Social Research in New York. Zo bevonden zich na afloop
van de oorlog een reeks van Husser!’s studenten in de Verenigde Staten die
actief probeerden een fenomenologische beweging op gang te brengen. Som-
mige van zijn leerlingen, waaronder Martin Farber en Fritz Kaufmann, richt-
ten de International Phenomenological Society op in Buffalo en riepen met het
tijdschrift Philosophy and Phenomenological Research een nieuw forum in het
leven nadat Husserl in 1938 het Jahrbuch fiir Philosophie und phinomenologische
Forschung gestaakt had. Het tijdschrift is tot de dag van vandaag een van de
toonaangevende publicatieorganen van de filosofie in het Engels.
Tegelijkertijd met veel Husserl-leerlingen waren ook de leden van de Weense
Kring geémigreerd. Deze laatsten waren door Moritz Schlick tegenover Hus-
ser] ‘opgezet’ en representeerden als taalfilosofen een andere en onmisken-
baar modernere richting in de filosofie waaruit geleidelijk de analytische filoso-
fie voortkwam.! Deze richting beriep zich op Bertrand Russell, Rudolf Carnap
en de tijdens Husser!’s leven in hoge mate onbekende en in Duitsland als
onbetekenend geldende Gottlob Frege. Zij kon met Husserl’s variant van het
transcendentale idealisme, zijn beroep op onmiskenbaarheid, aanschouwende intui-
tie of wezensaanschouwing, met de merkwaardige methode van de epoche of met
de hele pathetische kritiek op natuurwetenschap en naturalisme niets begin-
nen. De Noordamerikaanse wijsbegeerte erfde zo in zekere zin de weerstand
van Schlick tegen Husserl. Daarom gaan we op dit punt iets nauwkeuriger in.
De kritiek van Schlick, die zich tegen het begrip wezensaanschouwing en
daarmee tegen het begrip synthetisch apriori richt, vinden we in zijn Allge-
meine Erkenntnislehre uit 1918 en wordt later onder een andere vlag voortge-
zet in het artikel Gibt es ein Matertales Apriori? uit 1932. Schlicks aanvallen op
de wezensaanschouwing worden door zulke verregaande misverstanden
gestempeld, dat Husserl er maar één keer kort en afwijzend op ingaat.?

1 [Woorden als het zijn of het goede verwijzen niet naar profane zaken. De uitspraak van Wittgenstein
luidt: Was sich iiberhaupt sagen ldsst, ldsst sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, dariiber muss man
schweigen. Waarom moet je zwijgen? Omdat je niet kunt spreken! Het is een sprakeloos-zijn, een met
stomheid geslagen zijn, geen woord meer kunnen uitbrengen van verbazing. Het is een zwijgen als
geestelijke activiteit, een metafysisch zwijgen: een mystiek zwijgen. vGL. Zacharias in Lucas 1]

2 Voorwoord tot de tweede druk van de zesde Logische Onderzocking.

190

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 HUSSERL EN DE ENGELS-AMERIKAANSE FILOSOFIE

Schlick neemt de door Husserl zo bejubelde uitspraak dat het zien van de idee,
het schouwen van het wezen ‘geen psychische reéle act’ zou zijn terug in de 2¢ druk.
Hij persisteert zijn kritiek op de fenomenologie en zijn kijk op de wezensaan-
schouwing. Deze laatste is in de 2¢ druk nog te vinden in de volgende vorm:
Schlick rekent Husserl tot de vertegenwoordigers van het ‘radicale stand-
punt’ dat begrippelijke en aanschouwlgke kennis tegenover elkaar staan, dat
begrippelijke kennis geen echte kg

alleen een surrogaat daarvan

it aanschouwing bestaat .2
Als bewijs combineert Schlj ] filosofie bestaat daarin

dat ze met het aanwenden vg zelf verplaatst - met de
slotzin uit het Logos-artik atindewarezin osoﬁsche intuitie cq. inge-
ving mag heten, het fenomend en’, strenge kennis los van
logische gevolgtrekkingen verkf ggereert daarmee dat de
wezensaanschouwing in de zint Bergsons vorm van de intui-

tie identiek is en tegen begrippelijk en zich logisch denken keert. Husserl stelt
daarom terecht vast da ik idcntcle vergissingen
baseert maar op een ‘toedichtingen die de bedoeling’ bewust ‘vertekenen’#
In Schlicks artikel uit 1932 wordt de steen des aanstoots gevormd door Hus-
serl’s bewering dat uitspraken zoals ‘Tedere toon heeft een intensiteit” wel
synthetisch apriori in de door hem gedefinieerde zin maar niet analytisch
zgn terwijl Schlick het bestaan van het synthetisch apriori ontkent en der-

1 vGL. Schlick 1 .163, aantekenin
m, 103, oMy 5

3 Logos, p.340
4 HUAXIX/2,P.536
5 Schlick 1969, p.30

191



X INVLOED

Husserl had juist argumenten aangedragen tegen de taalathankelijkheid van
het synthetisch apriori. Dat iedere toon een intensiteit heeft is volgens hem
een eigenschap van de zaak, niet van de taal, en van totaal andere aard dan
bijvoorbeeld de uitspraak dat iedere vader een kind heeft die naar zijn smaak
analytisch (maar niet ‘taalanalytisch’) is. Daarmee druist de fenomenologie
van Husserl in tegen de neiging van veel Noordamerikaanse filosofen van de
twintigste eeuw om synthetische uitspraken apriori als empirische bewerin-
gen, als logische uitspraken of als betekenisconsolidaties te begrijpen. Deze
twee kenmerken van de filosofie van Husserl - het beroep op intuitie en op
wezensaanschouwing — en in verband daarmee de bewering dat er niet te eli-
mineren synthetische oordelen apriori bestaan, heeft ertoe geleid dat Noor-
damerikaanse filosofen Husserl lange tijd als loutere voorloper van Heidegger
begrijpen en aan de Europese filosofie overgelaten hebben.!

De geleidelijke publicatie van Husserl’s nagelaten werken en het verschij-
nen van een serie Engelse vertalingen stonden aan de wieg van de serieuze-
ring van het fenomenologische gedachtegoed binnen de Engels-Amerikaanse
wijsbegeerte. Edmund Husserl is niet meer weg te denken in de hedendaagse
filosofie. Verrassende parallellen tussen Husserl en Quine (monisme, het web
of belief), Husserl en Davidson (anomalous monism) en het oppakken en verbrei-
den van Husser!’s ideeén door filosofen zoals Fellesdal, hebben op de moge-
lijkheid attent gemaakt dat niet alleen deelaspecten uit Husser!’s fenomeno-
logie zoals de intentionaliteit maar dat zijn hele ‘wereldvisie” in het Engels-
Amerikaanse filosoferen kan worden geintegreerd.

Door de stijgende invloed van Husserl’s ideeén werd zijn Jahrbuch in 2000
opnieuw werd opgericht bij de Noesis Press onder de titel The New Yearbook
for Phenomenology and Phenomenological Philosophy.3 Ook talrijke fenomenolo-
gische organisaties getuigen van de vitaliteit van Husserl’s onderzoekspro-
gramma. Het Center for Advanced Research in Phenomenology registreert voor het
jaar 2008 167 van dergelijke organisaties wereldwijd waaronder het door Dan

1 Voor de thematiek Schlick-Husser] vGL. Van de Pitte 1984; Shelton 1988; Livingston 2002 (Husser!
and Schlick on the Logical Form of Experience in Synthese.)

2 VGL.D.W. Smith 2007

3 Inde sectie Briefwechsel v.a. blz. 318 wordt geciteerd uit vol. 1x - 20102.

192

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 HUSSERL EN DE ENGELS-AMERIKAANSE FILOSOFIE

Zahavi geleide Center for Subjectivity Research in Kopenhagen of het Center for
Phenomenological Research in Tokio. Meerdere grote tijdschriften leggen zich
toe op het publiceren van werken in de sfeer van Husserl’s fenomenologie,
waaronder de Husserl Studies, en vooral op het interpreteren van zijn ceuvre.

Het tijdschrift Phenomenology and the Cognitive Sciences geeft aan op welke ter-
reinen Husserl’s denken steeds meer 1nvloed ontplooit: overal waar het gaat

om het onderzoek van het bewus made filosofie van de geesten in de

die op zijn tijdgenoten
een langdradige indruk atbare waarde. Ze zijn
vaak in tegenstelling tot aties en gedachtenex-
perimenten van Angelsaks i len vaak naturalistisch
gemotiveerd zijn, systematr
het bewustzijn geintegreerd. taal realisme, ooit tegenover
zijn vroegere ‘realisme” als betreurenswaardige terugval in klassicke meta-
fysische posities beoordumisimismmmisisisisssmgesismiiiccrd, scherpzinnig en
modern gemotiveerd (externalistisch) eerherstel van het in-de-wereld-zijn te
zijn, al krijgt het met de fenomenologische reductie een nieuw perspectief:
het dilemma internalisme - externalisme moet van Husserl’s standpunt uit
zelf immers zelf eerst nog fenomenologisch getoetst worden.! In deze zin
wordt Husserl in de Engels-Amerikaanse filosofie steeds meer geintegreerd.

urt Lewin hebben €igen wetten van gesta ten en structuren beschreven en

1 Zahavi 2008

193




X INVLOED

daarmee zelf al een stuk beschrijvend fenomenologisch onderzoek verricht.!
Merleau-Ponty heeft later geprobeerd de fysicalistische basisaannames van de
Gestalt-theoretici fenomenologisch te reconstrueren.

Husserl’s aanzet had bovendien invloed op de school van de psychologie van
het denken in Wiirzburg en met name op Karl Biihler, die in 1916 met de Hus-
serl’s leerling Charlotte Malachowski trouwde. In Nederland ontwikkelde
zich de sterk door Husserl beinvloede Utrechtse school van het gedrags- en
milieu-onderzoek dat zich scherp tegen het Cartesiaans dualisme in de geves-
tigde psychologie uitsprak.2 In de Verenigde Staten heeft de fenomenologie
bijgedragen aan de ontwikkeling van de zogeheten Humanistische Psycho-
logie van Carl Rogers en aan de client centered gesprekstherapie die zich tegen
behaviorisme en psychoanalyse afzette.3

De socioloog Alfred Schiitz, die Husserl in 1932 via Felix Kaufmann leerde
kennen, werd later mede-oprichter van de International Phenomenological Soci-
ety. Zijn belangstelling lag bij de fenomenologische fundering van de socio-
logie waarvoor hij veel inzichten van Husserl, vooral het begrip levenswereld,
raadpleegde. Zo onderscheidde hij verschillende structuren in de levenswe-
reld zoals de Umwelt, de Mitwelt, de Vorwelt en de Folgewelt en ontwikkelde
een theorie van de intersubjectiviteit op basis van Husserl’s (en Schelers en
Sartres) begrip alter ego.*

Door Husser!’s receptie van de cognitiewetenschappen kreeg de concurren-
tie tussen hem en Heidegger een vervolg. Zo heeft Hubert Dreyfus een ver-
wantschap van Husserl’s fenomenologie met bepaalde ontwikkelingen in de
kunstmatige intelligentie geconstateerd.> In 1973 heeft Marvin Minsky aan
het Massachusetts Institute for Technology (MIT) een geheugenstructuur (frames)
voorgesteld die alledaagse kennis moest representeren, waarbij het hoogste

1 W.Kohler, Die physischen Gestalten in Ruhe und im stationdren Zustand, Braunschweig 1920;
K. Koftka Die Grundlagen der Psychischen Entwicklung, Osterwieck am Harz 1921

2 ziE over de ‘Utrechtse fenomenologische school’ Bijlage 16, blz. 273 en Bijlage 19, blz. 277

3 Indeexistenticfilosofie herkent R. een waarheidsbegrip nddst het positivisme, n.1. de fenomenologie: waar is
wat zich toont, uit het verborgene in de onverhuldheid treedt; de wereld van zijn cliént openbaart zich.

4 Natanson 1970 (zIE over Alfred Schiitz ook: Fenomenologische antropologie van het werkelijksbesef,
blz.310.)

5 Dreyfus 1997

194

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 HUSSERL'S WETENSCHAPPELIJKE INVLOED

niveau onveranderlijke informaties (analoog aan Husserl’s noématische kern)
moest bevatten, terwijl de lagere niveaus contextathankelijk gespecificeerd
moesten worden.! Volgens Dreyfus kan Husserl als computationist begrepen
worden omdat hij net als de kunstmatige intelligentie de wereld als een
‘systeem van overtuigingen’ beschouwt.2 Dreyfus, een criticus van de kunst-
matige intelligentie, steunt echter op Heldegger en contrasteert diens begrip
m—de-wereld—zgn met Husserls beggs 1

Zo probeert hij te
ikt zijn om onze feitelijke

jonaliteit.l3!

omgang met objecten te bg ang door zijn complexi-
teit niet totaal formaliseerlih plementeerbaar is

De cognitiewetenschapiéin, e oject van filosofie, psy-
chologie, neurowetenschafli a, hebben de afgelopen
jaren het computermodel v en andere aanzetten zoals
het connectionisme en de theo etwerken ontwikkeld. Hier

komen aspecten in de belangstelling te staan die in Husser!’s denken, vooral
in zijn nalatenschap, i —eesiswienm .rinsicke tijdelijkheid
van het bewustzijn en zijn fundering in het eigen lichaam. Fenomenologie
en cognitiewetenschap stellen vergelijkbare vragen, bijvoorbeeld in betrek-
king tot de waarneming: Hoe komt het dat een niet-gelijkmatig oppervlak als
eenkleurig waargenomen wordt? Waarom en hoe kunnen we één ding vanuit
heel verschillende standpunten als hetzelfde herkennen? In welke samen-

ervaren alles is.

VGL. blz.199; ZIE: Jacques de Visscher, Een te voltooien leven Kampen 1996 p.30;
Alan Watts, Lof der onzerheid Meppel/Amsterdam 19772 p. 76.]

195



X INVLOED

Jackendoff (1987) heeft bijvoorbeeld een waarnemingstheorie ontwikkeld die
onbedoeld in veel bijzonderheden op die van Husserl lijkt. Algemeen wordt
waarneming vandaag de dag niet meer als spiegel van de realiteit beschouwd
maar als geconstitueerd; voorbegrippelijke ervaring geldt als fundamenteel;
en niet in de laatste plaats wordt het belichaamd subject als een zichzelf
organiserend systeem begrepen - een gedachte die we ook in Husserl’s begrip
transcendentale subjectiviteit kunnen lezen (Grush 2006; Zahavi 2006).

Het direct integreren van Husserl’s fenomenologische analyses in de cogni-
tiewetenschappen staat voor de moeilijkheid dat de naturalistische instelling
volgens Husserl juist ‘gereduceerd’ moet worden en dat de resultaten niet op
hun beurt weer zomaar ‘geéxistentialiseerd’ mogen worden. Toch beschou-
wen de cognitiewetenschappen bewustzijn als continuous met lichaam en
hersenen. Over deze vorm van reductionisme had Husserl het een en ander
te zeggen, zoals de bovenstaande beschrijvingen hebben laten zien. De tijde-
lijkheid van het bewustzijn, het samenwerken van affectie en motivatie, zijn
principiéle dynamische verwijzingsstructuur zou je als manifestaties van een
dergelijke continuiteit kunnen verstaan. Het gesprek over deze aspecten van

Husser(s fenomeno fo(qie is nog maar pas 6egonnen. 1

N — ———

1 vGL. de redactionele inleiding in Jean Petitot e.a. (red.), Naturalizing Phenomenology, Issues in Con-
temporary Phenomenology and Cognitive Science, Stanford 1999:
‘Finally, there was also a growing interest in developing an interface between the phenomenology of
embodiment and action in the later work of Husserl and Merleau Ponty and contemporary research
in neurosciences, artificial life, and evolution theory, especially research conducted from a situated,
embodied, or enactive perspective — a trend progressively more visible in the contemporary debate
within cognitive science.
Naturalizing Phenomenology finds its unity in the cross-linking of these various motivations and is
accordingly directed at an unusual variety of audiences ranging from cognitive scientists to philoso-
phers of supposedly opposite persuasions. We hope the research programs of Husserlian phenomenol-
ogy and of the cognitive sciences will be brought closer and mutually enriched to throw further light
on the conditions to be fulfilled by a science of cognition both naturalist and adequate to the things
themselves’ (p.xv1).

196

Inkijk-exemplaar © 2/17



[POSTLUDIUM]

¢ eze no(cja( (gewicﬁti(cje en Geminneﬁjﬁ aandoende man die er onﬁerispeﬁjﬁ uitzag en zich

D verder niet om uiterlijkheden bekommerde, afstandelijk maar zeker niet hautain en als het
ware een beetje onzeker over zijn zekerheden, toonde de trekken van zijn werk dat bezeten is van
strengheid en toch openstaat, gedurfd en steeds opnieuw beginnend als een permanente revolutie,
en dat vormen aannam die wij destijds graag wat minder klassiek en didactisch hadden gezien met
een liefst wat dramatischer en minder eentonig taalgebnuk De echt nieuwe klanken in dit oeuvre

zullen altijd alleen maar doordringen tot fij getrainde oren, en dan nog alleen wan-

neer ze erop gespitst zijn.»
ALDUS EMMANUEL LEVINAS B
na zijn ontmoeting in 1928
vol eerbied tegenover deze hog
komd. Als hij in Duitsland ve
Franse les bij hem namen met
Husserl was joods van huis uit. Zijn'y dat soms en toonde zich naief ver-
heugd over een voordelige aankoop: ‘en dat nog wel in een joodse zaak’. Husserl voelde het
ongemak bij zijn gasten hm ik kom zelf uit een fami-
lie van winkeliers...” Levinas: ‘Ik verheelde niet dat het me pijn deed, Husserls opmerking
bracht me weer tot rust’.2

Levinas dacht aan zijn eerste Duitse leermeester met gepast respect terug als de man die
niet alleen zijn nieuwe filosofische horizon maar ook zijn huis voor hem had openge-
steld. Toen Levinas voor het eerst op zijn eigen manier als filosoof aan het werk ging had

ij in diens filgg een ind n] en tegelijk vang

en de aflossing staat gereed.*

2 Ibid. p.19.
3 Ethique et Infini Parijs p.18, Parijs 1984.
4 Marie-Anne Lescourret, Emmanuel Levinas; Een biograﬁe (1994), Baarn 1996.

197



1859
1876-1882
1882-1883
1883-1887
1887
1887-1901
1891
1892-1895
1900
1901

1906
1903-1915

1911
1913

1916

1916-1919
1917

1919-1923

198

1 TIJDTAFEL

Husserl wordt als tweede van vier kinderen op 8 april in Prof$nitz
Moravié) geboren.

Studie wiskunde, natuurkunde, sterrenkunde en filosofie aan de
universiteiten in Leipzig, Berlijn Wenen.

Promotie, titel van de dissertatie: Beitrige zur Theorie der
Variationsrechnug.

Studie bij Brentano in Wenen en Carl Stumpf in Halle.

1984: dood van zijn vader.

Huwelijk met Malvine Steinschneider, habilitatie.

Titel van het proefschrift ter verkrijging van de lesbevoegdheid:
Uber den Begriff der Zahl, Psychologische Analysen.

Privaatdocent aan de universiteit van Halle.

Philosophie der Arithmetik, Logische und psychologische Untersuchungen.
Geboorte van zijn kinderen Elisabeth ('92), Gerhart ('93), Wolfgang ('95).
Logische Untersuchungen, Erster Teil: Prolegomena zur reinen Logik.
Buitengewoon hoogleraar in Géttingen.

Aanstelling tot gewoon hoogleraar.

Colleges over het innerlijk tijdsbewustzijn 1905-1910;

id. over ding en ruimte 1907; id. over betekenistheorie 1908;

colleges over ethick & waardefilosofie 1910 en 1914.

Philosophie als strenge Wissenschaft verschijnt in Logos, 1.

Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phdnomenologischen Philosophie,
Erstes Buch: Allgemeine Einfithrung in die reine Phinomenologte.
Benoeming in Freiburg (5 januari) als opvolger van Heinrich
Rickert. Op 8 maart sneuvelt zijn zoon Wolfgang bij Verdun.
Edith Stein is medewerkster van Husserl in Freiburg.

Husserl’s zoon Gerhart raakt gewond. Husserl‘s moeder sterft.
Entreerede: Die reine Phanomenologie, ihr Forschungsgebiet und ihre
Methode. Drie voordrachten over Fichtes Menschheitsideal in het kader
van de academische cursussen voor oorlogsdeelnemers.

Heidegger werke als docent en assistent van Husserl in Freiburg.
Husserl ondertekent in 1919 de oproep van Romain Rolland Fiir die

Unabhngigkeit des Geistes.

Inkijk-exemplaar © 2/17



AANHANGSEL (1)

1922 Colleges aan University College in Londen. Husserl ontmoet
G.E. Moore. Verkiezing {Wahl] tot corresponding member van de
Aristotelian Society.

1923-1924 Erneuerung, Thr Problem und ihre Methode (1923), Die Methode der
Wesensforschung en Erneuerung als individualethisches Problem (1924)
verschijnen in het Japanse tijdschrift Kaizo.!

1925 Colleges over fenomgg

1927-1928 ia Bri Q. tikel Phenomenology

1928 2. . Hej dt zijn opvolger

Husserl ontmoet L.E.]. Brouwer en Lev Sjestov.

1929 College SR SIS, | ranszendentale
Logik verschijnt in deel 10 van het Jahrbuch.

1930 Het Nachwort zu meinen Tdeen zu einer reinen Phéinomenologie und ph-
nomenologischen Philosophie’ verschijnt in deel 11 van het jaarboek.
E. Levinas publiceert Theorie de 'Tntuition Dans La Phénoménologie de

Husserl.

van onszelf en hebben plezwr in de manier (de weg = dao/tao) waarop zij gemeten van ZIChZle We

Zeit, § 27). Okakura citeert de Chinese dichter Ku Zu-gen: De wijzen bewegen de wereld. Bewegen in
de zin van een ontwakende maatschappij uit vergeetachtigheid of vergetelheid - de woorden lij-
ken nu donker geschaduwd. — (Kakuzo Okakura, Hét boek van de thee; De oosterse geheimenis van
de ceremonic op leven en dood in De kunst van het in de wereld zijn p.104-109, Amsterdam 2015)

199



1 TIJDTAFEL

1931 Reis naar Duitsland voor voordrachten: Husserl spreekt in de Kant
Gesellschaft in Frankfurt, voor circa 1600 tochoorders in Berlijn en in
Halle over Phinomenologie und Anthropologie. Méditations Cartesiennes,
Introduction & la Phénoménologie, vertaald door G. Pfeiffer en Levinas.

1933 Op 14 april 1933 bracht de rector in Freiburg hem op de hoogte van zijn
‘verlof”. Een aanbod van University of Southern California sloeg hij af.
Een week later volgde Heidegger de rector op.

1935  College in Wenen: Die Philosophie in der Krise der europdischen Menschheit.

1936 Ontnemen van de leerbevoegdheid op 31 december 1935.
Voordrachten in Praag: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
Psychologie. Manuscripten voor Die Krisis der europdischen Wissenschaften
und die transzendentale Phénomenologie (De crisis van de Europese
wetenschappen en de transcendentale fenomenologie), postuum
gepubliceerd. Het Reichsministerium dwingt Husserl om de door Liebert in
Belgrado opgerichte filosofische organisatie te verlaten.

1937 HetReichsministerium wijst Husserl's deelname aan het 9¢
Internationaal Congres voor filosofie in Parijs af.

1938 Husserl overlijdt op 27 april op 79-jarige leeftijd in Freiburg.

Grafvan Edmund Husserl in Giinterstal
roTo Fredie Beckmans.

200

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 BIBLIOGRAFIE

2A WERKEN
Briefwechsel 1859-1938, Bd. 1-x; Hrsg. Elisabeth Schuhmann und Karl Schuhmann,
Dordrecht-Boston-Londen 1994.
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige; Hrsg. Stephan Strasser, herdruk v.d. tweede
herziene uitgave 1991 (= HUA 1).

Die Idee der Phénomenologie, Fiinf Vorlesungen; Hrsg. Walter Biemel, herdruk v.d. tweede

aangevulde uitgave 1973 (= HUA I1).

Die Krisis der europischen Wissenschgf und die transzender®@he Phanomenologie, Eine

Einleitung in die phinomenglp alter Biemel, herdruk v.d
tweede herziene uitgave 197,

E. Husserl - Gesammelte Schrifte , Hamburg 1992.

Erfahrung und Urteil, Untersuch , red. und hrg. von Ludwig
Landgrebe (Praag 1939), met na r Eley, Hamburg 198s.

Formale und transzendentale Logik, Ver ogischen Vernunft, met aanvul-

lende teksten; Hrsg. Paul Janssen, 1974 (= HUA Xvi1).
Husserliana (HUA): Edmund S mem - - o - Dordrecht 1950 e.v..
Husserliana: Edmund Husser| - Materialien; Hrsg. Ulrich Melle, Leuven 2001 e.v..
Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phéanomenologischen Philosophie, Erstes Buch,

Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie, Erster Halbband: Text der

1.-3. Auflage; Zweiter Halbband: Erginzende Texte (1912-1929), Neu Hrsg. von Karl

).

Philosophte der Arithmetik, mit erginzenden Texten (1890-1901); Hrsg. Lothar Eley 1970

(= HUA x1I).

201



2B LITERATUUR

1.1 INLEIDINGEN IN DE FENOMENOLOGIE
Cerbone, D.R. Understanding Phenomenology, Stocksfield 2006.
Hege(, G.W.E. Fenomenologie van de geest, Meppel/Amsterdam 1992.
Hammond, M.-Howarth, J.-Keat, R. Understanding Phenomenology, Mass 1991.
Koning, A.J.J. Phenomenology and Psychiatry, Londen 1982.
Lampert,J. Synthesis and backward ref. in Husserl's Logical investigations, Dordrecht 1995.
Lembeck, K.-E. Einfiihrung in die phinomenologische Philosophie, Darmstadt 2000.
Lester Embree (ed.) The Encyclopedia of Phenomenology, Dordrecht-Boston-Londen 1997.
Moran, D. Introduction to Phenomenology, Londen 2000.
Sokolowski, R. Introduction to Phenomenology, Cambridge (Mass.) 2000.
Syiege(ﬁeg, H. Phenomenological Movement, A Historical Introduction, Den Haag 1982.
Stroker, E.-Janssen, P. Phinomenologische Philosophie, Freiburg-Miinchen 1989.
Waﬁ{enfe(s, B. Einfiihrung in die Phinomenologie, 1992.

Zahavi, D. Phinomenologie fiir Einsteiger, Paderborn 200;.

1.2 INLEIDINGEN IN HET WERK VAN HUSSERL
Bell, D. Husserl, The Arguments of the Philosophers, Londen 1990.

Bernet, Kern, Marbach Edmund Husserl, Darstellung seines Denkens, Hamburg? 1996.
Boer, Th. de De ontwikkelingsgang in het denken van Husserl, Assen 1966.

JanM. Brockman Phinomenologie und Egologie, Phaenomenologica 12, Den Haag 1963;
Mens erRecht Tussen rechtstheorie en rechtspraktijk, Festschrift]. Broekman, Leuven 1996.
Diemer, A. Edmund Husserl, Versuch einer syst. Darst. s. Phdanomenologie, Meisenhem 1965.
Lanoggreﬁe, L. Der Weg der Phinomenologie, Giitersloh 1963.

Marx, W. Die Phinomenologie Edmund Husserls, Miinchen 198;.

Moﬁangi,j. H. The Philosophy of Edmund Husserl, Yale 2008.

Moran, D. Edmund Husserl: Founder of Phenomenology, Cambridge-Malden 2005.

Precht(, P. Edmund Husserl zur Einfithrung, Hamburg 2002.

Reynaert, Peter (red.) Husserl, Een inleiding, Kapellen/Kampen 2006.

Ricceur, P. An Analysis of Husserl’s Phenomenology, Evanston 196;.

Rompp, G. Husserls Phinomenologie, Eine Einfithrung, Wiesbaden 2005.

Smith, D.W. Husserl, Londen 2007.

Striker, E. Husserls transzendentale Phinomenologie, Frankfurt am Main 198;.

Szilasi, W. Einfiihrung in die Phinomenologie Edmund Husserls, Tiibingen 1959.

Welton, D. The Other Husserl; The Horizon of Transcendental Phenomenology, 2000.
Zahavi, D. Husserl’s Phenomenology, Stanford 1999.

202

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIBLIOGRAFIE HOOFDSTUKKEN

HOOFDSTUK 2 LEVEN EN WERK
Bartels, Jeroen De geschiedenis van het subject 111, Husserl, Heidegger en Ryle, Kampen 2002.
Dathe, U. Eine Erginzung zur Biographie Husserls, in Philosophie und Logik; Frege-Kol-
loquien 1989/1991; Hrsg. W. Stelzner, Berlijn-New York 1993, p.160-166.
Gerlach, H. Sepp, H. Husserl in Halle, Spurensuche im Anf. der Phanomen., Frankfurt a. M. 1994.
Husserl, M. Skizze eines Lebensbildes von E. Husserl, ed. ]. Schuhmann Husserl Studies 51988, p.105-125.
Kindinger,R. (ed.) Philosophenbriefe, Ausgdg
Mok, D. Rudolf Otto; het kwetsbare
Otto, R. Het heilige, Amsterdam

Korresp. v. Alexius Meinong, Graz 196s.

Pn, Amsterdam 201

aag 1977 (Husserliana Dok. 1).
Freiburg-Miinchen 1988.

HOOFDSTUK 3 WISKUNDE, LOGICA & OVER PSYCHOLOGISME
Beyer, C. Von Bolzano zu Hii e .1g der phanomenologis-
chen Bedeutungslehre (= Phaenomenologica 139), Dordrecht 1996.
Drummond, J. Frege and Husserl: Another look at the issue of influence, in: Husserl Studies 2
(1985), p.45-265.
Frege, G. Kleine Schriften (red.) Ignacio Angelelli, Hildesheim 1967.
—: Wholes, Parts and Phenomenological Methodology in: Edmund Husserl, Logische Untersu-

gy and Cognitive Science, in One Hundred Years of Phenomenology, Husserl’s Logical Inves-
tigations Rev., Ed. Dan Zahavi and Frederik Stjernfelt, Dordrecht/Londen 2002, p.g7-114.
Nenon, T. Two models of foundation in the logical investigations, in Husserl in Contemp.

context, prospects and projects for phenomenology, ed. B. Hopkins, Dordrecht 1997, p.97-114.

203




BIBLIOGRAFIE 2 LITERATUUR

Ortiz-Hill, C. Tackling Three of Frege’s Problems: Edmund Husserl on Sets and Manifolds, in: Axio-
mathes 13 (2002), p.79-104.

Piazza, T. Apriori Knowledge; Toward a Phenomenological Explanation (= Phenomenology and
Mind, Ed. Akadiusz Chrudzimski and Wolfgang Huemer), Frankfurt-Leicester 2006.

Simons, P. Parts, Oxford 1987.

Smith, B. (ed.) Parts and Moments, Miinchen 1982.

Sokolowski, R. The logic of parts and wholes in Husserl’s Investigations, in: Philosophy and Phe-
nomenological Research 28 (1968), p.537-553-

Tieszen, R. Husserl’s Concept of Pure Logic, in: Edmund Husserl: Logische Untersuchungen;
Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 1008, p.9-26.

Willard, D. Concerning Husserl’s View of Number, in The S.W. Journ. of Phil. v 1974, p.97-110.

—:The theory of wholes and parts in Husserl’s explication of the possibility of
knowledge in logical investigations, in Husserl’s Logical Investigations Reconsidered, Ed.

Denis Fisette, Dordrecht-Boston-Londen 2003, p.163-182.

HOOFDSTUK 4 DE FENOMENOLOGIE EN THEORIE VAN DE KENNIS
Alves, Pedro M. Sprache und Kommunikation, eine phanomenologische Interpretation, PDF 2002.
Bar-Hille(, Y. Husserl's Conception of a Purely Logical Grammar, in: Edmund Husserl’s Logical
Investigations, ed. J. N. Mohanty, Den Haag 1977, p.128-136.

Benoist, . Grammatik und Intentionalitit, in: Edmund Husserl; Logische Untersuchungen;
Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p.123-138.

Bernet, R. Intentionund Erfiillung, Evidenz und Wahrheit, in: Edmund Husserl; Logische Unter-
suchungen; Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p.189-208.

Beyer, C. Intentionalitit und Referenz; Eine syracﬁanagitiscﬁe Studie zu Husser(s transzendenta-
(er Pﬁdnomeno[bgie, Paderborn 1999.

Blecksmith, R-Null, G. Matrix Representation of Husserls Part-Whole-Foundation
Theory, in Notre Dame Journal of Formal Logic 32 (1991), p.87-111.

Chrudzimski, A. Von Brentano zu Ingarden; Die Phanomenologische Bedeutungslehre, in: Husserl
Studies 18 (2002), p.185-208.

De Palma, V. Husserls phdnomenologische Semiotik, in: Edmund Husserl; Logische Untersu-
chungen; Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p.43-60.

Hoyﬁins, B.C. Phenomenological cognition of the apriori: Husserls Method of Seeing Essences
(Wesenserschauung), in Husserl in Contemporary Context, Prospects and Projects for Phenomenol-

0gy, ed. B. Hopkins, Dordrecht 1997, p.209-238.

204

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUKKEN

Lohmar, D. Kategoriale Anschauung, in: Edmund Husserl; Logische Untersuchungen; Hrsg.
Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p.209-238.

Mayer, V.-Erhard, C. DieBedeutung objektivierender Akte; in: Edmund Husserl; Logische Unter-
suchungen; Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p.159-188.

Mdntyre, R. Husserl and Frege, in: The Journal of Philosophy, 84 (1987), p.528-535.

Melle, U. Objektivierende und nichtobjektivierende Akte, in; Husserl-Ausgabe und Husserl-For-
schung; Hrsg. S. IJsseling, Dordrecht

Husserls Frithwerk, Frankft
Ortiz-Hill, C. Incomplete Symbo
stigations, ed. D. O. Dahlstron¥

Smith, D.W. The Unity of Husser's Logical Investigations: Then and Now, in: Husserl’s Logical
Investigations Reconsid iR eSsEes o - Londen 2003, p.21-34.

Sokolowski, R. Husserl and Frege, in: The Journal of Philosophy 84 (1987), p.521-528.

Soldati, G. Die Objektivitit der Bedeutung, in: Edmund Husserl; Logische Untersuchungen;
Hrsg. Verena Mayer (= Klassiker Auslegen, 35), Berlijn 2008, p.61-76.

Spigge[ﬁer(q, H. Husserl’s and Peirce’s Phenomenologies; Coincidence or Interaction (1965), in: The
Context of the Phenomenological Movement, Den Haag Martinus Nijhoff 1981, p.27-50.

Wahrheitshe

Lohmar, D. Dte Idee der Reduktion: Husserls Reduktionen - und thr gemeinsamer methodischer Sinn,

in: Die erscheinende Welt, Festschrift fiir Klaus Held; Hrsg. H. Hiini, Berlijn 2002, p.751-771.
Liibcke, P. A semantic interpretation of Husserl’s epoche, in: Synthese 118 (1999), p.1-12.

205



BIBLIOGRAFIE 2 LITERATUUR

Luft, S. Die Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in Husserls phinomeno-
logischer Reduktion, in: Epoche und Reduktion: Formen und Praxis der Reduktion in der Phd-
nomenologie; Hrsg. R. Kithn und M. Staudigl, Wiirzburg 2003 (Orbis Phaenomenologi-
cus 3), p.31-49.

Overgaard, S. Epoche and transcendental Reduction, in: Husserl Studies 18 (2002), p.209-222.

Patocka, ]. The Husserlian Doctrine of Eidetic Intuition and its Recent Critics, in: Husserl, Expo-

sitions and Appraisals, Ed. F. A. Felliston and P. Cormick, Notre Dame, Londen 1977, p.150-159.

HOOFDSTUK 6 TRANSCENDENTALE IK, KARAKTER EN TIJDELIJKHEID

De Palma, V. Ist Husserls Phanomenologie ein transzendentaler Idealismus?, in: Husserl Studies
21(2005), p.183-206.

Kern, 1. Husserl und Kant, Eine Untersuchung iiber Husserls Verhdltnis zu Kant und zum Neukan-
tiannismus, Den Haag 1964.

Marbach, E. Das Problem des Ich in der Phinomenologie Husserls, Den Haag 1974 (Phaeno-
menologica 59).

Mayer, V. Die Konstruktion der Erfahrungswelt - Carnap und Husserl, in: Erkenntnis 35
(1991, p.287-304.

Rang, B. Kausalitit und Motivation, Den Haag 1973.

Rinofer—KreidT, S. Edmund Husserl, Zeitlichkeit und Intentionalitdt, Freiburg-Miinchen 2000.

Sakakibara, T. Das Problem des Ich und der Ursprung der genetischen Phénomenologie bei Husserl,
in: Husserl Studies 14 (1997), p.21-39.

Zahavi, D. Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness, in: The New Husserl, A
Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloomington-Indianapolis 2003, p.157-180.

—: Husserl’s Intersubjective Transformation of Transcendental Philosophy, in: The New Husserl, A

Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloomington-Indianapolis, 2003, p.233-251.

HOOFDSTUK 7 DE GEDACHTE VAN DE CONSTITUTIE
Follesdal, D. Husserl und Frege, Oslo 1958.
Hall,H. Was Husserl a Realist or an idealist? in: Husserl, Intentionality and Cognitive Science,
ed. H. L. Dreyfus and H. Hall, Cambridge (Mass.) 1982, p.169-192.
Ingarden, R.  Bemerkungen zum Problem Idealismus-Realismus, in: Jahrbuch fiir Philosophie
und phinomenologische Forschung, Erginzungsband (= feestbundel voor Husserl bij
zijn zeventigste verjaardag), 1929, p.159-190.

Mohanty, J.N. Husserl and Frege, Bloomington 1982.

206

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUKKEN

Pﬁiﬁ_pse, H. Transcendental idealism, in: The Cambridge companion to Husserl, ed. Barry
Smith and David Woodruff Smith, Cambridge 1995, p.239-322.

Reinach, A. Uber Phanomenologie, in: Adolf Reinach, Simtliche Werke, Textkritische Ausgabe
in zwei Binden, Bd. I: Die Werke, Teil I: Kritische Neuausgabe (1905-1914), Teil II: Nach-
gelassene Texte (1906-1917); Hrsg. Karl Schuhmann und Barry Smith, Miinchen-Wenen
1989, p.531-550.

Smith, A.D. Husserl and the Cartesian Megh

Sokolowski, R. The Formation of

onden-New York 2003.

jtution, Den Haag 1970.

¥rl’s Concept of Co

HOOFDSTUK 8 LEEFWERELD

Biermel, W. Zur Bedeutung vor i s- 7 hematik, in: Lebenswelt
und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls; Hrsg. Elisabeth Stréker, Frank-
furt am Main 1979, p.10-22.

Carr, David Welt, Welbild, Lebenswelt; Husserl und die Vertreter des Begriffsrelativismus,

in: Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls; Hrsg. Elisabeth Stroker,

Frankfurt am Main 1979, p.32-44-

serl on Rela

Van Kerckhoven, G.  Die Grundansdtze von Husserls Konfrontation mit Dilthey tm Lchte der ge-

schichtlichen Selbstzeugnisse, in: Dilthey und der Wandel des Philosophiebegriffs seit dem
19. Jahrhundert, Hsrsg. Wolfgang Orth (= Phinomenologische Forschungen, deel 16),
Freiburg-Miinchen 1984, p.134-160.

207



BIBLIOGRAFIE 2 LITERATUUR

Welton, D. World as horizon, in: The New Husserl, A Critical Reader, Ed. D. Welton, Bloom-

ington-Indianapolis, 2003.

HOOFDSTUK 9 ETHIEK EN WAARDEFILOSOFIE

Drummond, J. Moral Objectivity; Husserl's Sentiments of the Understanding, in: Husser! Studies
12 (1995), p-165-183.

Lotz, C. Husserls GenufS, Uber den Zusammenhang von Leib, Affektion, Fithlen und Werthaftigkeit,
in: Husserl Studies 18 (2002), p.19-39.

Melle, U. Husserls personalistische Ethik, in: Fenomenologia della Ragion Pratica, Letica di
Edmund Husserl, ed. Beatrice Centi e Gianna Gigliotti, Napoli 2004, p.327-356.

—: Husserl’s Personalist Ethics, in: Husserl Studies 23 92007), p.1-15.

Pf(imfer, A. Motive und Motivation, in: Gesammelte Schriften, Phinomenologie des Wollens,
Miinchen 1963.

Scheler, M. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle 1913-1916.

Spahn, C. Phinomenologische Handlungstheorie; Edmund Husserls Untersuchungen zur
Ethik, Wiirzburg 1996.

Trincia, F. The Ethical Imperrative in Edmund Husserl, in: Husserl Studies 23 (2007), p.169-186.

Vargas Bejarano, J. C. Phinomenologie des Willens; Seine Struktur, sein Ursprung und seine
Funktion in Husserls Denken, Frankfurt am Main 2006.

Vongeﬁr, T. Husserl iitber Gemiit und gefiihl in den Studien zur Struktur des BewufStseins, in:
Fenomenologia della Ragion Pratica, Letica di Edmund Husserl, ed. Beatrice Centi en

Gianna Gigliotti, Napoli 2004, p.227-254.

HOOFDSTUK 10 INVLOED
Cairns, D. My Own Life, in: Phenomenology, Continuation and Criticism, Essays in
Memory of Dorion Cairns, ed. Fred Kersten and Richard Zaner, Den Haag 1973, p.1-13.
Cristin, R. Edmund Husserl; Martin Heidegger - Phénomenologie (1927), Berlijn 1999.
Dreyfus, H. (ed) Husserl, Intentionality, and Cognitive Sciences, Cambridge (Mass.) 1982.
—: Artificial Intelligence, in: The Encyclopedia of Phenomenology, ed. Lester Embree et al.,
Dordrecht-Boston-Londen 1997, p.34-38.
Grush, R. How to, and how not to, bridge computational cognitive neuroscience and Husserlian
phenomenology of time consciousness, in: Synthese 153 (2006), p.417-450.
Heid—e(qger, M. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (1925), Gesamtausgabe deel 20,
Frankfurt am Main 1979.

208

Inkijk-exemplaar © 2/17



HOOFDSTUKKEN

—: Die Grundprobleme der Phinomenologie (1927), Gesamtausgabe deel 24, Frankfurt am
Main 1975.

Jackendoff, R. Consciousness and the Computational Mind, Cambridge (Mass.) 1987.

Livington, P. Husserl and Schlick on the Logical Form of Experience, in: Synthese 132 (2002),
p-239-272.

Masullo, A. Sorge, Heideggers Verwandlung von Husserls Intentionalititsstrukeur, in:

Phdnomenologie im Widerstreit; Hrsg. D. Poggeler, Frankfurt am Main 1989,

P-234-254.

Natanson, M. (ed.) Phenomenolofi§ i ssay @ Memory of Alfred Schiitz, Den
Haag 1970.

Neske, G..-Kettering, E. (red.) M@ i i ilingen 1988.

Petitot, ].-F. Varela-B. Pachoud-]. i omenology, Issues in
Contemporary Phenomenolog nford 1999

Riceeur, P. Phénoménologie existent rangaise XIX (1957), 19.10-8-19.10.12.

Sartre, J.-P. Skizze einer Theorie der Emotionen, in: Sartre, Die Transzendenz des Ego,
Reinbekig8z, p.25s-321. G

Schlick, M. Gibt es ein materiales Apriori?, herdruk: Gesammelte Aufsitze, Wenen 1969,
p-20-30.

—: Allgemeine Erkenntnislehre, Berlijn 1918, tweede druk, 2¢ ed., Frankfurt a/Mm 1979.

Shelton, J. Schlick and Husserl on the Foundations of Phenomenology, in: Philosophy and

Phenomenological Research 48 (1988), p.557-561.

209



AARD VAN DE BIJLAGEN

Verena Mayer focust op de fenomenologie als wetenschappelijke methode
die met de precisie van de wiskundig opgeleide Husserl steeds verder werd
verfijnd. Fenomenologie an sich is eerder didactiek dan geleerdheid.

H. C. Riimke, psychiater in de lijn van Karl Jaspers, noteerde:

“De beleving van het zinvol ingeschakeld zijn wordt niet alleen van binnen bepaald. Er
is iets buiten mij, een constellatie waarop het ik reageert, waarmee het in een eenheid
van handelen versmelt, en het is juist deze situatie buiten het ik waarvan een ongekend
fascinerende kracht uitgaat: Zoals het geheel betekenis heeft voor het ik, zo heeft het
ingeschakelde ‘ik’ op enigerlei wijze betekenis voor het geheel. De gehele beleving is met
een onzichtbare betekenis beladen. Deze zin, deze betekenis wordt aangevoeld, wordt
geschouwd. De beleving ingeschakeld te zijn wordt symbool. Dat is de zin. [...]

Tot de voorwaarden, die de bedoelde ervaring mogelijk maken, behoort het vermogen tot
symbolisch zien. Welk vermogen is dit? Het is zonder twijfel iets dat samenhangt met wat
Edmund Husserl de Wesensschau noemt, het vermogen door indringend en zuiver aan-
schouwen de kern van het aanschouwde in zich te voelen opgaan.”?

In deze sfeer zijn de bijlagen samengesteld. De filosofie verwijst voor het
begrip fenomenologie naar Husserl en Levinas. Daarbuiten is het gebruik van
dit predicaat minder afgebakend. In deze eclectische en twijfelachtige keu-
ze ligt de nadruk op het invoelend begrijpen van aard, samenhang en wer-
king binnen de humaniora, en probeert toegevoegde waarde van de ‘feno-
methode’ in het dagelijkse communicatieve taalgebruik te verhelderen.?

D.M.
ALGEMENE GRAADPLEEGDE LITERATUUR?

J.H.van den Berg (RU Leiden) Psychologie en geloof § v1, Nijkerk 1958.

Jan Bor (red.) 25 Eeuwen westerse filosofie, Amsterdam 2003.

K.A.H. Hidding (RU Leiden) Mens en godsdienst, Delft 1954.

Tatjana Kochetkova, Pluraliteit van de levenskunsten, Antwerpen/Apeldoorn 2018.

K. Kuypers (red.) Encyclopedie van de filosofie, Amsterdam 1977; L. ten Kate (red.) Idem, 2007
Michael Landmann (FU Berlin) Philosophische Anthropologie, Berlijn 196 4.

J. Nota (Berchmaniaum Nijmegen) in W.P. Encyclopaedie 1952; Theologisch Woordenboek 1958
N. Perquin, H. van Breda c.s. in Katholieke Encyclopaedie van Opvoeding en Onderwijs

(3 delen), ’s-Gravenhage 1951-’52 en "54 (geciteerd als KEO).

Peter Reynaert (red.) Husserl, Kapellen 2006.

H. Storig, Geschiedenis v.d.filosofie DEELVII § VI Fenomenologie Utrecht 1982.

K. Waaijman, Spiritualiteit; vormen, grondslagen, methoden, Kampen 2000.

1 Karakter en aanleg (K&A) p. 47, Kampen 2003; zIE ook blz. 292 en 350.
2 ZIE BIJLAGE 23 Het tekort van het teveel op blz. 287 e.v.
3 Specifieke bronnen en verwijzingen staan als voetnoot onder de betreffende tekst.

210

Inkijk-exemplaar © 2/17



DEEL 2 BIJLAGEN

1 Redactionele eindnoten 212
2 Begrippen 215
3 Filosofie als strenge wetenschap 224
4 Wetenschap van het tussenrijk 225
5 Defenomenologie is een methode 226
6 Op hetbreukvlak van twee eeuwen 227
7 Marburg: Filosofie, ethie 228
8 Briefaan Rudolf Ot 229
9 Marburgam Lah 230
10 Richard Rorty F etafoor 234
11 Peter Sloterdijk 250
12 Husserl als voorld@e se flibsofie 253
13 HenriBergson In 259
14 Synthese of compro 261
15 Fenomenologie als filosofie van het jodendom 264
16 Religiefenom diBigiE 267
17 Fenomenologische religiepsychologie 274
18 Fenomenologische psychologie 275
19 James’ object of thought en Husserl’s noéma 276
20 KarlJaspers Onvoorwaardelijke verantwoordelijkheid 281

N
-

Naamregister 339
Zaakregister 342
Colofon 357

211



BIJLAGE 1 REDACTIONELE EINDNOTEN

1 P.22 — PSYCHOLOGISME is de gedachte dat aard en eigenschappen van de men-
selijke ziel het leidend beginsel voor alle domeinen binnen de filosofie hoort te
zijn. De uitgangsvorm isme verheft het oorspronkelijke begrip tot de exclusieve
en dogmatisch/orthodoxe wereld- c.q. levensbeschouwing. Geestelijke waar-
den worden tot psychologische oorzaken herleid. Dit idee werd scherp bestreden
door Husserl in Logische Untersuchungen 1. Hij stelt er Kant tegenover, die uitgaat
van objectief-geldende inhouden in wetenschap, ethiek en estethica die niet tot
een psychologische oorsprong in het menselijk subject kunnen worden herleid.1

BIOLOGISME = overtuiging dat alles biologisch verklaard kan worden.

MIRCEA ELIADE beschrijft de mentaliteitswissel van de geschiedenisbeleving.

— HETSCHRIKBEWIND VAN DE GESCHIEDENIS is moeilijk te verdragen in hetlicht van de
verschillende historicistische filosofieén waarin de totstandkoming van elke histo-
rische gebeurtenis in zichzelf is gelegen en te verklaren vanuit een ononderbro-
ken reeks historische opvolgingen: I'histoire se répete is de volledige en enige zin.
Het oude archetypische historicisme staat tegenover de moderne na-Hegeliaanse histori-
sche opvattingen. Onder historisme of historicisme vallen de verschillende waarden
van de 2oste eeuwse historie zoals het relativistische vitalisme van Dilthey, het stori-
cismo assoluto van Croce, het attualismo van Gentile, de historische rede van Ortega y
Gasset. Het historicisme bleek in zijn verschillen en nuances, van het lot van Nietz-
sche tot de tijdelijkheid van Heidegger, niet over de juiste wapens te beschikken.
Het is geen toeval dat de amor fati, de wanhoop, en het pessimisme bij historisten
de waarde van heroische deugden en kenmiddelen krijgen.2 Historisme is de geschied-
schrijving die het unieke van elke gebeurtenis benadrukt door zich in te leven
in de situatie; het onderwerp moet verstehen worden. De historicistische zienswijze
heeft geen definitief beslag gelegd op het hedendaagse denken en is vooral ver-
kondigd door denkers die nooit een ononderbroken schrikbewind aan den lijve
hebben ondervonden, zoals zij die getekend zijn door het durende noodlot der
geschiedenis waar niet al wat geschiedt goed is omdat het geschiedt.

ISLAMISME = ongetemperde nietsontziende geloofsijver;

NATURISME = natuur als oerbeginsel.

1 LIT.: M. Scheler, Die transzendentale und die psychologische Methode, Leipzig 1900; 2¢ herz. druk 1922.
2 Karl Popper vatte zijn kritick samen in De armoede van het historicisme (1944) AulaNe 532 1967 en De
vrije samenleving en haar vijanden (1945) Rotterdam 20073

212

Inkijk-exemplaar © 2/17



EINDNOTEN

2 P.65 — CHARLES SANDERS PEIRCE introduceerde het verschil tussen type en
token. Dit verschil wordt uitgedrukt d.m.v. verzamelingen waarbij een token
een element is van een oneindige verzameling tokens die identiek zijn onder een
bepaalde eigenschap. De verzameling staat dan voor het type. Een plant is dan
een component van de oneindige verzameling gekarakteriseerd door de eigen-
schappen die maken dat een plant een plant is. Het type-token-onderscheid lijkt geen

empirisch onderscheid maar een aspect van onze realiteit want we

kunnen wat we waarnemen of leen zien als tokens van een
bepaald type (dus als eleme lingen). Door het apriori-
sche karakter van het typ in aanmerking voor een
Platonische of Kantiaanse

3 P.76 — APOPHANSIS nenn Gebilde, das wahr oder
falsch sein kann. Gelegentli® en auch protasis. Im Latei-
nischen stehen enunciatio, sente pophansis kann nach Aristo-

teles als Kataphasis, Bejahung (s.d.), oder Apophasis, Verneinung, auftreten. Die
traditionelle Logik sag sinuuminmenshamsisimmsiem ogik der Terminus Aus-
sage eingebiirgert. © 1971 Schwabe Verlag A, Basel. (Albert Menne in: Historisches
Warterbuch der Philosophie.)

4 P.220 — FENOMENALISME (fil.): Stelling dat de eigenschappen van dingen slechts
de wijze zijn waarop het ons onbekende Ding an sich aan ons verschijnt; kennis is

de verschijningsvorm, niet het wezen.

1 TERZIJDE: Niet toevallig gebruikt dit boek het begrip ‘toeval’ als notion négative: Het is geen toeval dat...

213



BIJLAGE 1 SYNCHRONICITEIT

SYNCHRONICITEIT is een Jungiaans begrip dat zinvolle coincidentie of equivalentiet
uitdrukt tussen een geestelijke en lichamelijke staat of een fysieke gebeurtenis
die geen causaal verband hebben. Zulke synchronistische verschijnselen zijn inner-
lijke ervaringen als dromen en voorgevoelens die overeenkomsten in de bui-
tenwereld vertonen. Het innerlijke beeld of voorgevoel was ‘echit’. Het is ook de
gelijktijdigheid tussen soortgelijke of gelijkende dromen, gedachten etc. die op
hetzelfde moment op verschillende plaatsen voorkomen.2 Geen van beide ver-
schijnselen kunnen causaal verklaard worden. Parallelle psychologische ver-
schijnselen zonder causaal verband hebben dus een andere relatie met het gebeuren.
De kern van dit verband lijkt de relatieve gelijktijdigheid, vandaar synchronistisch
alsof tijd geen abstract maar een concreet, een als vorm gedacht continuiimz is dat
kwaliteiten of fundamentele voorwaarden bevat die zich relatief3 gelijktijdig op
verschillende plaatsen in een causaal onverklaarbaar parallellisme* kunnen mani-
festeren, zoals bij het gelijktijdig verschijnen van dezelfde gedachten, symbolen
of gemoedsrust.> De gelijktijdigheid van twee naar betekenis en niet causaal ver-
bonden gebeurtenissen is hier wezenlijk. Het algemene begrip synchroniciteit, in
de betekenis van tijdelijke coincidentie van meerdere niet causaal op elkaar betrokken
gebeurtenissen die eenzelfde of aan elkaar verwante zin hebben, verschilt van
synchronisme dat alleen de gelijktijdigheid van twee gebeurtenissen uitdruke.’®
Synchroniciteit is niet mysterieuzer dan ’t discontinuiim, de losse eindjes van de
natuurkunde. Voor de causaliteit als strenge Wissenschaft is het ondenkbaar dat er
oorzaakloze verschijnselen bestaan. Zinvolle samenvallingen zijn denkbaar als
zuivere toevalligheden. Hun ‘onverklaarbaarheid’ is niet zozeer dat de oorzaak
onbekend is, alswel dat hun ‘onbegrijpelijkheid’ voor categoriserend en classifi-
cerend denken ondenkbaar is.”

T —

1 COINCIDENTIE: toeval = samenloop van omstandigheden, EQUIVALENT: gelijkwaardig.

2 SYNCHRONICITEIT: Het synchroon-zijn=gelijktijdigheid van twee of meer, niet strikt causaal op elkaar
betrekking hebbende gebeurtenissen waarvan de betekenis van gelijk of verwant gehalte is;
SYNCHRONISCH (Fr.): Van gelijke tijd=in de tijd samenvallend; syNcHERONISTISCH (Du.): gelijktijdig.

3 RELATIEF (Fr, Lat.): betrekkelijk=afhangende van iets anders; CONTINUUM (Lat.): doorlopend, aansl. geheel.

4 PARALLEL (Fr, Gr.): overeenkomend=vergelijkbaar, overeenkomstig geval.

5 R. Wilhelm en C.G. Jung: Het geheim van de gouden bloem, Amsterdam 1953 p. 15.

6 Jung: Naturerklirung und Psyche Synchronizitit als ein Prinzip akausaler Zusammenhdnge, Ziirich 1952 p.26.

214

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 2 BEGRIPPEN

— AANSCHOUWING

Intuitie, onmiddellijk inzicht, ingeving. Aandachtig richten op iets dat zelf onmiddellijk ge-
gevenis. Kennis komt tot stand door ssmenwerking van aanschouwing en denken:
Anschauungen ohne Begriffe sind blind, Begriffe ohne Anschauung sind leer. Voor Husserl
is Anschauung zowel zinnelijkheid (Sinnlichkeit = ook ‘aanschouwlijkheid’) als bo-
venzinnelijk (zaken van hoger orde) en stelt dit tegenover de zg. Engelse abstrac-
tietheorieén. Zo komt hij tot zijnd

ke wezensschouw. Aanschouwing

is verwant met de begrippend¥ldentie en intuiti®gtuitionisme). Duits kent een

rijke inhoud toe aan Anschg s gegroeid- vanuit contem-
platio (beschouwing) en in preekt van Weltanschau-

ung = wereldbeschouwing

— ACT
Agere=doen/daad, handeling kwalitatief bepaalde moment
van een activiteit, bv. denkact, wi fSica tegenover potentic en bete-

kent daar het zijnde op de wijze van werketh (in actu) zijn, werkelijk dit of dat
zijn, tegenover het zijni SN, o/¢/.¢i0), d.i. kunnen dit
of dat zijn. Beide zijn een reéle wijze van zijn en wel z6 dat beide de samenstel-
lende beginselen van één iets of zijnde zijn. Act en potentic hebben dus een onder-
linge relatie. Aristoteles ontdekte deze dynamis en energeia in zijn analyse van de
reéle verandering in de dingen. Thomas van Aquino vatte alle (ontologische) struc-
tuurverbanden op naar dit model van de onderlinge relatie van act en potentie.?

[N

BEGRIFFE: gedachte, denkbeeld, idee; ANscHAUUNG: inhoud.
LIT. L. Fuetscher, Akt und Potenz (1933); L. Lavelle. De l'acte (1946); C. Giacon, Atto e potenza (1947).
Karl-Heinz Lembeck, Einfiihrung in die phinomenologische Philosophie, Darmstadt 1994, p. 27.

215



BIJLAGE 2

vingen op in het alledaagse. De fenomenologie haalt de beleving naar voren, ana-
lyseert, bekijkt de verschillende kanten en verheldert haar grondstructuur. Het
doel is de beleving in haar wezenlijke structuur te doorgronden. Daartoe moet
het vanzelfsprekende en ondoordachte doorbroken worden. Dat gebeurt door
het toepassen van fenomenologische technieken, die ons naar de zaak zelf voeren.
- DE INTENTIONALITEIT. De beleving kent twee polen: de pool van het ervarend
subject (noésis) en die van de bewustzijnsinhoud (noéma). ‘Het noéma omvat de in-
tentionele zininhoud waarnaar de intentionele beleving uitgaat. De noésis is het
bezielende, het zin-verlenende moment in de intentionele voltrekking’.! De noé-
tisch-noématische correlatie is een beweeglijk gebeuren. Eén zelfde noématische
inhoud kan zich van verschillende kanten tonen en het noétisch bewustzijn kan
hetzelfde van meerdere kanten naderen. Je kunt een tafel van voor naar achteren
en van opzij bezien (noéma). Ik kan deze ook bekijken, voelen en ruiken (roésis). De
noétische betrokkenheid is de Einstellung, de noématische inhoud Abschattung, af-
schaduwing.? De fenomenologie onderscheidt vier Einstellungen.?

1Het perspectief van het lichaam. (Een gebouw met drempels voelt anders met een handicap.)
2Het gezichtspunt van de pmkti]'k. (De wandelaar kijkt anders naar het bos dan de boswachter.)
3 De gemoedsinstelling. (Ben ik angstig of vol vertrouwen, voel ik mij geborgen of ontheemd?)

4 Het historisch perspectief. (We kunnen ons niet losmaken van de tijd waarin we leven.)

Zo zijn er uiteenlopende Einstellungen mogelijk waaraan evenveel Abschattungen
vastzitten. Voor het geestelijk leven c.g. de levensbeschouwing is de polariteit
tussen Abschattung (noéma) en Einstellung (noésis) van groot belang. De verschil-
lende grondwoorden indachtig en het kijken naar de verschuivingen binnen de
humaniora verhelderen het grondgegeven van de historische Einstellungen en de
daarbij behorende Abschattungen.

-

Ibid. p. 47.

N

VGL. B. Delfgaauw, De wijsgerige Thomas: Begrijpen is altijd het begrijpen van iets dat zich 14at begrij-
pen (aliquod intelligibile). Wij nemen ons begrijpen wiir. Niets abstracts, een begrijpen van fets. De
gedachtevan de intentionaliteit: bewustzijn is bewustzijn van iets (Sartre). Dat is de fenomenologie gebaseerd
op het idee van Brentano (+1917) dat via Hegel (11831) en Van Aquino (t1274) terugvoert tot Plotinus
(t270)die dezintuiglijke waarneembare wereld als een mooie maar onechte afschaduwing beschouwde
van de transcendente, onstoffelijke reéle wereld. Annalen van het Thijm-genootschap Baarn 1984.

3 W. Luijpen, Nieuwe inleiding tot de existentiéle fenomenologie, Utrecht 2008, p. 88-91.

216

Inkijk-exemplaar © 2/17



BEGRIPPEN

- DE ERVARINGSHORIZON De ervaring voltrekt zich binnen een ervaringsho-
rizon: ‘Elke ervaring heeft een kern, iets dat werkelijk en stellig gekend wordt;
een inhoudelijkheid met onmiddellijk zelfgegeven specifieke kenmerken. Over
deze kern van een bepaald zo-zijn heen, het in de eigenlijke zin als zelf daar ge-
geven, daaroverheen heeft zij haar horizon’.!

Watin debeleving concreet s, ligt ingebed in een mee-gegeven horizon van bete-

kenissen die zich aan het kennend ouwt. Husserl onderscheidt hier

een binnen-en buitenhorizopg¥e binnenhorizorM@gstaat in de ontvouwing van
steeds nieuwe aspecten die esch@uwing blijkt te bevatten.

Wanneer ik de voorzijde v. eigenWlik niet), ‘zie’ ik ook altijd
de achter-, onder- en bovel ie’ dat het gewoplen is en dat het nog iets
anders kan worden enzove pele kijken naar iets al-
lerlei facetten in ogenscho wen zich niet willekeurig,

overeenstemmen en gebonden zijn aan aprioritypen.’2 Een bureau legt geen ei
dat door de bureausto @RISR rizonontvouwing ligt
‘voorgetekend in het algemene van het waargenomen ding tiberhaupt en als zo-
danig, respectievelijk in het algemene wezen van dit waarnemingstype dat wij
dingwaarneming noemen’. Daarom kan Husserl zeggen: ‘Horizonten zijn voor-
getekende potentialiteiten’.*

Behalve de binnenhorizon, ‘een systematische veelheid van mogelijke waar-

1 E.Husserl, Erfalirung und Urteil, Utttersuchungen zur Genealogie der Logik,
2 Ideen zu einer reinen Phinomenologic und phinomenologischen Philosophie 1 (HUA 111) Den Haag 1950, p. 113.

4 Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige (HUA 1), Den Haag 1950, p. 82.
5 DieKrisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdanomenologie (11U vi), Den Haag
1954, p. 165.

217



BIJLAGE 2

stig bewustzijn’.! Beleving is een stroom.? ‘Elke beleving is een voortdurende
beweging, waarin iets wat er net nog was door iets dat oorspronkelijk gegeven is
bemiddeld wordt naar iets toe dat verwacht wordt’.> Wat in de beleving nog aan-
wezig is van het voorbije, noemt Husserl retentie en wat reeds aanwezig is van het
komende, is protentie.* ‘Onafgebroken verandert het waarnemingsmoment in het
aansluitende bewustzijn van het zojuist-voorbije en tegelijk licht een nieuw nu
op, enzovoort’.> Waar deze belevingsmomenten in de belevingsstroom in elkaar
grijpen, vindt het tijdsbewustzijn zijn oorsprong. Ieder belevingsmoment is oor-
spronkelijk het in-één van verleden-heden-toekomst. ‘De zin van het nu-beleven
is te danken aan een als tijd bemiddelde ervarings- en dienovereenkomstige ver-
wachtingshorizon’.¢ De intentionele beleving voltrekt zich in een voortdurend
hernemen van het voorbije en een voortdurend anticiperen van het komende in
het heden van de ervaring.

— EPOCHE

Om bij het bewustzijn te komen en het te ervaren is oordeelsonthouding nodig; Hus-
serl noemt het epoche. Een inkeer en soort van afstand nemen om inzicht te krijgen
op het gebeuren. Het bewustzijn dat hij schetst en in kaart brengt, gaat vooraf
aan de gekende wereld. De wereld is van védr het bewustzijn en wordt erdoor
gevormd. Om dit wereldse bewustzijn als nieuw ervaringsterrein te ontginnen
is een epoche nodig. Daarin abstraheer je de wereld zoals ze in de ‘natuurlijke
instelling’ gekend en uitgelegd wordt. Als zodanig wordt ze tussen haakjes gezet.
Je velt geen oordeel over wat je kent en wat ze heten te zijn. Los van theorie en
beperkt tot de belevingsstroom en wat daarin verschijnt voor het bewustzijn. — De
epoche geeft toegang tot wat Hussetl het transcendentale bewustzijn noemt. Door
het venster naar de buitenwereld even te sluiten, treed je het wonderlijke gebied
binnen: door naar binnen te keren zie je hoe en op grond waarvan de wereld in ons waarnemen
en denken tot stand komt. Je stopt met oordelen; je onderbreekt het proces van objec-

1
2
3
4

218

K. Lembeck, Einfithrung in die phdanomenologische Philosophie, p. 54.

Ibid. p. 53.

Ibid. p. 59 [zIE ook over Lembeck alhier op blz. 215, 202, 338].

Zur Phdnomenologie des inneren Zeitbewusstseins (HUA xvi1), Den Haag 1966, p. 26, 62, 67, 100, 186-187;
Formale und transzendentale Logik (FruA Xv1r), Den Haag 1974, p. 317-318.

HUATIL, p. 84.

Lembeck 1994, p.59.

Inkijk-exemplaar © 2/17



BEGRIPPEN

tivering en gaat niet mee in de voltrekking daarvan. Hoe worden door de activi-
teit van het bewustzijn de dingen voorgesteld of geobjectiveerd? Je neemt van
binnen waar dat wijzelf de wereld vormgeven en hoe dat werkt. Door de zg. reali-
teit buiten beschouwing te laten, ontsluit je het buitensporige van het aan die reali-
teit ten grondslag liggende bewustzijn. Buitensporig omdat de activiteit en dyna-
miek buiten de objectwereld ligt. Dat buitenretle is voor Hussetl belangijk. Sartre

over de epoche: ‘Je zuivert er het bey giaalle <dingmatigheid>". Immers, het

bewustzijn zelf is niet iets bipdh de wereld van B@gwaargenomene en gekende.

Het valt er buiten, is ‘object et zo ontsloten bewustzijn
in zichzelf opgesloten is. V@lir Hu h bewustzijn intentiona-
liteit. Het is geen in zichz ur innerlijke res cogitans
of denkende substantie. H udinglot de wereld. Het is altijd
bewustzijn van iets of mens. @cricht op iets buiten onszelf.*

— HEURISTIEK
De kunst van het vinden (d.m.v. intuitie, ondervinding en inzicht) in tegenstelling tot
de kunst van het bewij i maEsyEs namen niet ter verkla-
ring van fenomenen wel om fenomenen te kunnen ontdekken

— NOEMA & NOESIS
Noésis is het denken dat zich richt op de act van het transcendentaal bewustzijn
zelf en bij noéma is het denken gericht op het object voor zover het in deze act als
fenomeen verschijnt.

d CS HOCCCIAC dd HArvard. Up Lo (e prese U4 € OTILy COUTsSe e cou IV WILETE ude art oeimddae
familiar with the methods and results of recent German researches in physiological psychology: the philosophical
stand point of Dr. James is essentially that of the modified new-Kantianism of Renouvier (Stanley G. Hall, Philos-
ophy in the United States 1879 p. 97).

219



BIJLAGE 2

het verschijnen van Logische onderzoekingen 1. In de religiefenomenologie is de kern-
vraag waarom bepaalde fenomenen religieus zijn.! Husserl zag de fenomeno-
logie als de wetenschap van het wezen der dingen, niet van de weerglans. Hus-
ser] had geen troebele schrijfsels maar een strenge Wissenschaft voor ogen. De
fenomenoloog beoogt eerst het zuivere beschouwen van het verschijnsel zelf.
Allereerst wordt het fenomeen inlevend aanschouwd zoals het in wezen is. — De
essentia van de fenomenologie geven zich niet snel bloot. Husserl tekent het ver-
schil tussen methode en systeem. Het gaat het niet om het idealistische systeem
dat Husserl ontwierp als wel om de fenomenologische methode zoals hij deze
in de Logische Untersuchungen uit 1900 beoefende. Hij werd hierin gevolgd door
Scheler, Pfinder, Reinach, Edith Stein, Heidegger e.a. Later volgden o.a. Sartre,
Merleau-Ponty, F. Buytendijk, Jan Langeveld? en J.H. van den Berg, hoogleraar
Fenomenologische methode & Conflictpsychologie.

GODSDIENSTFENOMENOLOGIE
Eva Hirschmann promoveerde in 1940 bij Van der Leeuw over de fenomenologi-
sche methode in de godsdienstwetenschap.® Zij onderscheidt drie hoofdgroepen: de
beschrijvende (De la Saussaye c.s.), de filosofisch-psychologische (Scheler c.s.) en begrij-
pende (Spderblom, Otto, Van der Leeuw c.s.). De overeenkomst is de bevinding dat
het numineuze een categorie sui generis is: HET HEILIGE is van een eigen, bijzondere
aard, enig in zijn soort en niet te herleiden: uniek.
De oudeeuwse theologie en modernistische psychologie verloren hun ver-
trouwde ijkpunt: het is krisis en een keerpunt.#

-

Gerardus v.d. Leeuw merkt in 1924 op: “Wij houden ons voorlopigaan de term fenomenologie; er zijn
meer methoden zoals Husser!’s filosofie en Jaspers’ psychiatrie die, verwant, toch iets anders bedoelen’.

N

Martinus J. Langeveld, in 1946 benoemd als hoogleraar pedagogick in de volle omvang, begint een so-
ciaal-wetenschappelijk pedagogisch instituut met fenomenologie als kerntheoretisch uitgangspunt met als op-
dracht om gedachten en gedrag van jongeren diepgaand te Verstehen. Zijn biograaf is trefzeker: Pedagoog
aan de hand van het kind. Wederzijds vertrouwen tussen bevoegd gezag en jongeren is voorwaarde voor
een emancipatoir en op elkaar betrokken pro-actiefontwikkelingsproces. De fenomenologische methode werd
destructuur waarbinnen de autonome pedagogiek werd opgebouwd. — Zijn Beknopte theoretische Peda-
gogiek uit 1945 maakte de weg vrij naar waardevrije beschouwing over de samenhangende problemen
van levensbeschouwelijke aard. Zijn Inleiding tot de Studie der paedagogische Psychologie staat zonder oor-
deel tegenover de hulpvraag en daagt uit tot dieper zoeken en experimenteren.

3 Hirschmann, Phdnomenologie der Religion, p.111 Wiirzrbug 1940.

4 LIT.:J.A. van Belzen, Religionspsychologie: Eine historische Analyse, Dordrecht 2015.

220

Inkijk-exemplaar © 2/17



GODSDIENSTFENOMENOLOGIE

DE ANTIEKE GODSDIENSTPSYCHOLOGIE WAS EEN TRAGEDIE IN DRIE BEDRIJVEN: V007-
spel, overwinning en ondergang.! Het voorspel in de jaren 17 en *18 wordt ingeleid
door vier publicaties en bestaat, net als de ondergang in 1921, uit drie categorieén:

1. positivistisch empirisch-(religie-)psychologisch,

2. (buiten-)redelijk-religiepsychologisch en

3. institutioneel-religiepsychologisch.

eiler’s Das Gebet uit 1918.

De 1¢ positivistische publicatie van he

De 2¢is het (buiten-)rationele boeg¥s Heilige van Rud@f Otto uit 1917, de internatio-

nale bestseller van het interbg
De 3¢is Barth’s aanval op
soevereine handreiking van
Dit wordt duidelijk met Huss

Denken des durch das Bild reprdsentierten Gegenstandes.> Husserl protesteert tegen deze
immanentie in de psychol qEiENEEEENENEEgEEE <o tsluiting van buiten-
binnen = binnen-binnen. Er is geen innerlijk object, schrijft Husserl: ‘anders zijn er
twee werkelijkheden: één in en één buiten ons, terwijl er één is. Het ding neem
ik waar, niet het beeld: den Baum dort im Garten, das und nichts anders ist das wirkliche
Objekt der wahrnehmenden Intention.”® Dat de waarneming zich onderscheidt door
das BewufStsein der Wirklichkeit dieses Gegenstandes, maakt het nog erger. Wanneer de

kelijkheid, maar een beeld hlervan dat zich in ons bevindt als een innerlijk gegeven afdruk of afspie-
geling. vGr. J.H. v.d. Berg, Psychologie en geloof HFST v1 § 1 Het voorspel, Nijkerk 1958.

3 Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischenPhilosophie1 1913 ,p. 186 — HUA 111 Ideen.

221



BIJLAGE 2

Wie zich ziende bezighoudt met het gindse is bezig met aldaar en niet aanwezig bij
zichzelf alhier. De 4¢ publicatie uit 1921, Scheler’s Reue und Wiedergeburt, laat de schijn
van de filosofisch-theologische zege zien. Zonder koele data van rigoureuze empi-
rische bewijskunst of vermoeid door eindeloze experimenten, schrijft hij een licht-
voetig essay dat alles wat tot 1921 religieus/psychologisch bereikt is achter zich laat.
In enkele woorden wordt duidelijk hoe een eerste confrontatie met een religieus
fenomeen tot de conclusie kan leiden dat dit fenomeen thuishoort in een relatie, en
constateert een godsdienstpsychologisch lijden aan gedachten over zichzelf.1

MAX SCHELER, (1874-1928) was een gecompliceerde figuur die zich met wonderlijke
productiviteit in vele kringen bewoog: ethica, kentheorie, cultuurfilosofie, godsdienstfilo-
sofie, psychologie, pedagogie. Er worden oplossingen aangedragen voor fundamentele
problemen die elkaar lijken uit te sluiten. Zijn centrale thema is een mysterie: wat
is de mens? Het is een zoeken met als hulpvraag: wat is de mens Scheler? Leven en filo-
soferen zijn bij deze één; kennis van zijn leven is nodig voor inzicht in zijn denken.
Hij promoveert bij Nobelprijswinnaar Rudolf Eucken. In 1901 ontdekt hij de feno-
menologie. Husserl’s directe bewustzijuservaring wordt door hem omgebogen naar
het emotionele: filosoferen vanuit de eigen ervaring in de volle omvang van ’t woord. Hij
volgt de fenomenologische grondintuitie en kiest voor het realisme. In 1913 komt
zijn eerste boek uit, dat ook het minst onsystematische is van zijn oeuvre. Het is
de basis voor zijn latere werk m.n. Formalismus in der Ethik und die materiale Werte-
thik uit 1921. De nadruk ligt op objectieve waarden die los van de mens gelden en
door de mens hiérarchisch te realiseren zijn. Dit keerpunt in de ethiek gaat over hen
die deze waarden willen waarmaken binnen twee polen: geestesleven en augustijnse
inspiratie: natuurgenade, met nadruk op de geest en de genade die eenheid schenken
aan het wezen van de innerlijk tegenstrijdige mens.?

Rond 1916 verdiept zijn mensbeeld.? Door de aard van de publicaties op allerlei
gebied meenden velen een nieuwe Augustinus te mogen begroeten. Hij werkt in
Vom Ewigen im Menschen zijn godsdienstfilosofie uit. Net als Rudolf Otto gaat hij in op
het hoogste in de (religieuze) waardenhiérarchie: HET HEILIGE. De religieuze act is

1 vGLV.d. Berg 1958, HEST V1 § 2 De (schijnbare) overwinning.
2 VGL. de socioloog Paul Neff in Religion und Genade; Mit Geleitwort von Rudolf Otto, GiefSen 1927.
3 De mens is slechts door God begrijpelijk: Theomorphismus (De mens als het beeld van God).

222

Inkijk-exemplaar © 2/17



MAX SCHELER

vormend voor het wezen van hen die in het leven Iets hogers nastreven.! In Vorbilder
und Fiihrer wordt het thema schaamte & schaamtegevoel uitgewerkt. In 1919 voegt hij,
polemiserend tegen Nietzsche, de invloed op de waardering van rancune toe. Hij
ageert tegen het van ‘god-los-zijnde’ humanisme dat de mensheid als god vereert
en in een wereldoorlog de eigen onwaarheid ontmaskert. Hij verzet zich tegen
het pantheisme dat God en mens tekort doet. De mens als wissendes Abbild Gottes:

de verantwoordelijkheid dragende A HET HEILIGE. In 1919 wordt hij

onpersoonlijke: religicus athe
Om het dualisme tussen ra ij#¥n maakt Scheler verschil

zijn verwerping van het dualisme van de rede versus Sinalichkeit te ondersteunen.?
Pascal spreekt over een or i iEOgNEEOEENNIgE s Scheler eine ewige und
absolute GesetzmdfSigkeit des Fiihlens, Liebens und Hassens, die so absolut wie die der reinen
Logik, die aber in keiner Weise auf intellektuelle Gesetzmdfsigkeit reduzierbar sei.> Het gaat
niet om het hart dat naast de rede staat, het gaat om iets te ervaren waartoe het
verstand, zoals het oor niet ziet, ongeschikt is. Een ervaringswijze die reéle objec-
tieve onderwerpen en waarden doorziet plus de absolute ordening daartussen. Deze
’ wiskunde.3* B

1 VGL.DeVos1927.

2 Augustinus’ Ansitze en Pascals Pensées waren de buitenbeentjes van het emotiedenken, Scheler 1921, p. 260.
W. - cxxn T n 5

Verschillende niveaus in de ervaring § 2 De emotietheorie van Max Scheler, Kampen 1998.

223



BIJLAGE 3 PHILOSOPHIE ALS STRENGE WISSENSCHAFT

€ N HET FILOSOFISCHE HART LIGT BESLOTEN DAT

edmund husserl : HAAR WERKZAAMHEID ZICH AFSPEELT IN DE
- | SFEER VAN DIRECTE INNERLIJKE AANSCHOUWING.

= - | De stap die we moeten zetten is de erkenning dat er
thObQF IE - | met de fenomenologische wezensinstelling een eindeloos

ALS | arbeidsterrein ontsloten wordt. Een methodedie, zon-
ST RENGE | derhetscalavan begripsdenken en waarheidsovertui-
VVE’I‘ENSCHAP | gingen, een rijkdom aan de meest strenge en voor alle
verdere filosofie beslissende kennis oogst.” (Epifoneem)
FENOMENOLOGIE ALS LEVENSHOUDING staat ‘naast’
andere ‘visies’ (zIE bv. 1svw Leusden). ELIADE, JAMES,
JUNG EN OTTO wezen op fenomenen uit alle tijden
en culturen met gelijkenissen die een overeenkom-
stige onderliggende menselijke geest bevroedden.
pogn ARTHUR SCHOPENHAUER bracht het boeddhisme
naar de westerse filosofic. EDMUND HUSSERL wilde
met zijn fenomenologische methode van de filosofie
een strenge wetenschap maken. Husserl produceerde een hoeveelheid aan teksten, aante-
keningen e.d. die soms lastig te duiden zijn. Naast de strenge eisen van Husserl is er een
soort ‘vrije fenomenologie’ die vanuit de basisgedachte praktische toepassing vond in
de humaniora. Zowel het boeddhisme als de fenomenologie kunnen tot een levensbe-
palende Aha-Erlebnis aanzetten. Afhankelijk van het mensen eigen wordt die ervaring
benoemd als genade, numineus en hoe dan ook als verlichtend ervaren.
HET PREDICAAT! FENOMENOLOGISCH is niet eenduidig. Filosofie wijst naar de traditie rond
Husserl, Levinas c.s. Wat verder fenomenologisch genoemd wordt, is minder vast omlijnd qua

thema, methode, historie en motivatie. De fenomenologie is dan meer een uitgangspunt.*
VIKTOR FRANKL, psychiater en Holocaust overlevende gaf, om zijn waardigheid te behouden,
‘lezingen’ aan een denkbeeldig publiek in het concentratickamp. Hij doceerde dat hij het lij-
den stopt door het volledig objectief te ervaren. Deze innerlijke lezingen werden na de oorlog uit-
gegeven met in het tweede deel de uitwerking van zijn logotherapie, een vorm van psychia-
trie gebaseerd op het menselijke streven om een hogere, definitieve betekenis aan hetleven te
geven. Frankl bleef optimistisch over het vermogen van de mens om zich boven het lijden te
verheffen door de keuze het lijden waardig tezijn. Hij muntte de term Sunday neurosis, een verwij-
zing naar een onbevredigend leegt gevoel dat kan optreden bij mensen die zich bewust wor-
den van het gegeven dat ze (even) niets ernstigs te doen hebben.2

1 ‘Datwat in een oordeel van de waarnemer gezegd wordt'. * vGL. Duyndam, Denken, passie en compassie, 1997.

2 Viktor E. Frankl, De zin van het bestaan: een inleiding tot de logotherapie, Rotterdam 20151s. Van hem is de
uitspraak: Dat niets ter wereld bij machte is jou van je ervaringen te beroven; vGL. blz. 358 Lh.zIE ook Francesca
Brencio, Sufferance, Freedom and Meaning: Viktor Frankl and Martin Heidegger, Krakau 2015.

224

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 4 WETENSCHAP VAN HET TUSSENRIJK

HET GRIEKSE WOORD phainomenon, fenomeen, is dat wat verschijnt.
FENOMENOLOGIE is de leer die het verschijnsel centraal stelt.

Fenomenologie staat tussen het opmerken, observeren en benoemen van
een chaotisch aantal feiten en de consequente abstractie van een alomvat-
tend waardeoordeel in.!

Fenomenologie probeert structuren te zien in de verwarrende berichten-

stroom en stelt het oordeel nog e poet ruimte komen voordatde

beslissingen vallen.
Fenomenologie is de wete
matig interregnum. Nad gebracht en voordat

de systematische ordeni cen kunnen inzetten,

Fenomenologie wil eerst en vooral begrijpen.
Fenomenologie is de viSSnpEnISSeE « ustzijn. Het is een
denken zonder vooroordelen dat verschijnselen en mensen in hun eigen-
waarde tot hun recht wil laten komen.

Fenomenologie is de natuurlijke benadering van mens tot mens, van geest
tot geest.

RDEEL [
ordel, oudh

‘fenomenologisch’ leidinggeven: "Wij hebben mensen nodig die op de hoogte zijn van de laatste ontwikkelin-
e eider b e e mee ""ll"lll.l 0d l,’, deed. dan komt het wel ooed ¢ 1MO¢ ‘",

i I R

wil worden. Goed luisteren, oprechte interesse tonen, iemand echt zien, daar draait het om. Ik verzamel graag men-

sen om me heen die dingen beter kunnen dan ik. Het schenkt voldoening als we op die manier samen verder komen.”

(Generaal xr Elanor Boekholt-O’Sullivan, Trouw 20-11-2020)

225



BIJLAGE 5 FENOMENOLOGIE IS EEN METHODE

E FENOMENOLOGISCHE METHODE is een antwoord op het psychologisme van de
Dlge eeuw en wil zonder vooroordeel ‘de dingen’ kennen zoals zij zijn: Zu den
Sachen selbst. Het verwezenlijken van een idee is datgene wat iets maakt tot wat het
is. De materie vult het wezen aan tot realiteit. Iets begrijpen betekent dus het idee
erin herkennen. Ook het waarnemen werkt met ideeén. De hoogste vorm van ken-
nis ligt in het denkend abstraheren van de wonderlijke werkelijkheid, in het tussen
haakjes zetten van de werkelijkheid is de fenomenologische vakterm; een opstijgen tot
deidee zelf in haar immateriéle zuiverheid van het dat-zijn tot het zo-zijn. Elk oor-
deel over wat dan ook wordt dus geklammert om rustig in de sfeer van het bewustzijn
de objecten te ervaren in hun relatie met bewustzijn. Het gaat om het object in zijn
Selbstgegebenheit, zoals het in werkelijkheid is. Deze waardering blijft ook van kracht
wanneer aan die ideeén geen hogere zijnswijze als kosmische essentie wordt gekop-
peld. Aansluitend op Husserl heeft Scheler de wezensschouwing, het zien van de idee
gehuldigd: alleen de mens kan, door als nee-zegger tussen drift en daad een ope-
ning aan te brengen, de zin van de dingen ontdekken en kan zich in plaats van door
het Dasein door het zo-zijn laten motiveren.
Deze cidetische reductie, het schouwen van het wezen, gaat niet om iets losstaands.
Het is toon met luchttrillingen die de muziek laat klinken. Husserl wil weten wat
de toon is die hij in de muziek ervaart. Deze wezenlijke kennis begint bij een vage
intuitie, een vaag aanvoelen soms. De vorpradikative Erfahrung, de ervaring voér het
uitgesproken oordeel, bloeit door onderzoek uit tot het verwoord en verantwoord

<>

kennen van het wezen.

PHAENOMEEN! luchtverschijnsel; (fig.) wonder; — (wijsbeg.) het beeld of de verschijning, die
zich in de geest bij de waarneming van daarbuiten bestaande zinnelijke voorwerpen vormt:
de zichtbare wereld is voor de menselijke geest een samenstel van phaenomena.

PHAENOMENAAL bn. (wijsbeg.) op de phaenomena betrekking hebbende: al onze kennis is
slechts phaenomenaal: wij kunnen niet tot het wezen der zaken doordringen.

PHAENOMENOGENIE V. het ontstaan of het voortbrengen van verschijnselen.
PHAENOMENOGONOLOGIE V. leer van het ontstaan der verschijnselen.
PHAENOMENOGRAPHIE V. beschrijving der natuurverschijnselen.

PHAENOMENOSCOPIE V. waarneming onderzoek der verschijnselen.z

1 Enkele vreemde woorden, welke men niet onder pH vindt, zoeke men onder F.
2 VanDale’s Groot Woordenboek Der Nederlandsche Taal, 1898.

226

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 6 OP HET BREUKVLAK VAN TWEE EEUWEN

AAST DE BIJZONDERE PLAATS VOOR NIETZSCHE kunnen we op het breukvlak

van twee eeuwen als filosofische grootmeesters beschouwen:

¢ WilhelmDilthey, verstehendefilosofie,Geistesnaast Naturwissenschaft;
e HenriBergson als vertegenwoordiger van de levensfilosofie;

¢ Edmund Husserl, de filosofie van het wezen 1859;

e Bertrand Russell van de materie 1872.

ief), en geeft handvat-
M ntithese in wezen on-

(vaktechnisch) en de leve
ten voor een juist begrip.
gerept en bieden ruimte vo nen de vier richtingen.
Het is geen toeval dat zij resp? ologie, wiskunde en logica
steunen. De levensfilosofie geeft te dé 1n een maatschappij die door in-
dustriéle- en technisc}W Je kunt hun denken
moeilijk anders zien dan als een reactie op de aard van maatschappelijke om-
wentelingen en een protest tegen de voortschrijdende rationalisering, logis-
tiek en bureaucratisering met voorbijzien van menselijke verhoudingen en
het somtijds buitensporige.

De uitruil van intuitie voor ratio, praktijk tegenover theorie het concrete ver-

V W

ergens werkelijk zijn. Onwerkelijkheid kan niet bestaan. Helen Schucman, psycholoog (1909-1981): Niets
werkelijks kan bedreigd worden. Niets onwerkelijks bestaat. Bhagavad-Gita (+ 200 v.c.):Wat niet werkelijk is,
was nooit en zal nooit zijn. Wat werkelijk is, was altijd en kan niet bedreigd worden. z1E 0ok blz. 283.

227



BIJLAGE 7 MARBURG, FILOSOFIE, ETHIEK EN COMPASSIE

DE GEESTESWETENSCHAPPEN maakten in het interbellum een grote

bloei door. Het gebruikelijke onder-professoren-gedoe werd versterkt

door de opkomende nationalistische neigingen van kerk en overheid. De

geesteshoudingen van de joodse Hannah Arendt, de katholieke Heidegger,

de geassimileerd-religieuze Edmund Husserl, de religieus-humanistische

Karl Jaspers en de lutheraan Rudolf Otto worden naast elkaar gelegd aan

de hand van het vermogen om op een grove kwast een scherpe beitel te

zetten.

Daniél Mok

Prinziyienreiterei n Marﬁurg

FILOSOFIE, ETHIEK & COMPASSIE
De Marburgse periode van Martin Heidegger

UITGEVERI]J ABRAX

In 1933 schreef Husserl
aan een oud-student over
Martin Heidegger:

‘Het volmaakte einde van
de veronderstelde boezem-
vriendschap tussen twee
filosofen was zijn volstrekt
openbare en zeer theatrale
bekering tot de Nazi-partij
op 1 mei. < Vlak voor zijn
benoeming in Freiburg had
hij zelf besloten om zijn
relatie met mij te verbre-
ken. In de loop der jaren
uitte hij zijn antisemitisme
steeds sterker, zelfs binnen
de kliek van zijn meest
enthousiaste studenten en
in de faculteit’.!

1 Briefaan Dietrich Mahnke, 4 mei 1933. In Becoming Heidegger, ed. Kisiel en Sheehan,
Evanston, Illinois Northwestern U.P. 2007, p. 413; ZIE OOK: Briefwechsel, blz. 328.

228

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 8 BRIEF AAN RUDOLF OTTO (FRAGMENT)
Freiburg 1/8 Lorettostrafde 40, 5 maart 1919 Aan Rudolf Otto, Marburg

Sehr geehrter Kollege,

Martin Heidegger wees mij afgelopen zomer op uw boek Das Heilige.! Als
geen ander boek dit jaar heeft het een diepe indruk op mij gemaakt. Het is

Hoewel het mij toeschijnt d gnetafysicus in u zich heeft
laten meevoeren op de vle ogie, en dan denk ik aan
het beeld van de engelen g et hun vleugels, zal dit
boek zich een blijvende p iedenis van de waar-
achtige religiefilosofie enf@eno ie. is @Bn begin, en het waar-

devolleis dat het terugkeer i i de ‘bronnen’. Daarom

naar de beschrijving van de werkeé prong en dan in hogere zin ver-

woord om zo het verStM
Ik ben ervan overtuigd dat u miyn vrielijke woordkeus niet verkeerd

opvat. Uit onze Gottinger jaren weet u hoe ik u hoogacht en met welk ple-
zier ik het intellectuele contact met u opzocht. Nu u ons deze waardevolle
fenomenologische bijdragen heeft aangereikt, zouden wij het zeer op prijs
stellen als nieuwe ontmoetingen zouden volgen

Het is Otto’s eerste kennismaking met Heidegger en niet de laatste. In 1925 verzette
€ _1nach eoen de benoemine van Heideooer in Marb o g QpVQloc an Nicolaj

Schiitte in Religion und Christentum in der Theologie Rudolf Ottos; Theologische Bibliothek Topelmann deel vi,

de Gruyter Berlijn 1969, pp. 139-142. [Wijin de laatste zin geeft de gastvrijheid van huize Husserl aan,

ZIE Becoming Heidegger, 2007.] Zie voor de complete brief Briefwechsel op blz. 320.

229



BIJLAGE 9 MARBURG AM LAHN

ARBURG Is een provinciestadje met een universiteit die kan bogen
Mop een rijke godsdienstwetenschappelijke traditie, er wordt veel
waarde gehecht aan de veelstemmigheid van de theologische richtingen.!
In 1927 viert de universiteit haar vierhonderdjarig jubileum. Rudolf Otto
prijst in zijn Rede zur 400 jihrigen Jubelfeier der Philippina zu Marburg het ‘streven
van de vrijgemaakte geest naar onafhankelijke waarheidsvinding’.? En,
zoals zijn Religionskundlichen Sammlung laat zien, met respect voor de plura-
liteit van de religieuze stromingen die allemaal cirkelen rond de waarheid
die strookt met hun eigen godsdienstwetenschappelijke uitgangspun-
ten.? De feestrede werd uitgesproken in de protestantse kerk.# ‘Men zag
Heidegger met een grimmige uitdrukking op zijn gezicht in een merk-
waardig jacquet echter de katholieke kerk binnenstappen.’**

Met de komst van Heidegger, ambitieus, tactisch en met een jezuitische

vooropleiding, veranderde de gemoedelijke sfeer. Terwijl hij in 1923 Hus-
serl zijn leraar noemt en profiteert van diens status schreef hij eerder dat

Husserl het spoor helemaal bijster is - als hij tenminste ooit op het goede spoor heeft geze-
ten [...] en ddt wil vandaag in Berlijn de wereld verlossen.5

Overigens heeft Husserl het aanbod om de prestigieuze leerstoel van

Ernst Troeltsch over te nemen niet aangenomen. Zijn behoefte om vanuit

Berlijn de wereld te verlossen was kennelijk minder groot dan Heidegger
dacht. ‘Er is iets voor te zeggen dat Heidegger zijn eigen ambities projec-
teert op zijn voormalige leraar.’®

1 Vgl. Ernst Benz, Rudolf Otto als Theologe und Persénlichkeit, Leiden 1971, p. 33.

2 R. Otto, Sinn und Aufgabe moderner Universitdt, Marburger Akademische Reden N© 45 bij
Elwert Universititsbuchhandlung Marburg, 1927. Vgl. Georg Pfleiderer, Theologie als
Wirklichkeitswissenschaft, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1992.

3 Christoph Elsas, Wie das Géttliche begegnet. Rudolf Ottos Buch Das Heilige und seine Wit-
kung in Jacyk 2010, p. 58.

4 Vermoedelijk de Elisabethkirche. - 42 Hermann Mérchen (student van Heidegger),
geciteerd in Riidiger Safranski, Heidegger enzijn tijd, Amsterdam 19953, p. 167.

5 Martin Heidegger/Karl Jaspers, Briefwechsel (BWHK 19-X1-1922), Miinchen 1990, p. 34.

6 Safranski 1995, p. 165; Heeft Heidegger niet zelf de verlossersattitude die hij Husserl toedicht?, p. 166.

230

Inkijk-exemplaar © 2/17



1921-1929

Rudolf Bultmann, in Breslau de vriend van Otto en sinds 1921 werkzaam
in Marburg kiest voor Heidegger die Rudolf Otto niet zelf wil bruuskeren.
Twee bronnen hadden hem gemeld dat Otto de grootste invloed bij Becker? heeft,
en als hij in onze faculteit zijn stem laat horen, velen naar hem zullen luisteren.2 Hei-
degger schrijft dat er veel kritiek op Bultmann was - hij zou de studenten
verpesten, ze hoogmoedig maken en de andere collega’s tot tweede klasse

degraderen - het zou alleen nog en Heidegger gaan.
Rudolf Otto en zijn histg ck werd meegesleurd
in deze Prinzipienstreit. i [ven omdat het hem
aan geestelijke en licharielij . zo'n theologenstrijd
heb je stevige ellebogen eidheid om je te ver-
zetten en het vermogen een scherpe beitel te
zetten. De diplomatieke en [Miggsensiticve @00 kwam in de knel.#

Gott mit uns was de ‘aanleiding’ om de liberale theologie te heroverwegen.>
Toen Bultmann in 1924 Eenmsmaal!te met He1!egger, ‘ontdekte” hij de
‘overeenkomst’ tussen de eigenlijke boodschap (Kerygma) van het Nieuwe

Testament en de filosofie die Heidegger in die jaren ontwikkelde.

De innerlijke band tussen Heideggers denken en zijn politicke sympa-

is van filosofisch belano. Kleeft er aan zijg leer van het zijn, dat ons

Kampen 2007, p. 159. — 3 1b. p. 158. Zie blz. 13. — 4 Benz 1971, p.32. - 5 Zie blz.13.
6 G.C.den Hertog in dr. G. Harinck (red.), Christelijke Encyclopedie, Kampen 2005, p. 258.
7 Lichtung, vgl. P. Sloterdijk in W. James, De wil om te geloven, Amsterdam 2007, p. XXXII.

8 Th. de Boer in Jan Bor (red.), in De verbeelding van het denken, Amsterdam 1995, p. 348

231



MARBURG, FREIBURG & BERLIJN 1933

‘Rudolf Otto was een liberaal in de diepste zin van het woord, one who loves
and prizes freedom.”t “Téch Duitser in hart en nieren’, voegt de Engelsman nog toe.
Hannah Arendt en Karl Jaspers zijn het na 1945 erover eens dat Heidegger
kennelijk iemand is wiens morele gevoeligheid niet was opgewassen tegen de harts-
tocht van zijn denken.? Arendt, die volgens Heidegger ‘mij als geen ander door-
grondt’, schrijft aan Jaspers: Wat jij onzuiverheid noemt, zou ik een gebrek aan karak-
ter noemen, maar in de letterlijke zin dat hij er geen heeft en zeker ook geen bijzonder
slechte. Tegelijk leeft hij met een diepgang en een hartstocht die je niet licht vergeet.3

De religieuzen onder de filosofen van het ogenblik laten in het momentum
het numineuze aankomen (Rudolf Otto) of wat ons onvoorwaardelijk aangaat
(Paul Tillich) of het rijk Gods (Karl Barth) of het omvattende (Karl Jaspers).
Ook Heideggers moment leidt tot een transcendentie, maar een transcen-
dentie van de leegte. De transcendentie van het niets. Toch is het geweld van
het numineuze niet verdwenen. Het gaat uit van de merkwaardige bewe-
ging tussen niets en iets, die de mens bewust kan voltrekken. Dat is zijn
numineuze speelruimte die hem toestaat het wonder dat er hoe dan ook
iets is als een wonder te beleven. En dat niet alleen, even verwonderlijk is

tegen die achtergrond de scheppende potentie van de mens.*

In het voorjaar van 1933 wordt Otto’s vriend Jacobsohn op de jiidischer
Friedhof in Liineburg begraven. Heidegger wordt lid van de NSDAP en be-
eindigt zijn vriendschap met Jaspers. Frau Heidegger rijdt de rector van de

Universitit Freiburg dagelijks naar zijn werk. In juni wordt Hannah door de

Gestapo gearresteerd in Berlijn. In de herfst begint Otto aan zijn laatste,
eenzame tocht naar de spookachtige ruines van de burcht Staufenberg.

‘He must have foreseen clearly the inevitable catastrophe that loomed ahead,
and caught the sound of Niagara thundering beyond the upper rapids.’>

1 J. Harvey, The Idea of the Holy, p. x111. Otto’s positie was voor die tijd ‘redelijk progressief.

2 Hannah Arendt/Karl Jaspers, Briefwechsel (BWA] 1-1X-1949), Miinchen 1995.

3 Ib. BWAJ 29-1X-1949; Lotte Kohler and Hans Saner, Hannah Arendt Karl Jaspers Correspondence
1926-1969, New York 1992, p. 142; Arendt-Heidegger, Briefe, 193. — 4 Safranski 1995, p. 227.

5 Dit schrijft zijn vriend en vertaler John Harvey n.a.v. ‘the result of a tragic accident’, p. x1.

232

Inkijk-exemplaar © 2/17



FILOSOFIE, ETHIEK & COMPASSIE

Heideggers Sein und Zeit is een poging om de filosofische grondbegrippen
opnieuw te ijken. Rudolf Otto heeft het religieuze kernbegrip het heilige
van een jjkmaat voorzien. Zijn reflecterende methode levert wellicht een
dieper en scherper wijsgerig inzicht op en een sleutel tot de diepere vragen
op dit gebied. Als docent Ethiek is hij geen koele waarnemer en onderzoe-
ker, maar een denker die bij zichzelf te rade durft te gaan.!

geschiedenis zich daarvooy
katholieke komatf: de pn

Om zijn denken te kun

ging die hem zo fascineert: we Nggianeren opsagl€t lot van Hannah Arendst,

Edmund Husserl of de door Otto zo

In zijn laatste levensja HSCOETCUOTRONONOORINS cr cthick.

De confrontatie met het heilige, het volstrekt andere, is levensbepalend. Wat

betreurde Hermann Jacobsohn.?

eerst nog onrecht werd genoemd wordt nu godvergeten, gewetenloos, misdadig
en onheilbrengend. Een misstap wordt onrecht doen. De normen van het gewe-

ten worden universele normen. Door de ervaring van het heilige als hoogste

Lwaliteit y,

1 Vgl. R. Otto, Aufsiitze zur Ethik, C. H. Beck, Miinchen 1981.

2 Vgl. Safranski 1995, hoofdstuk 18, m.n. p. 388-389.

3 Rudolf Otto, (hrsg. von K. Kussner) Verantwortliche Lebensgestaltung, Stuttgart 1941, p. 169.
Vgl. Rudolf Otto, Freiheit und Notwendigkeit, Tiibingen 1940.

233



BIJLAGE 10 RICHARD RORTY

Richard Rorty, Philosophy as science, as metaphor, and as politics. In Essays on Hei-
degger and Others: Philosophical Papers, capita selecta. © 1991 Cambridge U.P.! Het
essay was een bijdrage aan het symposium van de Universitit Wien in 1986 n.a.v.
het 50 jaar geleden verschenen Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phdnomenologie. De Duitse vertaling werd gepubliceerd in Die Kri-
se der Phanomenologie und die Pragmatik des Wissenschaftsfortschritts, Verlag der
Osterreichischen Staatsdruckerei, 1986. Een herziene en aangevulde Engelse versie
verscheen in The Institution of Philosophy bij Open Court Publishers, La Salle 1989.
Nederlandse uitgave: Heidegger, Wittgenstein en pragmatisme: essays over post-ana-
lytische en post-nietzscheaanse filosofie © 1993 Kok Agora, Kampen.

Hierna volgen enkele fragmentarische samenvattingen uit §4
‘Filosofie als wetenschap en metafoor’.

1 Voorbij de wetenschappelijke filosofie —
Edmund Husserl, William James, M. Heidegger, John Dewey, Galilei, Descartes, Robert
Brandom, Plato, Rudolf Carnap, Hilary Putnam, Donald Davidson.
2 Metafoor en taalontwikkeling —
Heidegger, Davidson, Ruf des Gewissens, Quine, de Kehre, Freud, Dasein.
3 Poézie en politiek —
James, Grundrif3, eine strenge Wissenschaft, Nietzsche, das Heilige, de ethiek en het gezag
van de rede, Hegel, Wittgenstein, de Verlichting, Paul Tillich.
4 De huidige situatie —
Heidegger, Dewey, Tillich.
@

DE BEPERKTE HOUDBAARHEID VAN DE ‘MODERNE’ LEVENSVISIE werd voor het
eerst eloquent verwoord en helder filosofisch geduid door William James.
Rorty nam de fakkel over en weer ontvlamde de discussie over het representatiedenken.

Waarom kunnen we William James niet los{aten?

‘Het is zijn aanhoudende pleidooi voor de kracht van de verbeelding in het leven zelf. Wil
het leven leefbaar zijn, dan moet de menselijke geest de vrijheid hebben het van binnen uit
te vormen alsof het een eigen kunstwerk is, met alle irrationele tegenstrijdigheden van dien.
Geloof en bijgeloof, rede en illusie, idealisme en ironie kunnen in zo’n leven naast elkaar
bestaan zonder dat het op een mentale burgeroorlog uitdraait. Caleidoscopisch als zo’n
leven is, vormt 't het beste weermiddel tegen fundamentalisme, of dat nu religieus, politiek
of wetenschappelijk is.”

1 DE PHILOSOPHICAL PAPERS verscheen n.a.v. het debat over representatiedenken. De bijlagen zijn bedoeld
als suppletie bij het begrip fenomenologie. Voor wetenschappelijk gebruik is de Online publication ver-
krijgbaar bij Cambridge v.p. (red.).

2 Bas Heijne: Een ﬁlosoof Voor gewone mensen, NRC 17-04-1998; VGL. Jan Bor 2011, p. 265 €.v.

234

Inkijk-exemplaar © 2/17



FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

§ 1 Voorbij de wetenschappelijke filosofie

OE MOETEN WIJ ONS OPSTELLEN TEGENOVER DE WESTERSE FILO-
H SOFISCHE TRADITIE UIT HET INTERBELLUM VAN DE VORIGE EEUW?
De 19° eeuw had drie antwoorden op deze vraag. Deze lopen parallel met
drie opvattingen over het doel van de filosofie: het antwoord van Edmund
Husserl (het sciéntistische antwoord), dat van Martin Heidegger (het poéti-

sche antwoord) en dat van de prg et politieke antwoord).! Het

bruikt de traditie als een gereedschapskist. Sommige gereedschappen, of
conceptuele instrumen Gilicnenishembiilss cn kunnen de prul-
lenmand in. Andere worden opgeknapt en soms wordt er geimproviseerd.
Terwijl de heideggeriaan in Husserl’s geloof in de mogelijkheid van filoso-
fie als een taak, dat wil zeggen, in de mogelijkheid van universele kennis® een
verkeerd begrepen sciéntisme ziet, een mathematiserend misverstaan van
de ware grootheid van de traditie, beschouwt de pragmatist dat geloof als

religieuze bevrijd van religie, Leusden 2016; J. Huxley Religie zonder openbanng, Rotterdam 1968. ]

3 Husserl, The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology, Evanston, 1970, p. 17.
4 Ibid. p. 5. Dit voorstel werd zowel door het pragmatisme als door Nietzsche onderschreven.

235



BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

De 2¢ helft van de 19¢ eeuw werd verblind door het licht van de positieve
wetenschappen. ‘Een compleet wereldbeeld werd weggevaagd door de wel-
vaart die zij brachten’. Er ontstond onverschilligheid tegenover levensvragen
die belangrijk zijn voor humaniteit.! Husserl beschouwde het traditionele ra-
tionalisme en het empiristische scepticisme als twee kanten van dezelfde ‘ob-
jectivistische’ medaille.? Hij probeerde beide te laten passen in zijn eigen
transcendentale fenomenologie. Heidegger was het met Husserl eens dat het
verschil tussen empirisme en rationalisme niet wezenlijk is. Net als Husserl
zag hij de gevaren van een pragmacratische technocultuur. Heidegger pro-
beerde de pragmatistische doodverklaring van de geest en Husserl’s reani-
matiestreven in te passen in zijn eigen opvatting over de westerse metafysi-
ca. Hij was het eens met Husserl dat:

— de autonome filosoof die de vaste wil heeft zich van ieder vooroordeel te be-

vrijden, moet begrijpen dat alles wat hij als vanzelfsprekend aanneemt altijd al

een vooroordeel is, dat elk vooroordeel iets onduidelijks is, dat oprijst uit wat op

de bodem van de traditie is neergeslagen. Dat geldt zelfs voor de grootse taak en

gedachte die ‘filosofie’ genoemd wordt.3
Heidegger vond Husserl c.s. niet radicaal genoeg in hun kritiek op het zelf-
beeld van hun voorgangers. Hij wantrouwde de pragmatische poging om
de platoons-cartesiaanse idee van universele kennis te vervangen door de
baconiaanse droom van een maximale natuurbeheersing.* Husserl’s idee
om Galilei’s techneé te funderen in iets transcendentaals wantrouwde hij.
Heidegger beschouwde theorieén die de cultuur wilden ‘funderen’ als voor-
beelden van te overwinnen vooroordelen. Hijj stond in zijn inschatting van
de gevaren van deze eeuw naast Husserl. Net als Husserl meende hij dat de

1 Ibid. p.6. [Vgl. A.]. Heschel: We verruilden welzijn door welvaart, wijsheid voor informatie en traditie voor
trends.]

2 zIE ibid p. 83 over Descartes en Hobbes.

3 Ibid. p.72.

4 [Geleerden moeten buiten hun domein treden om tot geaccepteerde wetenschapsfilosofie te komen.
Aanzet gaf Bacon in Novum Organon. Het doel van de wetenschap is geen kennis op zich, maar voornamelijk
de beheersing van de natuur door de mens (kennis=macht). In zoverre te beheersen als de mens haar kende.
Het denken moet worden ontdaan van meningen en overgeleverde dwalingen om daarna over te gaan
tot denken en onderzoeken. Je kunt je niet eeuwig blijven beroepen op oude tradities en op afleidingen
van bijzondere kenmerken uit algemene begrippen; The Cambridge Companion to Bacon, 1996.|

236

Inkijk-exemplaar © 2/17



1 VOORBIJ DE WETENSCHAPPELIJKE FILOSOFIE

Europese crisis wortelt in een verkeerd begrepen rationalisme.® Sein und Zeit
staat vol kritiek op opvattingen die Husserl deelt met Descartes. De benade-
ring van ‘objectief-wetenschappelijke kennis’ als secundaire, afgeleide vorm
van in-de-r, afgeleid uit het gebruik van gereedschappen, lijkt sprekend op
Dewey’s interpretatie van het Baconianisme.2 Heideggers ontrafeling van fi-
losofische schijnproblemen door het onbetwistbare gegeven van de sociale

praktijk als uitgangspunt te ne gorbeeld van wat Brandom het

Heidegger en het pragmgifsme i trouwen tegenover de
visuele metafoor, die Husg€rl ge 3 en Descartes. Husserl

standpunt te kunnen vind i kamenhang der dingen
zichtbaar zou worden. Voor\@ei In de filosofie de ontwik-

plaats zouden krijgen. Hilary Putnam noemt hen de filosofen van het god-
delijk gezichtspunt. Hei i S SNeesrspegimg- . om cen goddelijke
greep te krijgen op het domein van het mogelijke, het streven om een vakje
open te houden voor elke mogelijkheid, is het calculerende denken. Hij defi-
nieert ta mathémata als wat wij eigenlijk al weten ‘over’ de dingen.* De speur-
tocht naar het berekenbare, naar een formeel, a-historisch systeem, was in
Heideggers ogen de geheime schakel tussen de fenomenologie van Husserl,

OI the seventeenth century, thoug

was iradualli suiilanted bi mechanical-mathematical science in Euroie.

a source of criticisms to Aristotelianism. A. Strazzoni, in Enc. of Renaissance Philosophy, Heidelberg 2007.]

3 Robert Brandom, ‘Heidegger’s categories in Being and Time’, The Monist 66 (1983), p.389.
4 Heidegger, What is a Thing?, South Bend, 1967), p. 74.

237



BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

§ 2 Metafoor en taalontwikkeling

EEN KORTE, DOGMATISCHE STELLING. Er zijn drie manieren om een
nieuwe opvatting aan onze bestaande opvattingen toe te voegen om ons te
dwingen het netwerk van onze opvattingen en verlangens opnieuw te orde-
nen: waarneming, conclusie en metafoor. Waarneming verandert opvattin-
gen door nieuwe opvattingen in het bestaande netwerk te introduceren. Als
een vertrouweling iets schrikwekkends doet dat mij raakt, dan zal ik som-
mige opvattingen over deze moeten elimineren en mijn verwachtingen bij-
stellen. Conclusies veranderen onze opvattingen en dwingen ons om eer-
dere opvattingen te wijzigen en/of te onderzoeken wat de consequenties
van de nieuwe zijn. Wanneer ik mij realiseer dat mijn huidige opvattingen
betekenen dat mijn vriend een slechterik is, dan moet ik een manier vinden
om oude opvattingen te herzien en mijn vriendschap te heroverwegen.
Waarneming en conclusie veranderen niets aan onze manier om het rijk der
mogelijkheden in te delen. Zij veranderen wel de waarheidswaarden, niet
ons repertoire aan zinnen. Dat waarneming en conclusie de enige manieren
zijn om opvattingen te veranderen noemt Heidegger de calculerende gees-
teshouding. De taal die wij nu spreken is zoiets als alle taal die er bestaat en
die wij ooit nodig zullen hebben. Deze visie op taal is als Husserl’s idee over
het doel van filosoferen, nl. alle mogelijke logische ruimten in kaart bren-
gen, onze impliciete greep op het rijk der mogelijkheden expliciet maken. Ze
bevestigt de stelling van de fenomenologie van Husserl en de analytische
filosofie dat filosoferen hetzelfde is als verhelderen, geduldig uitdrukkelijk
maken wat nog verborgen is gebleven.

Wie de metafoor als derde bron van opvattingen noemt, als reden om ons
web van opvattingen en verlangens te herzien, beschouwt de taal, de lo-
gische ruimte en het rijk der mogelijkheden, in principe grenzenloos. Dan
wordt de gedachte, dat denken tot doel heeft overzicht te krijgen vanuit een
soort etherisch standpunt, losgelaten. De filosofische traditie heeft de meta-
foor in diskrediet gebracht omdat anders, als zij de metafoor als derde bron
van waarheid had erkend, de opvatting als een proces dat culimineert in een
schouwen, theoria, in de overpeinzing van wat vorhanden is, in gevaar zou
zijn gebracht. Deze visuele metaforen contrasteren met de auditieve meta-

238

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 METAFOOR EN TAALONTWIKKELING

foren van Heidegger zoals Ruf des Gewissens, Stimme des Seins. Deze zijn be-
ter omdat kennen niet altijd herkennen is. Waarheidsvinding komt niet al-
tijd neer op het schematisch inpassen van data. Een metafoor is bij wijze van
spreken eerder een stem van buiten de logische ruimte dan de empirische in-
vulling van een deel van die ruimte of een logisch-filosofische verheldering
van de structuur van die ruimte. Het is meer een oproep om onze taal en ons

leven te veranderen dan een voo an beide te systematiseren.

de uitdrukking metafori reteren dat er in onze
taal naast talloze letterljj etaforische betekenis-

mogelijke feitelijkheden ook alle mogelijke metaforen al zou kennen. Het
bedenken van een metiiiESEEINEENEEEEE cn. De metaforische
taal wordt niet bewust bedacht. Het ontstaat door het gebruik van tools die
er al zijn. In tegenstelling daarmee vindt Davidson dat er een strikte schei-
ding bestaat tussen betekenis’? en gebruik, en dat de metafoor exclusief tot het
domein van het gebruik behoort.?

Davidson stelt dat ‘de meeste metaforen onwaar zijn’. Eerder is het dat

“Prmrtrforwerk i dezc e
taalkundige lijnen als de allereenvoudigste zin... Wat de metafoor bijzonder maakt is niet zijn betekenis, maar het
gebruik ervan—daarmee valt de metafoor in dezelfde categorie als bevestigen, aanduiden, liegen, beloven, kritiseren.

4 Ibid. p.252.

239




BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP METAFOOR

Minder triviale voorbeelden zijn de eerste keer dat iemand sprak over ‘de
universele wet van de liefde’ of ‘de beweging van de aarde rondom de zon’.
‘Je bedoelt dat natuurlijk figuurlijk’, zou de reactie dan zijn. Later, soms veel
later zijn deze zinnen wel kandidaten voor letterlijke waarheid. Onze opvat-
tingen zijn in de tussentijd herordend om plaats te maken voor deze waarhe-
den. Het is net zoiets als de ontwikkeling waarin de betekenis van de woor-
den, die in deze zinnen gebruikt zijn, op zo’n manier veranderde dat die zin-
nen letterlijk waar zijn geworden.

De stelling die ik zojuist poneerde, dat grootschalige verandering van
opvattingen en overtuigingen niet te onderscheiden is van grootschalige ver-
andering van de betekenis van de woorden die wij gebruiken — volgt uit de
bovengenoemde definitie van ‘betekenis’ die ik hierboven al noemde. Deze
omschrijving is de taalfilosofie van Quine en Davidson in een notendop. In
hun benadering wordt van betekenis geen platoonse essentie gemaakt en ook
geen husserliaans noéma, maar eerder een patroon van gewoonten.
Wilfrid Sellars (t1989) noemt dat linguistische rollen. Dat maakt Carnaps
zoektocht naar de ‘analyse’ van betekenis tot een misplaatst ‘formele’ en
‘transcendentale’ poging om het gedrag van een bepaalde groep taalgebrui-
kers in kaart te brengen. Mutatis mutandis geldt dit ook voor het husserli-
aanse project van het funderen van de cultuur door een grondige inspectie
van de noémata. Algemener gezegd, het ondermijnt alle sciéntistische filo-
sofische projecten, alle projecten die zich baseren op een a-historische ver-
sie van wat Davidson het dualisme van schema en inhoud noemt. Deze ver-
sie komtneer op de stelling dat de filosofie een bepaald schema duidelijk kan
maken, een constant onafthankelijk schema (matrix) van mogelijkheden, die
de achtergrond vormt van al ons onderzoek, van al ons doen en laten.

Davidsons aanval op dit verschil is het schoolvoorbeeld van een pragma-
tistische breuk met de filosofische traditie.! Zijn strijd is op één lijn te stel-
len met die van Heidegger op het streven van de traditie om de wereld te
‘berekenen’? Wie metaforische zinnen beschouwt als voorlopers van een
nieuw taalgebruik dat het oude geleidelijk overschaduwt en uitwist, plaatst

1 Davidson, Inquiries p. 246.
2 Indespecifiek heideggeriaanse betekenis van ‘rekenen’ die ik die zojuist heb beschreven.

240

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 METAFOOR EN TAALONTWIKKELING

de metafoor eerder op het niveau van de waarneming en de conclusie dan op
het niveau van de heuristische® of ornamentele functie.!

Specifieker: de waarheid wordt hier beschouwd als iets wat niet al in ons-
zelf aanwezig is. Waarheid is eerder iets dat door een idiosyncratisch genie
aan het licht gebracht wordt.2 Deze opvatting van de waarheid is een recht-
vaardiging van de auditieve metafoor: een stem uit de verte, een Ruf des
Gewissens, een woord dat opklinkigs i

‘mentale oorzaken, die
geen redenen zijn’ - dat langens die een rol spe-
len bij het bepalen van ons in het systeem van op-
vattingen en verlangens wa 1 —nietalleen nodig zijn
om deviant, afwijkend gedr$
‘onze ijverige en soms zelfs su ciadFn tot zelfkritiek en zelfver-
betering te verklaren’.?

De nadruk van David qapienbeiangseesnem: (c oorzaak die de rede
overstijgt, richt zich op de zelfreflectie en zelfverbetering van individuen.
Het ljjkt dat zijn argument des te meer opgaat voor de zelfkritiek van cul-
turen. De ‘irrationele’ invasie van zg. onzin (d.w.z. niet via hun samenhang
met de rest van wat wij geloven gerechtvaardigd kan worden) is wat ideeén-

historici in retrospectief conceptuele revoluties noemen. Gebeurtenissen die

van (zoals verrassende waarnemingsdata) uit te dagen tot () een herverdeling van waarheid
den onder gewone zinnen en () het bedenken van meer ongewone zinnen.

met) + krasis (menging).
3 Davidson, ‘Paradoxes of Irrationality’, in Wollheim en Hopkins, Philosophical Essays on Freud, Cambridge
1982, p. 305. [(®) zIE: blz. 213 en Bijlage 10 § 2.]

241



BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

daan door mensen die in hun eigen land meestal niet geéerd werden, sug-
gesties die wij als briljante inzichten waarnemen, als waarheden die altijd al
latent aanwezig moeten zijn geweest in de ‘menselijke rede’. Deze gebeurte-
nissen zijn de woorden, gesproken door de mensen die Heidegger Denkers
noemt. Vanuit het standpunt van Heidegger en Davidson is de filosofische
traditie een lange reeks van pogingen om de intellectuele geschiedenis te in-
terpreteren als het aan het licht brengen van een ‘verborgen redelijkheid’,
product van de List der Vernunft, waarbij ‘Vernunft’ staat voor iets wat er al-
tijd al geweest is, niet voor een pas onlangs letterlijk geworden metafoor.
Heidegger ontkent met nadruk dat er een thema van a-historisch onderzoek
is dat menselijke rede heet, of structuur van de redelijkheid, of natuur van de
taal, en dat altijd onderwerp van filosofisch onderzoek is geweest. Zelfs in
de jaren twintig, nog voor de Kehre, was Heideggers antwoord op de histo-
risme-kritiek van Husserl! bijvoorbeeld het volgende:

Constructie is in de filosofie noodzakelijkerwijs destructie, dat wil zeggen een
deconstructie van traditionele begrippen, die in een historisch teruggrijpen
naar de traditie wordt voltrokken [..] Omdat destructie en constructie één
zijn, is filosofische kennis in essentie tegelijkertijd historische kennis.?

In de jaren veertig zou hij concluderen dat hij in Sein und Zeit nog niet histo-
ristisch genoeg was geweest om deze afbraak te kunnen voltrekken. Onder
verwijzing naar dit vroege werk zegt hij:

‘Maar deze destructie is, evenals de ‘fenomenologie’ en alle hermeneutisch-
transcendentale kwesties, nog niet doordacht in termen van de geschiedenis
van het Zijn.”3

1 Inb.v. Philosophic als strenge Wissenschaft. [Met irrationeel wordt niet het onlogische bedoeld, wel wat
buiten de (beproefde) denkkaders valt. Het Ausserrationale is: het buiten- of niet-rationele.|

2 Grundprobleme der Phdanomenologie, Frankfurt 1975 p.32.

3 Aber diese Destruktion ist wie die ‘Phanomenologie’ und alles hermeneutischtranszendentale Fragen noch nicht
seinsgeschichtlich gedacht. Heidegger, Nietzsche 1, p. 415. Nederlands: Maar deze destructie is evenals de
‘fenomenologie’ en alle hermeneutisch-transcendentale vraagstukken nog niet zijn historisch door-
dacht. Heidegger, The End of Philosophy, New York, 1973 p. 15.

242

Inkijk-exemplaar © 2/17



2 METAFOOR EN TAALONTWIKKELING

Heidegger beschouwt de menselijke rede, de rationaliteit en het gezonde filo-
sofenverstand als één pot nat met het argeloze, uneigentliche, naieve taalge-
bruik van de traditie. Filosofie gebruikt niet alleen deze traditie; zij verdeelt
niet alleen de waarheidswaarden over een reeks zinnen die al in de taal aan-
wezig zijn: omdat elke wezenlijk filosofische vraagstelling onvermijdelijk bui-
ten de tijd staat... Filosofie is wezenlijk boven-historisch omdat zij een van de

weinige zaken is die nooit directe y un eigen tijd vinden...!

wat Heidegger een woord] ij aarin de roep van het
Zijn wordt gehoord. Lees ende twee kernachtige
zinnen, waarin Heidegger schrijft:

ofie de kracht van de ele-
mentairste woorden, waarin het 198 uitdrukt, ervoor te behoeden
dat ze tot het niveau ipeliikhei jvelleerd door het ge-
wone mensenuerstan%on voor schijnproble-
men.? Het is de eigenlijke functie van de filosofie om het historische Dasein te
bevragen, en in laatste analyse ook het Zijn zelf3

Deze zinnen zijn een voorbeeld van Heideggers ‘poétische’ antwoord op
de vraag naar onze verhouding tot de traditie. In zijn opvatting is het doel

3 Heidegger, Einfiihrung in die Metaphysik, p. o; Introduction to Metaphysics, p.11.
4 Uit Heideggers Aus der Erfahrung des Denkens. In Heidegger, Poetry, Language, Thought, New York,

1971, p. 4: ‘We are too late for the gods and too early for Being. Being’s poem, just begun, is man.’

243



BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

Deze denkers in herinnering te brengen en ons de kracht van hun metafo-
ren te laten voelen uit de tijd voordat de nieuwe toepassing van woorden
veranderde in vertrouwde maar afgevlakte betekenissen, is het enige doel
dat de filosofie heden ten dage nog rest. Niet om het makkelijker te maken
maar om het moeilijker maken, niet om ons web van opvattingen en verlan-
gens te herzien, maar om ons te herinneren aan de historische niet-noodza-
kelijkheid! ervan. Heidegger vindt dat onze tijd geen baat heeft bij het her-
verdelen van waarheidswaarden over de zinnen van ons huidige taalreper-
toire. Maar hij heeft weinig hoop op een nieuw profetisch tijdperk, waarin
nieuwe woorden gesproken zullen worden, woorden die het repertoire op
onverwachte wijze zullen uitbreiden. Het enige wat hij erover wil zeggen, is
dat die hoop niet vervuld zal worden voordat de kracht van ‘de elementair-
ste woorden’ waarin het Dasein zichzelf in het verleden heeft uitgedrukt,
zal zijn hersteld. Onze verhouding tot de traditie moet een oefening zijn in
wat niet meer wordt gehoord, en niet een zeggen van wat nog niet gezegd is.

§ 3 Poézie en politiek

LATEN WE, ter illustratie van het verschil tussen Heideggers ‘poétische’
visie op onze verhouding tot de traditie en de ‘politieke’ visie die ik het
Amerikaanse pragmatisme toedicht, eens kijken naar het verschil tussen
‘schijnproblemen’ en ‘echte’ problemen. [...] In de optiek van het pragmatis-
me is een schijnprobleem iets waarover discussie zinloos is, omdat het, zo-
als William James zei, gaat over een probleem dat ‘er niet toe doet’. Het is
‘slechts een discussie over woorden’ — dat wil zeggen een probleem waarvan
de oplossing onze overige opvattingen onveranderd laat. Dit ligt vlakbij de
betekenis die Heidegger er aan geeft. Heidegger ziet de traditionele filosofie
niet als een pseudo-wetenschap maar als clichépoézie, poézie die zo banaal
is dat ze zonder het zelf te beseffen een parodie op zichzelf is geworden. Dat
wil zeggen, hij ziet de schijnproblemen van de filosofische traditie als zinlo-
ze reprises van triviale situaties. Hij klaagt dat filosofie het genre zou moeten
zijn dat alles moeilijker maakt.

1 CONTINGENTIE: al het veranderlijke, onvoorspelbare etc. zIE Rorty, Contingentie, ironie, solidariteit
(1989), Kampen 1992/Amsterdam 2008.

244

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 POEZIE EN POLITIEK

De pragmatist kan instemmen met Heidegger dat grote denkers de meest
idiosyncratische denkers zijn. Hegel en Wittgenstein toverden metaforen
als bliksemflitsen, die nieuwe wegen deden oplichten, uit het niets tevoor-
schijn. Waar Heidegger vindt dat de taak om nieuwe denkwegen te verken-
nen neerkomt op louter praktische klusjes voor loonwerkers, vindt de prag-
matist dat deze verkenning het extra is wat de filosoof aan onze kennis kan

bijdragen. Het herordenen van ega woemeenschappelijke opvattin-

daar. De pragmatist en H
de denker (in Heidegger his van het woord) de
eidegger vindt dat de

de denker, zo vindt de

in de persoonlijke bijdrage aan de sociale vrijheid in termen die ons uit de
Franse Revolutie zijn oSS

Het kenmerkende verschil tussen de heideggeriaanse en pragmatisti-
sche verhouding tot de filosofische traditie vloeit voort uit een verschil in
opvatting over de recente politieke geschiedenis. Het basismotief van het
pragmatisme is, net als het hegelianisme, een voortzetting van de romanti-
sche reactie op de heiligverklaring van de wetenschap door de Verlichting.?

ism’, in Consequences of Pragmatism (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1982); in ‘Pragma-
tism without Method’ in Deel I; en in ‘Reply to Sleeper and Edel’, in Transactions of the C.S. Peirce Soci-
ety, jg. 21(1985).

245



BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

onze vastgeroeste gewoonten zo dun mogelijk wordt en de maatschappelijke
lijm die de samenleving bijeen houdt, de taal die we gebruiken voor onze
gemeenschappelijke opvattingen en verwachtingen, zo flexibel mogelijk is.

Deze hoop is denkbaar als een democratische samenleving ook overle-
vingskansen heeft zonder een onderliggende adequate filosofische grond-
slag en haar fundamenten vindt in de menselijke rede. Het beste fundament
van de liberale democratie is de overtuiging van haar burgers dat iedereen
er beter van wordt als elke nieuwe metafoor een eerlijke kans krijgt. Geen
enkele opvatting of voornemen is zo onaantastbaar dat elke metafoor die ze
aanvalt automatisch afgewezen wordt. Zo’n opvatting impliceert de afwij-
zing van de eis dat wij als westerse samenlevingen van te voren zouden moe-
ten weten wat wij willen. Een voorlopige aanzet voor een Grundrif$ van wat
wij met de samenleving van plan zijn is karig. Een van de opgaven van een
docent in het huis der verwondering is ook zelf te leren leven met de opvat-
ting dat onze taal nog niet af is. En waarom moet taal altijd overeenstem-
men met iets van buiten waarmee ze zou moeten kloppen? We kunnen sci-
entistische conclusies, die menen dat de samenleving geen geheimen meer
heeft, naast ons neerleggen en lieden die al te goed weten wat goed voor ons
is wat minder serieus nemen. Het betekent ook dat wij erkennen dat de ter-
men waarin wij onze opvattingen en verwachtingen over de gemeenschap
formuleren tenslotte altijd weer in vergetelheid zullen raken, dat wij altijd
nieuwe metaforen nodig zullen hebben, nieuwe logische ruimten en een
nieuwe taal. Het denken kan nimmer op zijn lauweren rusten en of er ooit
een sociale wetenschap zal bestaan die eine strenge Wissenschaft is...*

Er is geen groter probleem dan dat van democratie versus totalitaris-
me. Laten we afscheid nemen van Heidegger’s ideeén over het verschijnsel
moderniteit dat zowel de burgerlijke democratie als het totalitarisme omvat
en waar de filosofie zodanig Griff op kan krijgen dat het verschil tussen deze
twee vormen van maatschappelijk leven kan worden aufgehoben.?

1 scIENTISME: Alleen exacte wetenschap leidt tot kennis over de wereld. Filosofie is zinvol als ze de
wetenschappelijke methode hanteert. Esthetica, religie en intuitie zijn zinloos; vGL. J. Habermas
Erkenntnis und Interesse, 1988; Knowledge and human interests Boston 1971.

2 AUFHEBEN: opheffen (opnemen), verheffen, afschaffen, bewaren.

246

Inkijk-exemplaar © 2/17



3 POEZIE EN POLITIEK

Je zou kunnen zeggen dat Heidegger toevallig Nazi was en Dewey in wezen
sociaal-democraat.! Dewey’s pragmatisme probeerde bijj te dragen aan het
bereiken van het grootste geluk voor het grootste aantal, door de mogelijk-
heid te scheppen de taal, gewoonten en instituties die dat geluk in de weg
staan door andere te vervangen. Heidegger wees deze poging af als niet lan-
ger het overwegen waard. Hjj vindt dat wij, dankzij Nietzsche, nu weten dat:

— de metafysica de historisch W17 zich het noodlot voltrekt
dat de bovennatuurlijke we, 3y zedelijke wet, het gezag
van de rede, de vooruitgagl et grootste aantal, de
cultuur, de beschaving h ié@en en leeg worden.?

de beschaving’ niet thuis bov@hnatuurlijke wereld, de
ideeén, God, de ethiek en [ De tweede reeks bestaat

wel vol betekenis. De pragmatist beweert niet dat hij een sluitend argument

heeft voor zijn afkeer v il SSEISESINNOENESIED o de eerste en is niet

1 Heidegger stond wantrouwend tegenover de democratie en de zg. onttoverde wereld. Zijn denken was
wezenlijk antidemocratisch. Vele antidemocratische Duitsers werden geen Nazi. Heidegger wel en
snel ook. Niet omdat hij een meedogenloze opportunist was zoals tegenover Arendt, hij was poli-
tiek onwetender dan de meeste gelijkgezinde intellectuelen. Heideggers filosofie heeft geen speci-
fiek totalitaire implicaties, ze gaat er wel vanuit dat pogingen om hongerigen te spijzen en sociale

Sittengesetz, die Vernunftautoritdt, der Fortschritt, das Gliick der Meisten, die Kultur, die Zivilisation ihre bauende
Kraft einbiissen und nichtig werden. Heidegger, Holzwege, Frankfurt, 1972, p. 204 in Heidegger, The Ques-
tion Concerning Technology and Other Essays, New York, 1977, p. 65.

247



BIJLAGE 10 FILOSOFIE ALS WETENSCHAP EN METAFOOR

sciéntistisch genoeg om te denken dat er een neutraal filosofisch standpunt
zou bestaan, dat de premissen daarvoor kan leveren. Hij neemt eenvoudig
zijn standpunt in de democratische gemeenschap in, en vraagt wat het be-
grijpen van denkers uit heden en verleden voor die gemeenschap kan doen.

Heidegger meent dat het niet-reductionistische, niet-anachronistische
horen van het woord van deze denkers ons de ogen zal openen voor een
waardering van waar wij nu zijn (waar het Zijn nu is). De pragmatist is het
daarmee eens, maar verstaat die woorden anders. Hij hoort ze zoals de jonge
Hegel ze hoorde — als een aansporing om de weg naar de menselijke vrijheid
in te slaan en niet die naar de technologische razernij van een tijdperk waar-
in ‘de menselijke creativiteit uitsluitend nog ‘bedrijfsmatig’ is’.! Pragmatici
zijn het eens met Husserl en Heidegger dat de mogelijkheid bestaat dat in het
tijdperk van de wetenschappelijke technologie openheid en vrijheid wegge-
rationaliseerd zijn. Maar zijn antwoord daarop is, dat het evengoed het tijd-
perk zou kunnen zijn waarin de sociale democratie niet het dienstmeisje,
maar de meesteres van de technische rationaliteit is.

§ 4 De huidige situatie (fragment)
IN DE COMPETITIE tussen de centrale metafilosofische strijdpunten zijn er
twee fundamentele scheidslijnen: tussen het sciéntisme van zowel Husserl
als het positivisme en tussen twee reacties op dit sciéntisme. Heideggers
eerste reactie is het gevolg van zijn impliciete en intuitieve afwijzing van de
exercice van de Franse Revolutie en dat alles een instrument kan zijn voor
het bereiken van het grootste geluk voor het grootste aantal. De tweede, van
Dewey, volgt uit een even impliciete en intuitieve acceptatie van dezelfde
onderneming en hetzelfde idee. John Dewey had geluk. Zijn generatie is
wellicht de laatste geweest die vertrouwen had in een toekomst waarin de
mensheid zonder de religieuze en sciéntistische mythen waarmee ze zich-
zelf in het verleden kon troosten, oplossingen kon zoeken voor de proble-
men van haar toekomst. Een toekomst waarin de menselijke vrijheid toe-
vertrouwd werd aan tot dan toe ongedroomde metaforen, aan vocabulaires

1 Heidegger, Holzwege, p. 203 (The Question Concerning Technology..., p. 64).

248

Inkijk-exemplaar © 2/17



4 DE HUIDIGE SITUATIE

die nog niet geboren waren. Nu de problemen van onze tijd zich opstapelen
kunnen wij ons steeds moeilijker voorstellen hoe wij uit de huidige val kun-
nen ontsnappen en die toekomst tegemoet kunnen gaan. Dewey had ook
gelijk. Als wij ooit de moed kunnen vinden het sciéntistische model van
de filosofie los te laten zonder terug te vallen in een verlangen naar heilig-
heid (zoals Heidegger), dan zullen wij ons, hoe donker de tijden ook zijn,

niet langer voor redding tot de filgs adlen zoals onze voorouders zich

tot hun priesters wendden.! zullen ons in PRats daarvan wenden tot de
dichters en de ingenieurs, ¢ i ieuwe plannen ontwik-

kelen voor het grootste ge

1 RICHARD RORTY noemt Husserl met de gedachte dat scigntisme

intrinsiek verbonden is met sys: ijf dat Husserl een systemati-

als Rorty zien objectiviteit als iets wat tot 58
normaliteit. Rorty vreest dat een cultuur gericht op objectiviteit en normaliteit zal vastroesten; hij hecht
minder belang aan wetensc ii onbegrepen karakter van die
objectiviteit ziet als een OOW relatie tussen wetenschap en
morele idealen wordt door beiden onderstreept. Rorty ziet dat ethische ideaal verwezenlijkt in de
voorbeeldige houding die wetenschappers tegenover elkaar horen aan te nemen. Het ethische ideaal

®en gemeenschap en zich verhoudt met

van Husserl moet voortdurend nagestreefd worden. (ze: Jonathan Sadaune Pragmatisme en transcen-
dentaalfilosofie; Over Rorty’s en Husserl's opvattingen over objectiviteit in de wetenschappen, Gent 2014)
2 Vgl. Thomas Franklin O’Meara, Tillich and Heidegger: A Structural Relationship, The Harvard Theological
Review 61, N¢. 2 (1968): 249-61; Cambrldge Umver51ty Press on behalf of the Harvard thmty School.

Riidiger Safranski besluit zijn boek met de zin die Martin Heidegger bij de dood

Alweer zinkt een weg van de filosofie terug in het duister.

249



BIJLAGE 11 PETER SLOTERDIJK

PETER SLOTERDIJK denkt mee in het filosofisch discours waaraan
Plato, Nietzsche, Heidegger en de Franse auteurs Foucault, Deleuze en
Derrida hebben deelgenomen.

In De woorden en de dingen bekritiseert Michel Foucault het humanisme di-
rect op epistemologische en indirect op politieke wijze. Zijn ‘archeologie’
is evenals het werk van Kant kritisch in die zin dat het zich richt op de ex-
plicatie van mogelijkheidsvoorwaarden van kennis, op het impliciete weten
(savoir)! en de rationaliteit die door alle uitspraken binnen de heersende
maatschappij heen schijnen. Foucault probeert het historische epistemolo-
gische ‘raster’, waarin een bepaalde discursieve praktijk bestaat en functio-
neert, bloot te leggen.

Een cruciaal impliciet weten in het moderne episteme? is het begrip mens
en het daarmee gepaard gaande verschil tussen het menselijke en het onmen-
selijke. Foucault spreekt van het verschijnen van de mens om aan te geven dat
we hier met een nieuw fenomeen te maken hebben in het filosofisch dis-
cours. Kant luidt deze antropologische wending in door zijn transcenden-
taalfilosofie samen te vatten onder de nieuwe vraag ‘wat is de mens?’ Het
antwoord daarop is volgens Foucault veelzeggend.

Kants antwoord komt in de vorm van de mens als ‘empirisch-transcen-
dentaal dubbelwezen’. Kon de mens in de oudheid zichzelf op het episte-
mologisch tableau waarnemen in en naar de blik van het soeverein-ethe-
rische, die de orde heeft gegeven, nu is de goddelijke route voor de mens
die zichzelf waarneemt afgesloten. Het tableau is het wisselspel geworden
van een wereldlijke en een soevereine blik, beide geincarneerd in een we-
zen, dat vanaf dat moment een dubbelrol heeft te vervullen. De vraag ‘wat is
de mens?’ wordt beantwoord door naar de empirie te verwijzen, terwijl de
empirische kennis een transcendentale fundering behoeft, die vervolgens
weer in empirie gefundeerd dient te worden enzovoorts. In de objectivering

1 Integenstelling tot begripsmatige kennis (connaissance) in wetenschappelijke publicaties, filosofische
theorieén en religieuze legitimeringen.

2 De definitie van episteme in De woorden en de dingen [Amsterdam 1967, p.21]: ‘Het epistemologische
veld, waarin de kennis (buiten elk criterium dat zich beroept op rationele waarden of de objectieve
vorm ervan) haar positiviteit ingraaft en zo blijk geeft van een geschiedenis die niet die van haar toe-
nemende volmaaktheid is, maar eerder die van de voorwaarden, waaronder deze kennis mogelijk is.”

250

Inkijk-exemplaar © 2/17



DE MACHT OVER HET LEVEN

van de mens zit de mens als subject verdisconteerd en andersom. Beide vor-
men van analyse beweren op zichzelf te staan, maar in feite veronderstellen
ze elkaar.!

In veel opzichten lijkt het vroege werk van Jacques Derrida sterk op Michel
Foucaults deconstructie van het humanisme in De woorden en de dingen.
Evenals Foucault laat hij in De (doel)einden van de mens ? zien dat de ‘zoge-

naamde menswetenschappen’ al beoin een aporetische spanning

in zich dragen.’ Kant wil de g#Brele (doel)eind®@yop zichzelf redelijk bepa-

len, onafhankelijk van el , maar het enige voor-
beeld van een redelijk wez

Hegel, Husserl en Heid n naar de opheffing of
ontgrenzing van het meta blijven daaraan tegelij-

kertijd wel schatplichtig. itigop Husserl staat Derrida

fenomenologie in De woorden en de dingen om soortgelijke redenen een dis-
cours de nature mixte.’

Derrida: ‘de fenomenologie is de ‘opheffing of ‘aflossing” van de antropo-
logie. Zij is niet meer, maar tegelijkertijd nog steeds een wetenschap van de
mens. [...] Zo is de kritiek op het empirische antropologisme niets anders
dan de bevestiging van een transcendentaal humanisme.’®

De taak van het filosoferen is om de beperkingen van de cognitieve ratio en

o stellen.”

Foucault, De
Derrida, in

Kampen 1996, p.314.
6 Derrida, 1995, p.78.
7 zIE: Sjoerd van Tuinen, Sloterdijk, binnenstebuiten denken, Kampen 2004, p.120.

251



BIJLAGE 12 VOORLOPER VAN DE 20 EEUWSE FILOSOFIE

DMUND HUSSERL is in 1938 moedeloos gestorven, nog net op tijd

om aan de excessen van de naziregime te ontkomen. De Kristallnacht
heeft hij godzijdank niet meer hoeven meemaken.
Husserl’s laatste boek De crisis van de Europese wetenschappen verscheen
in 1936 na Heideggers Sein und Zeit uit 1927 en Schelers Die Stellung. Dat
Husserl tot de voorlopers wordt gerekend, komt door zijn Ideen zu einer rei-
nen Phdanomenologie, und phdnomenologischen Philosophie uit1913.
Husserl heeft na de Logische Untersuchungen in 1901 gestaag verder gewerkt
aan zijn fenomenologische filosofie, die als strenge wetenschap een einde
moest maken aan het naturalisme, het historicisme en de anarchie van we-
reldbeschouwingen.!
Fenomenologie is afgeleid van fainomenon en logos. Logos is het denkver-
mogen, de denkgeest en het woord uit het begin: ‘In het begin was de logos,
het woord.” Fainomenon, afgeleid van faino = schijnen, licht geven. De zon
schijnt, de sterren schijnen. Daarnaast is fainomai ook verschijnen, zich
tonen en laten zien. Aan de wijzen uit het Oosten is een ster verschenen. Er
is samenhang met het Griekse woord foos = licht, terug te vinden in fosfor,
drager van licht, foto enz. Fainomenon is dat wat zich schijnend, lichtend
toont, zoals de sterren, die flonk’rend aan de hemel staan. De lichtmetafoor,
die ten grondslag ligt aan het Griekse fainomenon, keert terug in het Neder-
landse woord verschijnsel, dat daarom de voor de hand liggende vertaling
van fainomenon is. Fenomenologie is laten zien wat zich toont, in de defi-
nitie van Heidegger ‘dat wat zich van zichzelf uit toont en van zichzelf uit
laat zien, von ihm selbst her’. Het gaat om zien en a travers de taal, dus dwars
door de taal heen, tonen. Over de verschijnselen hangt een dichte mist van
beelden en verbeelding, meningen, verhalen, fantasieén, zekerheden, theo-

1 HISTORICISME: De opvatting waarin net als in het historisme ervan uit wordt gegaan dat verschijnse-
len vanuit een historische ontwikkeling zijn te verklaren. Er is echter een groot verschil, namelijk dat
deveranderlijkheid en veranderbaarheid niet willekeurig maar volgens vaste en kenbare wetten verlo-
pen. Tegenover de huiver voor de onzekerheid bij historisten staat bij de historicisten een orthodoxe
zekerheid. Tegenover het relativeren van het historisme plaatst zich het starre en verstarrende van
het historicisme. Verwarrend is dat in het Engels voor beide zo uiteenlopende theorieén de term his-
toricism wordt gebruikt. (J.G. Demaray, From Pilgrimage to History. The Renaissance and Global Historicism,
2006)

252

Inkijk-exemplaar © 2/17



VOORLOPER VAN DE 20¢ EEUWSE FILOSOFIE

rieén van metafysische gedachtenspinsels die werkelijkheid en verschijnse-
len versluieren en weinig meer tonen dan vage omtrekken. Wat Husserl wil
is het adagium van Ludwig Wittgenstein: Denk niet, maar kijk. Daarnaast
staat zijn eigen adagium dat wij terug moeten naar de dingen zelf, zuriick zu
den Sachen. Kijk, en laat je niet in de war brengen door wat we al weten of
denken te weten. Zo keert de filosofie zo gedachteloos mogelijk uit haar ver-

vreemding terug naar de wereld in de Proloog in de hemel zegt:

De fenomenologie verklaag#hiets. inspannen om de ruis te
vergeten en zorgvuldig te Laten zien is beschrij-

dschrift aan, Jahrbuch
fiir Philosophie und phdno . Husserl is de initiator,

hoofd- en eindredacteur:

< Het nieuwe tijdschrift wil hen laten samenwerken die van het zuivere en strenge
vasthouden aan de fenomenologische methode een principiéle hervorming van de
filosofie verwachten. Op de weg naar een hecht gefundeerde en gestaag verder
ontwikkelende wetenschap. Daarnaast wil het een ontmoetingsplaats zijn voor
alle activiteiten binnen de toegepaste fenomenologie en filosofie.

Wat de redacteuren verbindt en van toekomstige medewerkers mag worden ver-

de Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologi-
schen Philosophie van Husserl zal bevatten samen met het eerste deel van
Max Schelers Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.

253



BIJLAGE 12

Hoe houterig ook geformuleerd, het is een mooie tekst waaruit een groot
zelfbewustzijn spreekt. Door de fenomenologische methode zal de filoso-
fie eindelijk kunnen worden wat zij nooit is geweest: wetenschap, strenge
wetenschap. De tekst is geschreven door een man die zijn weg heeft gevon-
den en weet wat fenomenologen zoals hij te doen staat. Voor hem ligt een
oneindig veld van streng wetenschappelijk onderzoek.

1 De fenomenologie is een methode
Husserl gebruikt het woord Methodik om ons in staat te stellen terug te gaan
naar het begin, het zien, de oorspronkelijke bronnen van de aanschouwing —
en niet in theorieén te blijven steken. Door die verankering in de ervaring,
dit positivisme, kan de fenomenologische filosofie een strenge wetenschap
zijn. Husserl zegt het in de Ideen zo uitdagend mogelijk:

<Wanneer ‘positivisme’ betekent de absoluut van alle vooroordelen vrije fun-
dering van alle wetenschappen op het ‘positieve’, dat wil zeggen op wat wij

oorspronkelijk, origindr, kunnen vatten, dan zijn wij de echte positivisten.>

en ‘de moderne natuurwetenschap’ tussen aanhalingstekens moet zich niet
verbeelden dat zij wetenschappelijker, ‘strenger’ is dan de fenomenologi-
sche filosofie.

2 Husserl als voorloper van de 20ste eeuwse filosofie

Husserl onderscheidt feitenwetenschappen en wezenswetenschappen. Dat
valt niet samen met het gemaakte verschil tussen natuur- en geestesweten-
schappen. Beide domeinen zijn in de terminologie van Husserl empirische
feitenwetenschappen. Psychologie is een feitenwetenschap. Daarnaast zijn
er wezenswetenschappen die Husserl eidetische wetenschappen noemt. Die
wetenschappen zijn niet afthankelijk van empirische data, van ervaringsge-
gevens. Ze zijn daarom apriori, met de klemtoon op de voorlaatste letter-
greep.! Voorbeelden daarvan zijn logica en wiskunde en ook de nieuwe
wetenschap van Husserl is een wezens- of eidetische wetenschap.

1 A PRIORI [vooraf] <Lat. a priori, van a [van...weg| + priori, 6e nv. van prior [dichterbij gelegen, eerder,
hoger staand]; verwant met prae.

254

Inkijk-exemplaar © 2/17



HUSSERL ALS VOORLOPER VAN DE 20t EEUWSE FILOSOFIE

Metapriori, wat van tevoren gegeven is, wordt bedoeld dat een bepaalde stel-
ling of kennis onafhankelijk is van de waarneming of ervaring. Je kunt iets
zeggen over de eigenschappen van een cirkel zonder ooit een cirkel te heb-
ben gezien, het is een theoretisch idee. De uitspraak de cirkel is rond is apri-
ori waar want het zit ingebakken in de gedachte van een cirkel. We hoeven
geen cirkel te tekenen om erachter te komen. Datis de apodictische, onweer-

legbare zekerheid van de wiskundg piet anders zijn dan zo.

Het wezen heet in het Grik e en eidos zijn afgeleid

van vid- in het Latijn vided zi is dat wat zich toont en
gezien wordt en Husserl fefiamee

Intuitio is in het Husserliad ifikation (betekenisaan-
duiding). Aanschouwing is he ogen en met verwondering

en belangstelling gadeslaan. Intuitie is een onmiddellijk onberedeneerd (in)
zien. |

Vandaar dat in Husserl’s promotietekst voor het Jahrbuch twee keer het
woord intuitiv staat en daarom is er in de tekst sprake van wezensinzich-
ten. Die wezensinzichten hebben een evidentia, een duidelijke verschijning
en niet beredeneerde klaarblijkelijkheid en een zien dat via videre verwant
is met weten en wijs, die de feitenwetenschappen niet kunnen plaatsen. De

et wezen, Wes

niet verklaart. De fenomenologie van het bewustzijn geeit als beschrijving

1 Dat wil zeggen de fundamentele structuren van het bewustzijn, die zich in de intuitie tonen.

255



BIJLAGE 12

van de structuren van het ‘zuivere’ bewustzijn niet alleen aan de psycho-
logie hun eidetische fundament. Het is geen wonder dat de erudiete histo-
ricus en Schleiermacher kenner Wilhelm Dilthey, de geleerde die boeken
schreef over geleerden en dichters uit het verleden en op zoek was naar een
fundering van de geesteswetenschappen, gefascineerd naar het werk van
Husserl heeft gekeken.

5 Structuur van het bewustzijn
In Husserl’s beschrijving van de bewustzijnsopbouw komen twee motie-
ven steeds terug.
I INTENTIONALITEIT - Het bewustzijn is nooit in zichzelf opgesloten, het is
altijd buiten zichzelf bij de dingen in de wereld, bewustzijn van iets. Waar-
nemen is waarnemen van iets, oordelen is oordelen over iets, geen liefde
zonder geliefde enz. In de intentionaliteit zit naast een zich-richten-op iets
een zingeving: dit ‘ding’ of ‘iets” hier is de geliefde.
2 ERVARINGEN - Alle Erlebnisse tonen een tijdsstructuur.! In het nu zit een
gerichtzijn op de toekomst, een protentie, primaire verwachtingen en een
zich naar voren uitstrekken. In dat gericht-zijn op de toekomst wordt het
verleden, zonder dat wij ons daar altijd van bewust zijn, vastgehouden en
om zo te zeggen meegenomen. Voor dat vasthouden van het verleden in het
gericht zijn op de toekomst gebruikt Husserl het woord retentie.? In het luis-
teren naar een fuga van Bach zijn protentie en retentie beide, op de rand van
het bewustzijn, aanwezig.
Het bewustzijn is een voorwaarde voor een wereld met zin en betekenis.
In het bewustzijn wordt de wereld niet afgebeeld. Het wordt gemaakt of,
in het Husserliaans, geconstitueerd. Zonder het bewustzijn of het cognito,
is er geen wereld en naar zin of het ontbreken van zin zouden wij niet kun-
nen vragen. Denk het constituerende bewustzijn weg en op slag is de we-
reld verdwenen.

1 Husserl gebruikt hetzelfde woord als Dilthey: Erlebnis. Een mentale gebeurtenis, beleving.
2 Aanwezigheid is verbonden met voorbije (retenties) en toekomstige momenten (protenties).

256

Inkijk-exemplaar © 2/17



HUSSERL ALS VOORLOPER VAN DE 20t EEUWSE FILOSOFIE

De vraag naar de voorwaarde voor de mogelijkheid van ... (bijvoorbeeld van
het bestaan van een wereld van zin en betekenis) heet sedert Kant de vraag
naar het transcendentale. Het transcendentale is bij Husserl dus het bewust-
zijn, dat daarom het transcendentale bewustzijn wordt genoemd. Daarmee
wordt gezegd dat een samenhangende wereld en zin en betekenis alleen be-
staan bij gratie van het constituerende en zin vernemende en verlenende

bewustzijn. Daarom tenslotte is dg giologie van Husserl een trans-

nog in de jaren dertig dat
ropese cultuur.
In tijden van crisis zijn wo fcendentale bewustzijn
of over de transcendentale bekendste voorbeelden

Husserl schreef op 5 maart 1919 aan Rudolf Otto:

< Als geen ander boek (!I! Jjaar #ee# He! een glepe /ngrug op mij gemaakt. Het

is het eerste begin van een godsdienstfenomenologie. Onze tijd hunkert naar
de beschrijving van de werkelijke oorsprong en dan in hogere zin verwoord om
20 het verstand te kunnen bereiken. >

Tragiek is een groot woord, hier is het niet te groot. De tragiek van Husserl

zijn transceg

1 DAS HEILIGE; Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verhdltnis zum Rationalen, Trewendt und
Granier, Breslau 1917. De opmerkelijke verkoopcijfers werden ook verklaard door de behoefte aan
een balsem, als oriéntatiepunt voor de ziel in de ontregelende tijden na de Eerste Wereldoorlog.

257



BIJLAGE 13 HENRI BERGSON INVOELEND DENKEN

ENRI BERGSON is net als Husserl op tijd gestorven om aan het ergste
H te ontkomen. Als tachtigjarige heeft hij de bezetting van Parijs meege-
maakt, de ster bleef hem bespaard. Dat hij zich met zijn afkomst verbonden
voelde, blijkt uit wat hij in 1937 schreef: Ik wilde bij hen blijven, bij hen die
morgen de vervolgden zullen zijn.

Edmund Husserl ambieerde een filosofie die zich tranformeert tot strenge
wetenschap en basis van alle wetenschappen. Bergson deelt zijn verlangen.
Hij maakt geen verschil tussen feiten- en wezenswetenschappen; zijn fi-
losofie houdt zich op in de buurt van Husserl’s feitenwetenschappen. Het
ging Bergson ook niet om Wesensschau of om een eidetische beschrijving
van het ‘zuivere’ bewustzijn. Bij hem ging het bij bewustzijn om de stroom,
de flux van het bewustzijn, die het stromende leven zelf is. Vandaar dat de
ideeén van Bergson vaak levensfilosofie wordt genoemd.

Terwijl Husserl dus in fundamentele structuren als de intentionaliteit het
wezen van het bewustzijn ziet, richt Bergson zich op de ‘onmiddellijke’
gegevens die zich aan de intuitie tonen. Met die intuitie, die een zien is,
komen Husserl en Bergson dicht bij elkaar. Voor Husserl is de intuitieve
Wesensschau de kern van de fenomenologie. Ook bij Bergson zijn het niet
de wetenschappen, maar is het de intuitie die de ‘onmiddellijke’ gegevens
van het bewustzijn ziet.

Zo, in de intuitie, ziet Bergson dat de werkelijke tijd niet die van de weten-
schap is, maar durée: geen meetbare tijd maar de tijd die in de beleving duurt,
soms veel te kort en dan weer te lang, en die soms lijkt stil te staan, terwijl
de klok verder tikt. Wanneer wij iets over de durée willen zeggen, lijkt de
situatie waarin wij ons bevinden veel op die van Husserl en Wittgenstein.
Bij Husserl moesten wij al onze meningen, fantasieén, theorieén en meta-
fysische gedachtenspinsels vergeten om eindelijk te kunnen zien. Ook vol-
gens het adagium van Wittgenstein moeten wij niet denken, maar zien. Bijj
Bergson moeten wij ons losmaken van de loutere ratio om tot een denken
te komen dat niet op de onmiddellijke intuitie volgt maar de intuitie zelf is.!

1 BRON: Jan Sperna Weiland (1925-2011) De mens in de filosofie van de twintigste eeuw, Monografieén over
Europese cultuurNe 5, Amsterdam 1999 p.59-67.

258

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 14 CARL JUNG FENOMENOLOGISCHE PSYCHOLOGIE

IJDENS DE TERRY LECTURES! die C.]. Jung in 1937 op uitnodiging van
de Yale University hield, sprak hij voor het eerst en voor het laatst syste-
matisch over fenomenologie:

‘Hoewel ik vaak voor filosoof wordt uitgemaakt, ben ik als arts met de psy-
che als specialiteit empirist en als zodanig houd ik mij aan het fenomeno-
logisch uitgangspunt. We komen niet met de grondslag van de empirie in

In zijn verdere oeuvre roglf hij i isgh aan. Jung gebruikt de
term fenomenologie als b ij ogie om twee van haar

kenmerken in het volle | enologische psycholo-
gie staat tegenover de klini Uie de uiterlijke kenmer-
ken van de psychische verschi eert te stellen om daarna de

betekeniskern te zoeken van diezelfde verschijnselen: ‘Zo maakt ze een leer
van psychische structuSnnogeijiEinssEpREs: tocpassing van deze
structuurleer wordt dan een psychologische typenleer opgebouwd’.3

Zo’n fenomenologie wil de verschijnselen of fenomenen in hun eigen struc-
tuur zintuigelijk opnemen. Niet door een bepaling die vanuit iets anders
wordt opgebouwd, wel door een inzicht dat uit hun eigen ‘verschijning’ op-
licht. Ze gaat uit van de overtuiging dat de fenomenen hun eigen zin in zich-

1 Carl Gustav Jung m.D. Psychology of Religion, Yale u.p., New Haven en Londen 1938;
P ! ! Amsterdam 1 1051: 3¢ herz. druk rdam 1082

3 Seclenprobleme der Gegenwart, 1928 p.24. Hier is een duidelijke overeenkomst merkbaar met de opvat-
tingen van Dilthey. Vgl. G. van der Leeuw, Inleiding tot de phaenomenologie van den godsdienst, Haarlem
1948. Cfr. G. Van der Leeuw, La religion dans son essence et ses manifestations, Parijs 1955, p.654-671.

259



BIJLAGE 14

Jung noemt dit ook wel een inzicht in hun natuur of wezen. Deze laatste uit-
drukking is minder gelukkig. Husserl geeft als uiteindelijk resultaat van fe-
nomenologie de Wesensschau aan of het begrijpen van de fenomenen in hun
ontologische betekenis. Jung sluit deze laatste instantie onverbiddelijk uit.
Hij stelt de epoche,! die bij Husserl slechts een methodologische etappe is
die overstegen moet worden, voor als een definitief en niet te overwinnen
principe. Hij doet dit zo herhaaldelijk en met zoveel klem dat dit aspect de
boventoon vormt die opklinkt in iedere toepassing van de term fenomeno-
logisch. Zo stelt hij al in 1927: ‘Mijn uitsluitend fenomenologische opvat-
ting van de ziel (psyche) heeft absoluut niets te maken metbv. de christelijke
ideeén over de ziel, die al een poging zijn om een filosofisch totaalbegrip van
een metafysische individuele substantie op te bouwen’.2 En in de inleiding
op een Franse uitgave herhaalt hij in 1938: ‘De psychologie kan en mag geen
enkele metafysische waarheid vaststellen en bekommert zich uitsluitend
om de psychische fenomenologie.’3

De fenomenologie als een methode die zoekt naar de eigen betekenis van het
fenomeen zoals deze zich openbaart aan wie het beschouwt en beluistert en
afziet van elke ontologische uitspraak over dit fenomeen, strookt volkomen
met de perspectieven van Jungs psychologie. Zo’n fenomenologie beant-
woordt voorlopig aan zijn eigen verlangen om de psychische verschijnselen
te bestuderen. Los van iedere filosofie die van buitenaf de wet voorschrijft
aan de verschijnselen en ze ook van buitenaf beoordeelt, zowel als zij zich
aandient als een deductief idealisme of zich voordoet als een inductief posi-
tivisme.

Jung had beide richtingen ontmoet in de levensbeschouwlijke stromin-
gen aan het einde van de 19° eeuw en beide leken hem onaannemelijk. De
fenomenologische leuze Zu den Sachen selbst vond hij toepasselijk voor
zijn streven naar een alzijdig begrijpen van de feiten (Tatsachen).

1 D.w.z. het zich onthouden van iedere ontologische bepaling of zijnswaarde.

2 Seelenprobleme der Gegenwart, 1927 p.198.

3 Phénoménes occitltes 1938, p.v. Cff . 00k; Psychologie und Religion 1937, p.10-11; Die Psychologie der Ubertra-
gung, 1946 p.241; Symbolik des Geistes 1948, p.3-4.

260

Inkijk-exemplaar © 2/17



CARL JUNG SYNTHESE OF COMPROMIS

Zijn aanvankelijk strikte toepassing van Kants kentheoretisch agnosticisme
bracht hem soms in een benarde positie en lokte allerlei kritiek uit. De feno-
menologische epoche maakt het mogelijk zijn grondbeginsel soepeler uit te
werken. In plaats van het object als radicaal onkenbaar neer te zetten, spreekt
hij nu van een ‘evenzeer noodzakelijke als vrijwillige zelfbeperking van de
psychologie’ die als wetenschap los staat van iedere metafysische uitspraak.!

Deze opvatting zal Jung uiteindelij gigcnologisch betitelen omdat ze

alleen de verschijnselen zelf if€chouwt en de OQgpologische en kentheoreti-
sche problemen tussen hag &8t voor de verschijnselen

kon Jung zich in de eerstelifij ijn wilitrouwen tegenover de

symbolentaal die hij in he i vorm van het denken’
had gedefinieerd. Het ged iterlijk, het werken en
het uitgroeien van de symb8 de spontane tekeningen

ver causaal-wetenschappelijk denken het bestaan niet kon achterhalen. Tij-
dens zijn symbolenstudismnmsinEsapayEssEgo nponenten die er in
meespeelden en die hij als eigengeaard kon opvatten zodat hij ze niet hoefde
te ‘reduceren’ of alleen op uiterlijke beinvloeding terug te voeren.

Jung wist als een van de eersten de betrokkenheid van het object op het sub-
ject en omgekeerd ten volle te waarderen, wat de Zwitser Boss als aanzet ziet
voor een filosofisch-fenomenologische opvatting.2 Hij kon in de problema-

3 GNosIs: Griekse term voor kennis, m.n. ‘diepere kennis’. ‘ALcHEMIE’, schreef de Franse arts en alche-

mist Pierre-Jean Fabre in 1636, ‘is bovenal een ware en degelijke wetenschap die leert hoe het middel-
punt van alle dingen te kennen, dat in religieuze taal de Geest van het Leven genoemd wordt.’

261



BIJLAGE 14

wetenschappelijk standpunt uit werden ze als illusorisch of kwakzalverij
gedoodverfd. Hij bouwde een vergelijkende studie van voorstellingen en ver-
schijnselen op uit de meest uiteenlopende domeinen.

Wat Jung het fenomenologisch karakter van zijn psychologie noemde is zijn
uitbouw naar alle richtingen, alzijdigheid. Kritiek op onverantwoorde aan-
names werd doorbroken door blijvende en waardevolle verrijkingen. De be-
kommering om de alzijdigheid met de steeds opduikende complementa-
riteit is niet alleen een oppervlakteverschijnsel. Deze is verankerd in Jungs
fundamentele stellingname. Zijn veronderstellingen heeft Jung overwe-
gend ontleend aan het gezond verstand en gekruid met enkele veren uit de
denkerstooi van Kant, Schopenhauer en Nietzsche. Zijn drang naar synthese
neigde tot compromissen, die de tegengestelden terugbracht op hun groot-
ste gemene deler. Ondanks zijn bekommering om de empirie, mondde elk
vergelijk uit een abstracte grootheid als psychische energie, imago, symbool,
archetype en het Selbst, hoezeer ook de psychische realiteit van deze ab-
stracties werd beklemtoond.!

Jung is zich bewust van dit abstracte karakter van zijn psychologie. Hij
beschrijft haar als de mythos van heden: ‘De psychologie werkt met voor-
stellingen en begrippen die een ietwat meer abstracte mythos voortbren-
gen dan die van schriftlozen en antieken. De psychologie zet de archaische
spreektrant van de mythos om in een modern mythologisch beeld. Zo’n
mythologeem is onderdeel van de mythos wetenschap.

Deze uitzichtloze bedrijvigheid is levende en beleefde mythos en bevredi-
gend voor mensen met een daaraan beantwoordende instelling.’2

Dit procedé van Jung is definitief. Door zijn neiging om deze abstracte
grootheden tot entiteiten en wezens te concretiseren worden de archetypen
persoonlijkheden of tenminste motoren en regulatoren, de symbolen worden
energietransformatoren en de psyche de mens zelf.

1 Abstract betekent niet onbestaand of onwerkelijk. Abstracte beelden zijn psychologisch reéel en
ontologisch waar. Met abstracte grootheden worden dingen bedoeld die in de filosofie en psycholo-
gie vanuit de geobserveerde of aanschouwde fenomenen worden verondersteld of als verklaringshy-
pothesen worden opgesteld.

2 Einleitung in das Wesen der Mythologie 1941, p.142-143.

262

Inkijk-exemplaar © 2/17



CARL JUNG SYNTHESE OF COMPROMIS

Jungs gedachtengang zwaait van subtiele abstracties naar ruwe omlijningen
en van zuiver subjectivisme naar het reinste objectivisme. Deze slingerbe-
weging wordt gerechtvaardigd door een beroep op de feitelijke eenheid van
tegengestelden én een verwijzing naar het beperkte begripsperspectief van
het verstand. Jung dacht deze twee ideeén rechtstreeks te winnen uit neu-
trale observaties die teruggaan op zijn ﬁlosoﬁsche gedachten, die een realis-

tisch aanvaarden van de wereldeg en subject als onafhankelijke

werkelijkheden samenkoppeglffen met Kants K&atheoretisch agnosticisme,

in hij wees op de analyse 0 i ij deze laatste niet ver-
an het symbool, dat Jung

ze absurditeit smeerde de archetypen en het Selbst zodanig uit tot ze als lou-
tere mogelijkheden of ZEiNEIISIEEIEENiENENIEgEE . De psychische ener-
gie, die alles in allen was, kon in zichzelf niets meer zijn.

Jung was redelijk genoeg om dit illogisme niet logisch te volharden. Door
zijn innerlijke houding, die het fenomenologisch karakter van zijn psycho-
logie schilderde, kwam zijn streven naar algemeenheid beter tot z'n recht.
De wederzijdsheid van mens en ding, de draagwijdte van het symbool als

1 BRON: Raymond Hostie, Analytische psychologie en godsdienst, Utrecht/Antwerpen 1950, p.109-115;
Hostie studeerde filosofie en theologie (Leuven) en godsdienstpsychologie (Nijmegen en Ziirich).

263



BIJLAGE 15 HESCHELS FENOMENOLOGISCHE METHODE

BRAHAM JOSHUA HESCHEL WORDT IN 1907 GEBOREN in de sfeer van
de vreugdevolle en optimistische traditie van zijn naamgever, de ex-

tatische rabbi Abraham Joshua en opvolgend ‘woordvoerder’ van de Bail
Sjem. Vijftig jaar eerder werd Edmund Gustav Albrecht geboren in de oude
joods-seculiere familie van lakenkoopman Adolf Abraham Husserl, wiens
naam is afgeleid van Iserle = Yisra’el.
In 1921 publiceerde Wittgenstein zijn Tractatus en Heidegger in 1927 Sein
und Zeit. In datjaar huurt Heschel een kamer in het kosmopolitisch centrum
van de Europese cultuur. Het grote decennium van de filosofie (Zeit der
Zauberer 1919-1929) loopt ten einde. In 1928 schrijft Heschel zich in bij de
filosofische faculteit van de Friedrich-Wilhelms-Universitdt. Heschel vond
daar een methode waarmee hij mensen buiten de geloofsgemeenschap kon
bereiken, dat wil zeggen: voor de meerderheid vertolkte hij de subtiele ver-
schijningsvormen van de bewogenheid. Beinvloed door de fenomenologi-
sche benadering van Max Scheler, William James en Rudolf Otto en in com-
binatie met de chassidische traditie en poétische ervaring, liep Heschel naast
Martin Luther King als de filosoof van radical amazement van de v.s.
In 1955 definieert Heschel zijn religieuze filosofie als een vorm van situatio-
neel denken dat betrokken is bij een situatie die doorschouwd moet worden.
Heschel begint met verwondering, ontzag en betrokkenheid. De filosoof is
getuige, geen boekhouder. Zonder betrokkenheid is er geen probleem. Als
je geen levendige herinnering hebt aan de gevoelens die een relatie omkran-
sen, dan weet je niets van liefde.! Net als Franz Rosenzweig wil Heschel
recht doen aan het eigene van al dat leeft en beeft: als je goed kijkt is niets
in de natuur hetzelfde hoewel het gelijke elementen bevat.2 Een filosoof is
nooit alleen toeschouwer en wijsheid kan niet op verzoek vervaardigd wor-
den. Hiermee introduceerde Heschel naast de fenomenologische begrippen
als aandacht, betrokkenheid en samenhang verwondering en ontzag. Dat
laatste als natuurlijke reflex tegenover de onvoorspelbaarheid van de myste-
rieuze eigenheid, de heiligheid van alle fenomenen.

1 God zoekt de mens (1955) HEST. 1§ 3 Situationeel denken p.22, Amsterdam 20112.
2 Jan Willem Kirpestein, De terugkeer van de mens in de dialoog § 7 Filosofie als tijdelijke en cultureel bepaalde
manier van kijken, Sliedrecht 2004.

264

Inkijk-exemplaar © 2/17



FENOMENOLOGIE ALS FILOSOFIE VAN HET JODENDOM

HESCHEL STAPT ALS 20-JARIGE DE BERLIJNSE STUDENTENWERELD IN.
Gevormd door een traditionele Pools-chassidische opvoeding en beinvloed
door Martin Buber en Franz Rosenzweig is het contrast groot tussen het
joodse leven van zijn jeugd en de culturele en intellectuele wereld waarin
Bijbel en jodendom amper een rol spelen.

In die seculiere wereld houdt hij vast aan zijn bezieling en kiest zijn eigen

route. Hij wil laten zien dat de E

Deze op het bewustzijn gerichte methode is, in tegenstelling tot het kanti-
aanse denken, wel in stiEESIINGCOENIESSISSENIEEE ic<n bij de werkelijk-
heid te komen. Het bewustzijn wordt gezien als intentioneel. Het is altijd
gericht op iets, het is altijd bewustzijn van iets. Dat iets, dat fenomeen, staat
centraal. Het gaat er niet om het vast te pakken en onder te brengen in een
voor het fenomeen onwezenlijk domein, het gaat om het fenomeen zelf in
al zijn eigenheid. Het denken neemt de objecten niet in bezit om er daarna

2 2 -

spraak is in elk geval dat hun inspiratie van de EEUWIGE komt. Zij hebben
dus een bewustzijn van de EEUWIGE. Omdat bewustzijn intentioneel is, is
er ‘contact’.

265



FENOMENOLOGIE ALS FILOSOFIE VAN HET JODENDOM

Wanneer wij ons richten op het bewustzijn van de profeet krijgen we zicht
op de EEUWIGE. De fenomenologie is bruikbaar door de intentionaliteit die
de realiteit waarborgt van het onthullingsgebeuren.

Bij Heschel gaat openbaring over de relatie tussen HET HEILIGE en de
wereld en niet over het wezen van de EEUWIGE. We leren van de profeet
alleen de godswil en de verhouding tegenover de wereld zoals die zich dan
manifesteert. Deze opvatting van kennis als concreet en relationeel maakt
de fenomenologische methode bruikbaar en aantrekkelijk voor Heschel.
Ze past bij levende en concrete theologische inhoud. Bij Heschel gaat het
dus niet om de EEUWIGE zelf want zijn wezen is onkenbaar. In de Griekse
manier van denken wordt die vraag door abstracte speculatie beantwoord.
De in gedachte afgezonderde godheid is niet HET HEILIGE. De onberede-
neerbare aard van het numineuze is ongepast in een statisch denksysteem;
DE LEVENDE daar te denken is antropomorfisme.

De filosofische samenhang en duurzaamheid van Heschels werk ligt in de
fenomenologische methode die de achtergrond vormt van al zijn (diepte-)
theologische en filosofische werk.!

ETHIEK EN ZINGEVING — Husserl’s werk is gegrond in een diepe levensover-
tuiging: relativisme is een bedreiging voor de humane samenleving. Zijn fi-
losofie heeft ethisch-religieuze dimensies. Ten diepste koestert Husserl de
levensvisie van een redelijk bestuurde humanistische samenleving. Husserl
suggereert dat God zich bevindt aan de oorsprong van het transcendentale be-
wustzijn. Deze werkelijkheid is op het heilige gericht en gaat aan de creatura
vooraf. (Max Scheler werkt deze gedachte uit). Voelde Husserl het ontoerei-
kende van een puur humanistische zingeving aan die de grens van het in-
waartse leven hier en nu niet overstijgt?

Beleving is volgens Heschel de ervaring gevraagd te worden; hij omschrijft
dat fenomeen als een gevoel van persoonlijke schatplichtigheid.

C ——

1 vGL: Lawrence Perlman: Heschel’s Idea of Revelation, Atlanta 1989; C. Constandse: De terugkeer tot de
hartstocht voor de EEUWIGE § 11.2 Heschels fenomenologische methode, Sliedrecht 2004;
G. v.d. Brink (rRu Leiden) Ori¢ntatie in de filosofie, HFST. 9 § 1 Ethick en zingeving Zoetermeer 20073;
E.Kaplan en S. Dresner, A.]. Heschel, Prophetic Witness, HFST. 3 § 7 New Haven/Londen 1998.

266

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 16 FENOMENOLOGIE VAN RELIGIE

E FOCUS VAN DE RELIGIEFENOMENOLOGIE is gericht op religieuze
D verschijnselen. Deze verschilt van haar oudere, door Husserl ten doop
gehouden, filosofische naamgenoot. Datis een kennistheoretische methode,
de kennis van het zuivere bewustzijn.! Het is geen historische wetenschap
die de caleidoscopische veelheid van religieuze verschijnselen van verschil-
lende aard en herkomst wil classificeren.

De religiefenomenologie bemoei et de abstracte vraag naar het

verdient wanneer met he de aanraking met een
hogere werkelijkheid wo jk en ‘buitensporig’ ze
ook kunnen overkomen. G i van Alex Khomyakov:

oder kennt sie nur mit einem dujferlichen und unvollkommenen Wissen’. Het
is aan de religiefilosofiETEEINNPENEEEE c {cnomenologie uit
kan gaan van de aanspraak op waarheid die religie laat gelden.2

Religiewetenschap ziet religieuze verschijnselen vanuit een ander perspec-
tief dan de fenomenologie. Zij sluit aan op de Griekse woordstam: waarin
een diepere werkelijkheid verschijnt, doorglanst. De phenomena wijzen naar
een achtergrond die zin geeft aan de fenomenen waaruit hun religieuze

1 Harmen de Vos: Het godsdienstig kennen volgens Max Scheler; De toepassing van de phaenomenologi-
sche methode in de godsdienstwijsbegeerte, Assen 1927.
2 De Vos: Het vraagstuk van Gods werkelijkheid en haar kenbaarheid, Assen 1932.

267



BIJLAGE 16 GODSDIENSTFENOMENOLOGIE

Als historische wetenschap is de fenomenologie gebonden aan de stan-
daardopening die voor alles geldt als uitgangspunt: Het begint met een goed
gestelde vraag.! De vraag krijgt een bepaalde klank wanneer de fenomeno-
logie haar stelt. Het is dan de vraag naar het religieuze nut van verschijnse-
len die in religieuze zin soms vreemd zijn en ver van ons af staan. Huizinga
toont aan dat deze vraag niet wordt beantwoord door een opstapeling van
gegevens en interpretaties in filosofische of psychologische termen. Vak-
termen versluieren soms meer dan zij onthullen. Zij plaats(t)-en verschijn-
selen los van de biotoop en levenshouding waarin het van origine thuis-
hoort en projecteren het in een vrij willekeurig kader. Het gaat altijd om de
zaak zelf. En dat is hier het religieuze leven dat in zijn directheid, zijn ver-
vlechting van tegenstellingen en zijn boeiend-wonderlijke vermenging van
vreemd- en bekendheid de aandacht van de beschouwer vasthoudt. Met een
onbevangen gemoed en een zekere ‘overgave’ worden antwoorden onthuld
op vragen die mogelijkerwijs zelfs niet werden gesteld.

Wat de fenomenologie hier bestudeert zijn werkelijke pheenomena. Er ver-
schijnt iets in, er licht iets in op. Een raadsel dat zich in een flits laat kennen
en voelt als oergrond. Dat eigenlijke ligt achter het verschijnsel en is als feit
ongrijpbaar. Vooralsnog is en blijft het een eeuwig en heilig mysterie.

— Religieuze verschijnselen zijn niet geénsceneerd voor wetenschappelijk
onderzoek.

— Religie heeft een eigen dynamiek. Valkuil is de waan dat de diepte van de
verschijnselen kan worden gepeild met het peillood dat religieuzen zelf
aanreiken.

— Overgeleverde religieuze ervaringen zijn niet in historische brokstukken
te vinden maar in archeologische of mythologische.

Het Adyton is netals de diepte van de menselijke ziel ontoegankelijk voor de
buitenstaander.2 Wij komen niet verder dan de voorhof.

1 Johan Huizinga: De taak van de cultuurgeschiedenis, Haarlem 1928.
2 ADYTON: Het intiemste, ontoegankelijke deel van de tempel.

268

Inkijk-exemplaar © 2/17



‘Religie is de ervaring van het mysterie als het gevoel zich openstelt voor de indruk van
het ecuwige dat verschijnt door de sluier van het tijdelijke.’t
Of de religiefenomenologie nu historisch of filosofisch geinspireerd is,
vaak verklaart zijj religie als een buitenredelijke verhouding tot de de god-
heid, als een ontmoeting met het numineuze.? Rudolf Otto steunt op de
kantiaanse filosofie om een categorie van wat van tevoren gegeven is te stel-
len van buitenredelijke orde die de zin voor het heilige is. Aan Kants gods-
ideeén geeft hij inhoud door ze te verbinden met de tastbare gegevens die
ereld.3 De mens neemt de we-

ontstaan uit onze affectieve omgg

reld volgens apriorische vorpgh van zijn gemo®hwaar. De zin voor het hei-

C.J. Bleeker e.a. hebben deze oorspronkelijke ervaring van het heilige of nu-
mineuze beschreven ciliigEiispNEIooNEEIEEE-nmerken van de le-
vende religie. De religie die te herleiden valt tot een rationele uitleg van de
wereld, noch tot een wil tot vervolmaking (de heilige wil van Kant). Deze
denkers zijn belangrijk geweest in de analyse van de religieuze getuigenis en
voor het afbakenen van het domein van de religiepsychologie: religieus be-
wustzijn en religieus gedrag. Zij wezen op het verschil tussen fenomenolo-

lige wilde onderzoeken. Het ging om HET HEILIGE az sich, zonder moreel en rationeel element. Het is
een mysterie dat fascineert en doet huiveren. Daarna komt de verbinding tussen het buitenredelijke

u UTicile C C d OUIICIC dd UC OIAC.

3 AFFECTIE: genegenheid, Lat. affectionem; AFFECTUEUS: toegenegen; Lat. affectuosis = liefdevol;
AFFECTUOSO = met veel gevoel.

4 VGL. Scheler in zijn werk Vom Ewigen im Menschen, Leipzig 1921, p. 550 e..

269



BIJLAGE 16

<Het religieuze bewustzijn bezit zijn eigen kracht en evidentie. Het heeft zijn
eigen object dat ontoegankelijk is voor andere kennisvormen inclusief metafy-
sica. Zijn object levert zichzelf alleen over aan de religieuze daden die onher-
leidbaar zijn tot iedere andere vorm van de menselijke geest. Elke religie heeft
haar bron in wat niet historisch is. Het is van natuurlijke aard en aanwezig in
de onveranderlijke gegevens van heilige en het innerlijke die voor iedereen toe-
gankelijk zijn. De religieuze daad behoort tot wat het meest directe en het diep-
ste in de mens is.>

Zij gaat vooraf aan en ‘grondt elke andere aanpassing van de menselijke geest,
in de psychogenetische, als in de essentiéle orde’.1

De fenomenologische analyse van Scheler komt overeen met ervaringsge-
gevens uit sociologische en religieus-psychologische studies: de mens is
vanouds een religieus wezen. De directe ervaring van het athankelijkheids-
gevoel tegenover het alomvattend mysterie wordt opgedaan.?

Is het niet eigen aan de culturele evolutie dat zij verder gaat dan dit onmid-
dellijke religieuze bewustzijn? Komt onze beschaving tot zelfverwezenlij-
king door haar autonomie op de oorspronkelijke religieuze athankelijkheid
te veroveren? Hoe is het in onze tijd gesteld met de fundamentele religi-
euze ervaring zoals door Scheler geanalyseerd werd? Eliade heeft de reli-
gieuze verschijnselen bestudeerd in hun symbolen, hun voorwaarden en
structuren. Hij houdt zich minder bezig met het subjectieve aspect en hij
vat het subjectief bewustworden van de hiérofanieén op als een oorspron-
kelijke ervaring waarvoor hij de zo klassiek geworden term van ‘religieuze
ervaring’ gebruikt.3

1 Ibid. p. 360 (zIE Archive.org).

2 Schleiermacher gaf met schlechthinnig (puur, zuiver, zonder meer Abhdngigkeitsgefiihl) een overtref-
fende trap aan van een natuurlijk afhankelijkheidsgevoel. Dit kan bij wijze van analogie. Otto geeft
de voorkeur aan creatuurgevoel, het gevoel van het schepsel dat in eigen nietigheid wegzinkt tegen-
over dat wat boven elk schepsel uitgaat.

3 Traité d'histoire des religions, Parijs 1949, p.17, 18, 343, 344.

270

Inkijk-exemplaar © 2/17



THEOLOGIE VAN DE ERVARING

Gerardus van der Leeuw plaatst bij het begin van elke religie een oorspron-
kelijke ervaring en aanschouwt haar als een verwondering voor de macht
van het volsterkt andere en als het rechtstreekse gevoel er in verbinding mee
te staan.!

<Met Spderblom lijkt het ons duidelijk dat de verwondering niet alleen bij het
begin van iedere filosofie, maar ook bij dat van de religie hoort. Er is nog niet in

5

van ‘God’ spreken in eigenlij Q. is, is een doorleefde erva-

doorleefde ervaring>*

<De doorleefde religieuze ervaring Waarvan de betekenis betrekking
heeft op het geheel, op TET uiterste term toe, een
grens. Dit zou niet mogelijk zijn als zij niet eveneens een éérste term was, een
begin. De zin ervan ervaart en beleeft men als ‘geheel anders’, haar essentie,
als een openbaring. Zo blijft er iets over dat in beginsel onbegrijpelijk is, maar

waar de religie de voorwaarde voor alle begrip in ziet>3

Deze religieuze subjectiviteit heeft diepgaande invloed uitgeoefend op de

een humanitaire religie p. 141 e.v., Amsterdam 200s.

5 VGL. Antoon Vergote (KU Leuven), Godsdienstpsychologie HFsT. 1 § 1 Fenomenologie van de religie, Tielt/
Den Haag 1967.

271



BIJLAGE 16

In 1874 werden sluimerende tegenstellingen in het domein van de
psychologie zichtbaar.

Belangrijk voor de fenomenologie was de stroming van Franz von Brentano.
Een representant was Dilthey, zijn begrijpende psychologie was gebaseerd
op Husserl’s fenomenologie. In 1923 publiceerde H. C. Riimke zijn disser-
tatie Phaenomenologisch en klinisch-psychiatrisch onderzoek over geluksge-
voel.

Aan Husserl’s werk lag verzet tegen twee gedachten ten grondslag. De van
huis uit wiskundige Husserl kreeg te maken met het psychologisme dat
onder invloed van Stuart Mill meende dat de wetten van de logica eigen-
lijk dezelfde zijn als die van de (denk)psychologie. Dat een bewering P en
de tegengestelde bewering NIET-P tegelijkertijd logisch onverenigbaar zijn,
zou berusten op het feit dat de mens cognitieve dissonantie niet verdragen
kan. Husserl weerlegde deze stelling en wees er met Brentano op dat een
empirische wetenschap als de psychologie nooit de grondslag voor enige
normatieve wetenschap zoals logica, ethiek e.d. kan zijn.!
Fenomenologische uitspraken in de zin van Husserl passen niet het domein
van empirisch-wetenschappelijke uitspraken.z

De Husserliaanse Wesensschau is grondslagenonderzoek van de weten-
schap. Zij leidt tot kennis van de zg. essenties. Er wordt niet gezocht naar hoe
die objecten gekend worden (psychologische ‘wetten’). Er wordt gevraagd
hoe het mogelijk is dat er tiberhaupt door de mens gekend wordt.

Husserl komt hiermee in de buurt van de transcendentale filosofie van Kant.
Er wordt naar de categorieén van het denken, naar voorwaarden van het be-
wustzijn gevraagd. De fenomenologische psychologen die met verwijzing
naar Husserl empirische data willen vergaren, zijn zeker geen adepten van
Kant.

Beschouwingen over de hotelkamer, gelaat en karakter, het gesprek, de psy-
chologie van het chaufferen, het spel etcetera mogen wel Bijdragen tot de
phaenomenologische psychologie zijn, met de fenomenologie van Husserl

1 J.A.van Belzen: Tussen Kraepelin en Jaspers, Kampen 1988.
2 HUA XVIIL Logische Untersuchungen; Prolegomena zur reinen Logik.

272

Inkijk-exemplaar © 2/17



EEN STRENGE WETENSCHAP

hebben zij maar weinig te maken.! Theo de Boer merkte op dat door deze
psychologen tegenover Husserl een category-mistake is gemaakt, door de
wezensanalyse op te vatten als een methode om kennis te verkrijgen van
empirische data. Husserl verzette zich tegen een psychologie naar natuur-
kundig model.2 Natuurkunde verklaart data van de empirische werkelijk-
heid door een beroep op een abstracte werkelijkheid. Zij leveren een analyse

in termen van krachten, elemen g ctc. Dit leidt al snel tot reduc-

tionisme: X is niets-anders- 2 ie®@an zijn hersenziekten’, wat
snel begrepen wordt als i anders dan hersenziek-
ten’, in feite ontologisch
natuurkunde gerichte ps ding, een stuk natuur,

een vat met sensaties en § ngen worden verricht

het gevolg van het onderzoek van het bewustzijn zelf, maar van (naturalis-
tische) vooronderstelli IgEnNSESEENaEeEEld.> Deze formulering
doet geen recht aan het bewustzijn en miskent zijn belangrijkste kenmerk.
Volgens Husserl is het bewustzijn namelijk een complex van bedoelde han-
delingen, intentionele akten.

N . D U C DCICKC C CCI. 11C dccC dC pricriormerid tO OC CC vVd U PIradKcC
maken. Phenomena zijn bij Husserl geen data zoals in de gangbare praktijk. Het zijn de wezenlijke
kenmerken, essentia door Wesensschau verkregen en in die zin, volgens Husserl, empirische gegevenhe-
den.

273



BIJLAGE 17 FENOMENOLOGISCHE RELIGIEPSYCHOLOGIE

EWUSTZIJN IS ALTIJD BEWUSTZIJN-VAN-IETS, de mens is altijd opzet-
Btelijk actief rondom iets. Er is een intentionele verbondenheid met de
buitenwereld. Deze ‘wereld’ kan niet los worden gezien van het bewustzijn.
In plaats nu dat het bewustzijn een vat vol met met indrukken vanuit de bui-
tenwereld is, draait Husserl de zaak om: de buitenwereld wordt ontworpen
door het bewustzijn. Er is een relatie tussen Innerlichkeit en Auferlichkeit,
de buitenwereld als correlaat van het bewustzijn. Volgens Husserl is de bui-
tenwereld niet denkbaar zonder het bewustzijn ervan. Het bewustzijn is wel
denkbaar zonder de buitenwereld.! Deze poging om d.m.v. het begrip inten-
tionaliteit de door Descartes voltrokken scheiding tussen subject en object
(hier: tussen bewustzijn en wereld) ongedaan te maken, vond in de praktijk
vruchtbare grond.2
Fenomenologie is voor Husserl een filosofisch instrument, geen methode
van empirisch onderzoek. Wanneer een fenomenologie zich nestelt in
domeinen buiten de filosofie zijn er raakvlakken met Husserl’s werk zoals
intentionaliteit, geen begrenzing tussen subject en object; de fenomenen
voor zich laten spreken e.d. zijn belangrijke begrippen. Het is geen Philoso-
phie als strenge Wissenschaft. Husser!’s fenomenologie kan begrepen wor-
den als beschrijvende psychologie. Voorzover het Wesensschau is, wordt het
door Karl Jaspers van de hand gewezen. Fenomenologie is voor hem een
empirische bezigheid.? Volgens Jaspers maakt Husserl methodologische
fouten door van filosofie een wetenschap te willen maken, en omgekeerd
door een empirische wetenschap als de fenomenologie voor filosofie te wil-
len uitgeven.# Wat Husserl in 1911 schreef, was volgens hem geen filosofie.5

1 Husserl’s zg. ‘poging tot wereldvernietiging’. In de hiermee gegeven transcendentaal- fenomenologische
reductie doelt Husserl niet op het bestaan. Hij bedoelt de realistische interpretatic van de wereld te
ontkennen. De wereld heeft een zijnswijze die terugverwijst naar het zingevende bewustzijn. Cf. De
Boer (1981, p.68) die ook de kritische vraag stelt, of Husser] hier niet zijn doel voorbij geschoten is.
In Nederland met name bij J. H. van den Berg, z1e ‘Hallucineren’ (1949); zIE ook Bijlage 28 op blz 314.
Zoals hij bijvoorbeeld in zijn Allgemeine Psychopathologie (1948 5, p. 47) aangeeft.

Husserl’s Philosophie als strenge Wissenschaft 1911.

w A WN

zIE K. Jaspers, Kleine Schule des philosophischen Denkens, Miinchen 1965, vert. Utrecht 1973.
z1E ook: Riimke Psychologie van de twijfel en Van der Leeuw Fenomenologie van de twijfel in Twijfel en
geloof, Amsterdam 1950.

274

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 18 FENOMENOLOGISCHE PSYCHOLOGIE

AX SCHELER had een grotere invloed op de fenomenologie in Ne-

derland dan Husserl. Scheler werd geintroduceerd door Anton Griin-
baum van de Valeriuskliniek die in 1928 in Utrecht werd benoemd als hoog-
leraar ontwikkelingspsychologie. Tussen de ook in de Valerius werkzame
Frederik Buytendijk! en Scheler ontstond een band. Scheler bevindt zich
tussen Jaspers’ beschrijvende en Husserl’s filosofische fenomenologie. Hij
wenste de werkelijkheid te beschzi baar fenomenale rijkdom.?

wordt bevestigd in de aantekeningen die Husserl in zijn eigen exemplaar
van The Principles of PsjiliiogynmaesSSuss ch 2 p tussen James en
Husserl blijkt ook uit het werk van Aron Gurwitsch: Théorie du champ de
la conscience. Herhaaldelijk neemt Gurwitsch beschouwingen van James als
uitgangspunt voor fenomenologische analyses.6

1 VGL. W.]J.M. Dekkers, Het bezielde lichaam; Antrop. fysiol. en geneesk. volgens F. Buytendijk, Zeist 1985;

s privaat-docent in
ames’ Psychologie g

1, HFST. 4-9, 11, 12, 14-16; deel 11, HFST. 17-22, 26. In Husserl’s persoonlijke bibliotheek stond

MECSIC ANACIc 7€ ANdi1oc DUD aLl1C an James op de plank. Op de OILC oave van d¢

zond, vertoont The knowing of things together zulke sporen wel, A world of pure experience niet.
6 Met Dorion Cairns en Alfred Schiitz van de New School for Social Research heeft hij de eerste Ameri-
kaanse faculteit opgericht met de focus op fenomenologie.

275




BIJLAGE 19 JAMES’ OBJECT OF THOUGHT EN HUSSERL’S NOEMA

ILLIAM JAMES: ‘Het voorwerp van ieder denken is al wat het den-

ken denkt, precies zoals het dit denkt.” Het begrip denken kunnen
we hier breed opvatten. James’ omschrijving is van kracht voor alles wat er-
varen wordt.
Hier doet zich een fundamentele overeenstemming voor tussen William
James en Edmund Husserl.!
Al in de Logische Untersuchungen zien wij een verschil tussen de Gegen-
stand, so wie er intendiert ist’, en de Gegenstand, welcher intendiert is’.> Het
ligt voor de hand dit verschil te vergelijken met het onderscheid dat James
maakt tussen object en topic. Uit de context blijkt dat Husserl hier meer
denkt aan het feit dat eenzelfde ding op verschillende manieren kan worden
bedoeld: waarnemend, voorstellend, herinnerend, enz.
Eerder valt te denken aan James’ stelling: ‘it makes little or no difference in
what sort of mindstuff, in what quality of imagery, ..thinking goes on’, zolang
wij hetzelfde denken.
Husserl spreekt in dit verband ook van ‘dem reellen Bestand des Aktes selbst
dusserliche (wirkliche oder maégliche) Erkenntniszusammenhdnge’”: wanneer
ik mij de keizer van Duitsland voorstel, is het met betrekking tot de beoogde
(geintendeerde) Gegenstand (het onderwerp) zonder betekenis wanneer ik
mij daarbij herinner wiens zoon hij was. Hierin wordt James’ onderschei-
ding toch wel aangeduid.
De twijfel wordt geheel weggenomen door Husser!’s beschouwingen in zijn
Ideen.’ Het voorwerp van een act heet hier noéma. Het noéma van het oor-
delen, d.w.z. van de concrete oordeelsbeleving, is het ‘geoordeelde als zoda-
nig’. Dat is niets anders dan wat wij in de regel eenvoudig het oordeel noe-
men. Om te begrijpen waarom het gaat, mag het geoordeelde en het beoor-
deelde niet worden verward. De ‘Gegenstdinde wortiber, insbesondere die
Subjektgegenstinde, sind die beurteilten. Das aus ihnen geformte Ganze,
das gesamte geurteilte Was und zudem genau so genommen, mit der Cha-
rakterisierung, in der Gegebenheitsweise, in der es im Erlebnis Bewusstes ist,

1 A. Gurwitsch, Théorie du champ de la conscience, Brussel 1957 p.152 vv.
2 HUAXIX/1: Logische Untersuchungen 11/1, Halle 19223 p.400.
3 Ideen,1, p.194.

276

Inkijk-exemplaar © 2/17



HET WAARGENOMENE ALS ZODANIG

bildet das volle noematische Korrelat, den (weitest verstandenen) Sinn des
Urteilserlebnisses’.

Het voorwerp, het volle noématische correlaat van de uitspraken van James
en Husserl, is zeker identiek. Zelfs de karakteriseringen genau so genommen
(wie) es im Erlebnis Bewusstes ist’, en exactly as the thought thinks it zijn ge-
lijkluidend. James is nogal vaag of hij hier met ‘thought” bewustzijn bedoelt

of het beperktere denken.
De zg. Utrechtse School past g
wustzijnsverschijnselen.!

e theorie toe iMlet hele domein van de be-

Bij Husserl is deze algemg@nhei Daar wordt bv. van de
waarneming het noéma ofisch als das Wahrg@ommene als solches en
vergeleken met het noém ordelen, enz.2

Voor de psycholoog is de ng van grote betekenis.

sche beschrijving vraagt echter naar een beschrijving van het gehele waarne-
mingsveld, van het voliSmimanBipsyssiegissig mecthode van onder-
zoek maakt meer of minder expliciet hiervan gebruik. Een (Rorschach)test
isnietafgerond met geformuleerde duidingen. Hoe kwamen deze tot stand?
Het gaat niet alleen om de onderwerpen. Het gaat vooral om de beleving
die een associatie oproept. Het marginale is vaak urgenter dan het thema-
tische. Van belang is het beleefde, zoals het ervaren werd, te doorgronden.
e situatie.

omeinen zoals pedagogiek en CITIY ie. et dat de Utrechtse School d€

noloiie had omarmd als de benaderiné binnen deze domeinen. De Niimeeise fisiolooi Buitendiiki
)

sche Psychologie in Utrecht. Door zijn contacten met Max Scheler, Gabriel Marcel en Maurice Merleau-
Ponty was hij in aanraking gekomen met de fenomenologische benadering.

2 Ideent, p.182.

277



BIJLAGE 19

en onaantastbare zekerheid is gegeven. Het noéma heeft een waarheid in
zichzelf die door niets wordt aangetast. Deze gedachte is ouder dan de feno-
menologie en die van James.
Wanneer je deze ideeén uitsluitend op zichzelf beschouwt, en ze nietin ver-
band brengt met iets anders buiten jezelf, dan kunnen zij op geen enkele
manier onwaar zijn. Want of ik mij een geit voorstel, of een Chimeera, het is
niet minder waar dat ik mij de een verbeeld, dan de ander’.t
Wat ook het noéma is, als zodanig is het iets gegevens en heeft het zijn eigen
werkelijkheids- en waarheidskarakter.
En zo vinden wij drie eeuwen later bij Husserl als methodisch grondbe-
ginsel van de fenomenologie: ‘dass jede origindr gebende Anschauung eine
Rechtsquelle der Erkenntnis sei, dass alles, was sich uns in der ‘Intuition’ ori-
gindr, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hin-
zunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in denen es
sich da gibt, kann uns keine erdenkliche Theorie irre machen’.2
Er is een werkelijkheid van mythische dingen, evengoed als van stoelen en
tafels.” Ik kan toch zeggen hoe een engel (in mijn beleving, als ik zoiets be-
leef) er uitziet. Of er wel of geen engelen bestaan gaat mij niet aan. Ik heb er
een voorstelling van, deze vormt een bron van kennis, van rechtmatige en
psychologische kennis. Je kunt er geen kennis aan ontlenen over de voor-
waarden waaronder zo’n voorstelling optreedt. Maar een analyse van die
voorwaarden veronderstelt de voorstelling zelf. Zij en ook de noématische
beschrijving daarvan willen zinvol zijn.
Wij spreken nog in de geest van James. Wat een beleving is, en waartoe deze
kan worden ontwikkeld, of waartoe ik deze kan herleiden, zijn twee dingen,

niet één.

1 Descartes, Méditations. In: GEuvres et lettres de Descartes. Paris 1949, p.178. Vgl. bij James, I, 187, de dis-
cussie over de introspectie en het daar aangehaalde stuk van Brentano, Psychologie, p.181v.; On some
omissions of intro-perspective psychology, Mind 1884 (9), 1-26.

2 Ideen, p.43 v. Husser] noemt dit het Prinzip aller Prinzipien. Bernard Delfgaauw betwijfelde ‘of men
dit het grondbeginsel van de fenomenologie mag noemen’. Vgl. B. Delfgaauw, Verantwoording der
phaenomenologische psychologie, 1954.

278

Inkijk-exemplaar © 2/17



OBJECT OF THOUGHT & NOEMA

Zo is het de psychologische plicht, to cling as closely as possible to the ac-
tual constitution of. the thought we are studying. Husserl denkt er nietanders
over.! Beide denkers zijn van mening dat de beschrijvende oriéntatie in de
psychologie niet verwaarloosd mag en kan worden.

James onderscheidde tussen topic en object van beleven; wij spraken van
onderwerp en voorwerp. Het zijn resp. ‘datgene waar het over gaat’, en

het ‘actuele belevingsgeheel’. Dg gict tegenover of naast elkaar;

het topic of onderwerp besctiwden wij als 8 thematisering van object
het deel uit van het voorerp: i gethematiseerde deel
van het voorwerp. Het acfliele i en wij ook, in aanslui-

ting bij Husserl, noéma gé is dgl een differentiatie bin-

de beschrijving van het beleven zijn dan verschillende oriéntaties moge-
lijk. Een noématische biimjiningpobeenioNsiigms coscly as possible to
the actual constitution of thought’. Op de vraag wat ‘das Wahrgenommene
als solches’ is, ‘erhalten (wir) die Antwort in reiner Hingabe an das wesens-
madssig Gegebene’.2 Ook is een thematische weergave mogelijk, die meer in
het bijzonder het thema, de noématische kern, als ‘gegenstindlichen Sinn’

beschrijft. Ten opzichte daarvan doet zich dan het overige, het ‘resterende’

1 Vgl. ldeent, p.183.
2 Ibid. p.183.
3 Husserl, Krisis, p.269.

279



BIJLAGE 19

Husserl gebruikt het woord in dezelfde betekenis.! Alleen in de toepas-
sing is hij ruimer, wanneer gaat blijken dass in Horizonten weitere impliziert
sind und schliefslich jedwedes als weltlich Gegebene den Welthorizont mit sich
Sfiithrt und nur dadurch als weltlich bewusst wird.?

‘Een droomkaars heeft bestaan, ja, maar niet hetzelfde bestaan (extra men-
tem3) dat fysiek zichtbare kaarsen hebben. Een droompaard heeft vleugels
die we nooit met eigen ogen in de wei hebben gezien. Dat wij op een wille-
keurig ogenblik in staat zijn aan hetzelfde te denken waaraan wij ooit dach-
ten, is de grondwet van onze geestelijke constitutie (EU Hamburg 1948 p.25).
Maar wanneer wij er nu z6 aan denken dat die onverenigbaar is met onze an-
dere denkwijzen, dan moeten wij kiezen. We kunnen niet met één denk-
geest op twee verschillende denksporen reizen.

‘Het verschil tussen werkelijk en onwerkelijk, de psychologie van vertrouwen,
wantrouwen en twijfel, vindt zo een grondslag in twee psychische gegevens:
hoe komen wij er toe om over hetzelfde op verschillende manieren te denken en
hoe kunnen we kiezen welke denkwijze wij houden en welke wij weggooien?’
[11, 290).

Het laatste klinkt wel wat simpel; alsof je een geheel vrije keuze zou hebben
in wat als werkelijkheid wordt aanvaard. Wanneer James dit zegt, is dat om-
dat hij getroffen was door de verschillende rangordes van werkelijkheid.+

1 Vgl. Ideent, pp. 48 vv., 80, 99, 129, 164 Vv.

2 Krisis, p.267. Vgl. de studie van H. Kuhn, The phenomenological concept of ‘horizon’; in: M. Farber (ed.),
Historical essays in memory of E. Husserl, Cambridge (Mass.) 1940, p. 106-123.

3 EXTRAMENTALE REALITEIT: Een werkelijkheid buiten het menselijk bewustzijn dat voldoet aan con-
clusies van overweging en ervaring.

4 vGL:J. Linschoten, Op weg naar een fenomenologische psychologie; De psychologie van William James,
Inleiding p.12; HFST. V1 Bewustzijn van dingen § 11-12, Utrecht 1959.
Linschoten gaf zijn studie het volgende motto mee: ‘A mere bare fraud is just what our western common
sense will never believe the phenomenal world to be’. W. James, Talks to teachers, New York 1899 p. 284.

280

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 20 ONVOORWAARDELIJKE VERANTWOORDELIJKHEID

ENOMENOLOGIE IS EEN HULPMIDDEL om de uitkomst van de axio-
matiek, de waardefilosofie over de veelvoud en logische gelijkwaardig-
heid van de diverse taal- en gedachtenstelsels, te ordenen.! Voor het ma-
ken van zuivere en zorgvuldige afwegingen, en nauwkeurig onderzoeken
van de manier waarop zowel gedachtenstelsels als hersenspinsels zijn opge-
bouwd binnen de domeinen van de positieve en normatieve geestesweten-

schappen en de filosofie, mag de goie vergeleken worden met de

waardefilosofie uit het wiskyf# ompliceerde fenomenolo-
gische domein kan zich in g i

tiek. De overeenkomst is g ie conféquente gedachtenstel-
sels opbouwt die hetzelfd estrijken op vefchillende manieren en
zich onthoudt van uitspra imen. De wijsbegeerte
is louter de ontvouwing va € en dus logisch-toelaat-
bare manieren van aanpak om' te bouwen die de hele we-

reld willen omarmen, zonder dat op buitenlogische gronden een keuze voor

een van de gedachtensiSiSSiSNENgEEEIINEEEE zin is deze methode

verwant met de wiskunde die net zo’n theoretische houding veronderstelt.
De beste fenomenologische omschrijving over gewetensbeslissingen is vol-

gens velen van Karl Jaspers uit zijn Psychologie der Weltanschauungen:

antwoordeli'lkheidsievoel dat niets afschuift oE formulesI ﬁebruiken en

1 Envanbetekenis voor alle domeinen van de strenge Wissenschaft. Tussen zijn 17e en 23ste jaar studeerde
hij astronomie, filosofie, wis- en natuurkunde. Op z’n 24ste promoveerde hij als wiskundige. Uit deze
cognitief vatbare levensfase ontsproot de theoretische basis van zijn fenomenologische methode.

281



20 ONVOORWAARDELIJKE VERANTWOORDELIJKHEID

regels. De inhoud van zulke besluiten is gedeeltelijk en concreet. Zij
kunnen achteraf niet toereikend gemotiveerd worden en hebben de
zekerheid die kracht geeft het leven te vormen die niet in iets objec-
tief aanwijsbaars zit. Toch is alles wat objectieve waarde heeft in aanmer-
king genomen en alle motieven zijn in waarheid doorleefd. Deze beslui-
ten zijn psychologisch lastig of in t geheel niet met zekerheid te onder-
scheiden van toevallige besluiten, neigingen, aandriften die dominant
zijn en met alle geweld worden doorgeduwd met een houding van...
Een reeks van zulke besluiten door de hele levenswandel heen geeft
pas aanknopingspunten voor een inzicht dat in concrete gevallen tot
zo’n onderscheiding zou kunnen leiden. In elk concreet geval afzonder-
lijk zijn de criteria geheel persoonlijk. lemand die zo’n toestand door-
leeft voelt, al naar gelang zijn verantwoordelijkheidsgevoel en ernst, in
hoeverre het besluit zonder zelfbedrog en zonder verdringing bestaat.
Hoe die beslissing onder onontwarbaar gecompliceerde omstandighe-
den ook tot stand komt, de buitenredelijkheid wordt ervaren als een
geschenk uit de hemel, bijna als een wonder.’

Hier worden twee kanten aan de echte gewetensbeslissing onderscheiden.
De gecursiveerde zin wijst op de betekenis van objectieve normen, die zich
in algemene regels laten aangeven. Zonder de overweging van die normen
als voorbereiding van het concrete besluit valt het buiten het begrip gewe-
tensbesluit. Het is dan gewoon een ondoordacht, onbezonnen, willekeu-
rig besluit. Toch, dat is het merkwaardige, kunnen al die algemene, redelijk
formuleerbare geboden of verboden niet het eigenlijke gewetensbesluit tot
stand brengen. Dit is buitenredelijk of suprarationeel: het is volstrekt per-
soonlijk, op de hele mens betrokken en niet op een van zijn functies. Het laat
zich niet demonstreeren als een bewijs en kan achteraf niet nagerekend wor-
den. Zodra een van de vele omstandigheden zich wijzigt, wijzigt het hele
beeld en de strijd begint opnieuw. Het is niet herhaalbaar, de situatie in haar
concreetheid komt nooit meer terug. Het is dat, waarop alle verantwoorde-
lijkheid rust. En het blijft het hele verdere leven door de grondslag van het
‘goede’ geweten of zijn tegenpool: schuldgevoel en spijt..

1 Ph. Kohnstamm (1875), Mensch en Wereld; Een personalistische inleiding i/d wijsbegeerte HFsT.1§ 13
Dewiskunde en haar object p.69; HFST. 111 § 36 De nnorm als geweten of als persoon p.182-3 Amsterdam 1947.

282

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 21 LEVINAS HET IS VOLSTREKT PERSOONLIJK

1j de existentiefilosofie is te zien dat Husserl de filosofie opnieuw pro-

beerde op te bouwen vanuit BewufStsein, zoals Heidegger vanuit de
existentie en het Dasein. Heidegger dacht de traditie van de westerse filo-
sofie over één kam te kunnen scheren gepaard met een fundamentele kri-
tiek op de mechanistische eendimensionale wereld van zijnsvergetel-
heid. Levinas plaatst Heidegger en Husserl in diezelfde traditie die hij bena-
dert vanuit een nog wezenlijker g
de ANDER. Bij Levinas zelf

nt: het geen oog hebben voor
t die traditie D@gpeurbaar. Met het begrip
wetenschap gelegd. Het
een inhoud. Het ONNOE

of de ander op een afstand houden en buiten je plaatsen. Valt het samen,
dan heb je je eigen diep Sui—isi———————-c .

Blijfje buiten de ander doorafleidende gedachten danis de focus tussen jou
en de ander van gaat het unieke en ongrijpbare van een echte ontmoeting
verloren.Vaneensamenzijnomtotwederzijdsbegriptetekomenisdangeen
sprake. ‘Alsjedeanderkanbezitten,vattenenkennen,danishijdeanderniet.’*

De ontmoeting heeft niet met denken te maken, hetis een onbevangen act.

1 JanBor, Op de grensvan het denken; De filosofie van het onzegbare, Amsterdam 2005 p. 251.
2 J. Derrida, Geweld en metafysica; Essay over het denken van Emmanuel Levinas, Kampen 1966.
3 M. ten Hooven, Het christelijke individualisme; De anderen vormen het 1k, De Groene 2 juli 2014.

283



BIJLAGE 22 MAX SCHELER & FENOMENOLOGISCHE MYSTIEK

E FENOMENOLOGISCHE MYSTIEK is niet geheel hetzelfde wat de
D school van Max Scheler beoogt. De fenomenologie wil proefonder-
vindeljjk zijn van een hogere orde. De gebruikelijke empirie beperkt zich
tot de verschijnselen als zodanig. De fenomenologie ziet in deze fenome-
nen verschijningen waarin de aard zich openbaart en kan zich daar niet van
los maken of denken, want wij kunnen onze waarneming niet loskoppelen
van onszelf. Dit is een correct en helder verschil. Er is een empirie die het
verschijnsel waarneemt en begrijpt en een die in het verschijnsel het wezen
bij intuitie leert kennen en de zin of bedoeling opvangt als het wezenlijke van
het verschijnsel.! Scheler gaf in dit opzicht belangrijke aanwijzingen, al is hij
niet consequent in zijn terminologie en de reikwijdte daarvan.? Volgens hem
wortelt alle kennis in ervaring. Wel is er verschil van ervaring over inhoud,
methode en effect. Er is de buitenkant van dingen, het inwaartse van gevoe-
lens en het fenomenologische aanschouwlijke wanneer het geheel direct in
zijn wezen wordt geschouwd. Scheler strijdt tegen de opvatting dat ervaring
beperkt blijft tot het zg. fysieke van de buiten- en binnenwereld. Het gege-
vene is zoveel rijker dan het gedeelte van de fysieke waarneming. Wat Sche-
ler de Strukturgehalte van de Umwelt van elk levend wezen van de Welt van
elk geestelijk wezen noemt, is voor elke gewaarwording gegeven en is alleen
in en door dit levende verband mogelijk. Het wezenlijke dat in de verschijn-
selen wordt geschouwd heeft niet zozeer met mij te maken als psychisch
moment maar met de totaliteit waarvan deze momenten een reflectie zijn.
Bij fenomenologische mystiek gaat het om het wezen van de mystiek in de
zin van concrete fenomenologie: kennis van wezenlijke trekken die bij haar
horen en die niet door de gewone empirie (de gebruikelijke manier van
waarnemen, ordenen en begrijpen) bereikbaar zijn. Daar is een empirie van
hogere orde voor nodig, als menselijke geest intuitief verbonden met het
geheel van het levende waarop zijn liefdevolle belangstelling is gericht en in
zijn verschijningsvormen schouwt, verstaat en, zogezegd, herkent.

1 AANSCHOUWEN: met verwondering gadeslaan,, aanvoelen, inzien;
SCHOUWEN: het in de geest waarnemen, doorlichten.
2 Scheler, Der Formalismus, p.163 e.v., 272 e.v.; Idem Vom Ewigen, 11, p. 260, 307.

284

Inkijk-exemplaar © 2/17



FENOMENOLOGISCHE MYSTIEK

Liefde is voor Scheler geen soort van intellectuele betrokkenheid, want elke
kennis is zelf voorwerp van haat of liefde. De liefde is de meest emotionele
houding en overstijgt het denkvermogen. Het is niet alleen een gemoeds-
toestand.

Scheler maakt verschil tussen zijn fenomenologie en metafysica. De eerste
schouwt en verstaat. Zij heeft te doen met intuitie en liefde. Maar verder gaat

zij niet. Fenomenologische kennj cezen van mystiek volstaat niet.

Mystiek zelf staat en valt megfaar relationele Wakter van welke aard dan

object ligt in iets of iema
haar waar en waardevol. | het object opgewaar-

deerd, is het refrein van d draagt het wezen van

karakter van het wezen van mystiek kunnen noemen.

De fenomenologie varjiiisisnissiasesfiosafiemsmc mystick een dienst
bewezen met zijn waardefilosofie en -ethiek waarin de waarde van de per-
soon het hoogst is. Hij ontwikkelde een inlevend denkvermogen dat voor-
bij het intellectualisme ligt dat onderscheid wil aanbrengen: een invoelend
denken waar het verstandelijk begrijpen te kort schiet. Waarden waren vol-

gens hem werkelijk bestaande ideéle entiteiten die in het ethische hande-

1 W.J. Aalders (Ru Groningen), Mystick DEEL 111 §1 Wezen, DEEL V §12 Filosofie, Groningen 1928.

285



BIJLAGE 22 FENOMENOLOGISCHE MYSTIEK

als louter psychopathisch fenomeen. De invloed van James en Otto werd
versterkt door de tot op de dag van vandaag doorlopende reeks van her-
drukken die nog steeds geciteerd worden vanuit diverse disciplines.

De mystiek maakte het de filosofie van het bewustzijn lastig rondom de
begrippen kennis en het zijn als zodanig; weinigen gingen in op metafy-
sische vragen. De kennisgeleerden trokken de aandacht met twee nieuwe
filosofieén die tijdens het interbellum van de 20¢ eeuw ontstonden.

DE FENOMENOLOGIE was een doorbraak in de onbevooroordeelde stu-
die van religie en de mystiek in het bijzonder. Fenomenologische denkers
namen de specifieke ervaring serieus zonder oordeel over algemene eigen-
schappen. De beschrijvingen van Otto, Scheler, V.d. Leeuw, Eliade c.s. vor-
men een onmisbare bijdrage voor metafysische reflectie op het fenomeen
van de mystiek. Vanuit filosofisch standpunt blijven het voorstudies.

DE TAALANALYSE zuiverde en verhelderde mystieke begrippen die vaag
en verwarrend waren gebleven. De wettische focus van Auguste Com-
te (+1857), die geen ruimte liet voor de verbeelding, werd losgelaten.! De
invloed van Wittgenstein en de gewone taalanalyse was de ommekeer.
Jaspers en Heidegger benaderen van het transcendente, gericht op religi-
euze mystiek en -ervaringen, metafysisch. Filosofieén die zich met reli-
gieuze mystiek inlaten, fenomenologie en taalanalyse, komen niet aan de
metafysische vragen toe die de mystiek oproept.?

GERDA WALTHER komter voor uitdat het gaat om wat zij zelfbeleefd heeft.
Fenomenologie is de filosofische methode om kennis van verschijnselen
op te bouwen, in dit geval van de mystieke. Walther probeert haar eigen
mystieke ervaringen te beschrijven met alleen de kenmerkende nuances
vanzo’n ervaring. Netals bij James en Otto ligt de ‘bewijsbaarheid’ nietin
de theorie, maar in de opvallende overeenkomsten in de literatuur door de
eeuwen heen.?

1 Hetzg. comtianisme is wel gekarakteriseerd als ‘katholicisme zonder christendom’.

2 zIE Louis Dupré, Mystick en filosofie in Encyclopedie van de mystiek, Kampen 2003;
J. Maréchal, Etudes sur la psychologie des mystiques Parijs/Louvain 1924.

3 Phdnomenologie der Mystik, Halle 1923; vGL. R. Otto, Numinoses Erlebnis bei Ruskin und Parker, Gotha
1923; Aangevuld met ervaringen van J.W. Hauer, Ch. Heinrichs en A. Tennyson in Das Gefiihl des Uberwelt-
lichen, Miinchen 1932 en integraal opgenomen in Paul Neff, Religie als genade, Amsterdam 2013.

286

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 23 DAMIAAN DENYS - FENOMENOLOGISCHE PSYCHIATRIE

ENRICUS CORNELIUS RUMKE introduceerde in 1923 met Phaeno-
Hmenologische en klinisch-psychiatrische Onderzoekingen over het
Geluksgevoel de fenomenologische psychiatrie in Nederland. Honderd jaar
later is er een revisie nodig. Damiaan Denys vat samen:

ACHTERGROND De psychiatrie worstelt met subjectiviteit en met de
rechtvaardiging van zichzelf als onderscheidende discipline.

RESULTATEN Een bijdrae ologische psychiatrie
door haar focus op subj

1 hetintegreren van de
2 hetbeklemtonen van dé
3 gebruik te maken van de fé@@gmenologisgf€ neutraliteit.

CONCLUSIE Door haar klemtoon op de subjectieve beleving biedt feno-
menologie de psychiat ekwamen en onder-
scheiden van andere disciplines in de blijvende oefening van inzicht en
begrip in mentale stoornissen.!

Op zaterdag 25 november 1922 werd tijdens het 63ste colloquium van
de Zwitserse psychiatrische vereniging de fenomenologische psychiatrie

ands

aal niet

Ean moetze gereanimeerg WOI‘ECI’I.

1 Tijdschrift voor Psychiatrie jg. 60, 2018 nr. 9, ( de toelichting is ingekort en toegespitst).
2 W.Janzarik 1976 The crisis of psychopathology in Der Nervenarzt, jg. 47 nr. 2.

287



BIJLAGE 23 FENOMENOLOGISCHE PSYCHIATRIE

Maurice Merleau-Ponty schrijft over over Edmund Husserl’s methode:
Fenomenologie is het onderzoek naar het wezenlijke en het bepalen
daarvan zoals de essentie van de waarneming en de essentie van het
bewustzijn. Ze probeert een directe beschrijving te geven van onze erva-
ring zoals die is, zonder enige verwijzing naar haar psychologisch ont-
staan en naar de causale verklaringen die de wetenschapper, de histo-
ricus of de socioloog ervan kunnen geven. De fenomenologie betekent
een terugkeer naar de dingen zelf: terugkeren naar deze, aan de kennis
voorafgaande, wereld waarvan de kennis altijd spreekt en ten opzich-
te waarvan elke wetenschappelijke bepaling abstract, aanduidend en
afhankelijk is, zoals de geografie dat is tegenover het landschap waar-
in we allereerst hebben geleerd wat een bos, een weide of een rivier is.!

DRIE STROMINGEN IN DE FENOMENOLOGISCHE PSYCHIATRIE.

Fenomenologische psychiatrie blijft binnen medisch denkkaders en ge-

bruikt fenomenologie als beschrijvende methode. Anderen ontlenen na-

drukkelijker methoden aan de fenomenologie, maar onthouden zich van
causale uitspraken over mentaal lijden. Een derde groep neemtafstand van
de psychiatrie en integreert de psychoanalyse, linguistiek en antropolo-
gie voor een andere benadering van de lijdende mens. Karl Jaspers gebruikt
in 1913 de fenomenologische methode om psychopathologie te benaderen.

Hij wordt beinvloed door Husserl en Dilthey en vindt navolging bij Rim-

ke. Het begin van de fenomenologische psychiatrie is volgens de laatste:
Het zich voor de geest brengen wat in de patiént werkelijk gebeurt, hoe
deze iets in het bewustzijn gegeven is, hoe het deze te moede is. Wanneer
het erom te doen is het werkelijke beleven te leren kennen, is de metho-
de van Jaspers de zuiverste. Het persoonlijk oordeel van de onderzoeker
is zoveel mogelijk uitgesloten.?

Karl Jaspers hanteert de fenomenologie om subjectieve fenomenen zo ob-

Jjectief mogelijk te begrijpen. De nadruk ligt op de bewuste beleving van de

ander die door empatisch invoelen en begrijpen toegankelijk wordt.

Causale verklaringen zijn voor de neurowetenschappen.

1 M. Merleau-Ponty, Fenomenologie van de waarneming (1945), Amsterdam 1997.
2 H.C. Riimke Psychiatrie 1, Amsterdam, 1954.

288

Inkijk-exemplaar © 2/17



GEESTESWETENSCHAPPEN

Karl Jaspers’ Kleine leerschool van het filosofisch denken wees in 1965 op de huma-
niora: wetenschap kent geen vrijheid omdat het wezen, met sociale vrijheid onbewijsbaar is:

Psychologie & sociologie hebben door hun overschuimende data grote invloed. Zij stellen
feiten vast en gebruiken kritisch te hanteren methoden. Hun wetenschappelijke presta-
ties zijn groots; grotesk zijn hun misvormingen. Hun kennis is omgeven door verduiste-
rende vaagpraat die de mens verzwakt in zijn oordeel door de versluierende realiteiten.
Als een woekerzwam tast het de menselijke essentia aan.

Marx (wetenschappelijk socialisme) en Freud paast werkelijke kennis, valse en rui-
neuze opvattingen over de mens gf#ta te gegeven. Ty kwakzalverige ‘conclusies’ lift-
ten mee op hun academische an psychologie en sociologie
tot Gesamtwissenschaften zien erkwaardige verschijnselen
optreden. Als profeten bode
het humanistisch gedachte

Dewil tot macht krijgt de voorrage 1 id. senkennis lijkt hen te ver-
heffen. Met een wonderlijk
soevereine kennis in pacht hel§ e geestelijke wereldheersers,
neer op de verlegenheid van de er wanneer zij in persoonlijke
zin ware dwergen zijn. Appreciatie en conpa un vreemd.

Totale Menschenkenntnis, also sprach der Gelehrter, beschikt over de mens. Op grond van
reéle kennis kunnen re¢] dESNEISNSRSTISRSNNNEEN. Werk- en psychofysische
omstandigheden kunnen wijzigen. De opvatting ontstaat dat de mens zelf, door mense-
lijke kennis te veranderen, een te manipuleren wezen is.

Hun valkuil is dat, zodra de wetenschappelijke mogelijkheden overschreden worden, ze de nei-
ging krijgen tot het depreciéren van de mens. Deze geletterden menen geloof en waarheid
als empirisch object van hun wetenschap te kunnen uitputten, zij vernietigen beide.

Wat blijft is diffuus pseudo -geloof. — Zo’n denkwgze is gevaarlijk. Zij werkt met ideeén die

7 cns zelf wordt opgelosti

etde soc1ale

Van hieruit ontvanﬁen ook deze wetenschaﬁﬂen hunware imﬁuls en hun beﬁrensde zin.?

1 Volgens Paul Ricceur (Parijs 1969) behoren zij met Nietzsche tot de grote meesters van het wantrouwen.
DE DWALING VAN FREUD: Durcharbeitung van emoties, gevoelens en gedrag op intellectueel niveau.
2 ZIE HFST. VIII § 1 Psychologie & sociologie en § 6 De wil tot macht, Utrecht 19732,

289



BIJLAGE 23/24

DE FENOMENOLOGIE is een methode die een stijl aanreikt van een eigen-
heid zoals de verfijndheid van een professionele huisstijl. Diep in haar hart
zou ze willen dat de wereld haar benadert. Met een welhaast naieve ver-
wondering wil fenomenologie de oorspronkelijke ervaring voor zichzelf
laten spreken, zichzelf laten zien. De houding is onbevangen en wordt als
vanzelfsprekend ervaren en logisch bevonden. Ze behelst naast het alle-
daags perspectief op de wereld ook een professionele kijk. Het tijdelijk
opzij schuiven van de alledaagse waarnemingen is de crux van de fenome-
nologie. Ze laat zekerheden verschijnen als vanzelfsprekendheden.

DE WERKELIJKHEID is de ruwe realiteit die weerstand biedt aan het ver-
wezenlijken van betekenissen en verlangens.

De zinloosheid van de werkelijkheid openbaart zich vooral in grensfeno-
menen zoals onzin, waanzin en dood.

DE WERELD is een gemeenschappelijke creatie, verkregen door de werke-
lijkheid te verhullen achter een begrijpelijk en veilig netwerk aan beteke-
nissen en verlangens. De persoonlijke kijk kan nooit volkomen tot voor-
werp van gedachten worden genomen omdat het overdenken door ons-
zelf wordt gekleurd. We hoeven onze persoonlijke kijk niet te verdoeze-
len, buiten het familiaire om is het wel iets om rekening mee te houden.
Het is onderdeel van denken zonder oordelen. Onze houding tot de wereld
en de ander is subjectief gekleurd, zonder deze persoonlijke inbreng is er
iberhaupt geen verhouding mogelijk. In de ontmoeting met de psychiatri-
sche patiént brengt fenomenologie ons tot begrip van onze eigen tussen-
komst en de wijze waarop we zelf auteur in het verhaal van de patiént zijn.!

24 FENOMENOLOGIE EN BEROEPSONDERWIJS

N 1975 VERSCHEEN MORGANS Psychology: an individualized course.?
IDrie decennia werd dit boek gebruikt in het pedagogisch-didactisch
onderwijs. Volgens de geciteerde Colin Wilson3 is de Amerikaanse huma-
nistische psychologie geworteld in het Europese nieuwe existentialisme.

1 zie: D. Denys, Het tekort van het teveel, Amsterdam 2020.
2 Hedendaagse psychologie; Voor individueel- en groepsgebruik (bewerkt door H. Geluk) Utrecht 2003.
3 ‘Wilson was perhaps England’s only famous existentialist philosopher.” (Vaughan Rapatahana Ph.p. 2016).

290

Inkijk-exemplaar © 2/17



BIJLAGE 24 FENOMENOLOGISCHE PEDAGOGIEK

‘Het existentialisme strandde, omdat geen existentialist bevroedde dat
er een waarde bestond buiten het menselijke bewustzijn. De mens is
vrij en de wereld leeg en zinloos. Dit is het probleem’.?

Pessimisten als Sartre (‘Tk ben mijn keuzen.”) en Heidegger zien een absurd
mensenpark in een leeg universum. Het nieuwe existentialisme begon met
de filosoof Edmund Husserl. Volgens Descartes kunnen wij alleen maar

zeker zijn van ons eigen bewustzij es zag bewustzijn als een spie-

ken achter de gedachte da i ies@piegelbeeld waarnemen
van alles om ons heen. ijnllan wat ginds is als we
onkundig zijn over wat hir is: jjn. serl greep de kans om
met zijn fenomenologiscl en strenge wetenschap
te verheffen.

alleen de indrukken van onze waarneming.”
Het bewustzijn lijkt o[ EEIESSaRepiEl puntjes verschijnen.
Deze lichtpuntjes zouden bv. schepen kunnen zijn, wij zien stippen en
symbolen, graden en afstanden op het scherm. Husserl vraagt: “‘Waarom
bestuderen wij de werking van het radarscherm niet? Als wij dat weten,
dan kunnen wij er eerder achterkomen wat de lichtpuntjes veroorzaakt.
De fenomenologie is de studie van het radarscherm.3

at miets ter wereld bi] machte is jou van je ervaringen te beroven.’

2 vGL: Don Thde, Husserl’s Missing Technologies, Fordham u.Pp., 2016.
3 Ibid. p.s0.
4 V.E.Frankl, Man’s Search For Meaning, New York 1959 p. 200; De zin van het bestaan, Rotterdam 2011.

201



BIJLAGE 25 DE ONRUST VAN DE MENS

EN RUMKE ziet het zich zinvol ingeschakeld voelen in het geheel van

het zijnde als een eerste en noodzakelijke fase van werkelijke verbin-
ding.! De numineuze eenheidservaring kan niet als primitief of regressief
worden geduid, eerder als een streven naar verwezenlijking van een zin-
volle zijnsverbondenheid waarvan de mogelijkheid intuitief gegeven is.
De ervaring van het zinvol ingeschakeld zijn, wordt niet alleen van binnen
bepaald. Er is iets buiten mij waarop ik reageer, waarmee het synchroni-
seert. Deze situatie buiten het ik heeft een fascinerende kracht: Zoals het
geheel betekenis heeft voor het ‘ik’, zo heeft het ingeschakelde ‘ik’ op eni-
gerlei wijze betekenis voor het geheel. De gehele beleving is met een onzicht-
bare betekenis beladen. Deze zin, deze betekenis wordt aangevoeld, wordt
geschouwd. De beleving ingeschakeld te zijn wordt een symbool, een herken-
ningsteken, een oriéntatiepunt. Dat is de zin.
De numineuze ervaring is het momentum dat het vervlieten, de Chronos
vervaagt en ruimte creéert voor Kairos.3 Het is wat Edmund Husserl de
Wesensschau noemt, het vermogen door indringend en zuiver aanschou-
wen de kern van het aanschouwde in zich te voelen opgaan.
Het is de ervaring van een werkelijkheid die niet rationeel onder woorden
kan worden gebracht en wordt doorvoelt in poézie, muziek etc.
Het verlangen naar, of de ervaring van verbondenheid veronderstelt iets
fascinerends wat Rudolf Otto het numineuze noemde, en waarmee het
zich wil verenigen omdat het zich daarmee verbonden weet.
in 1939 schreef Riimke in zijn boek Karakter en aanleg dat compassie en
religio onmisbare elementen zijn in het jeugdige ontwikkelingsproces.
Zijn werkhypothese luidt: Wantrouwen is een ontwikkelingsstoornis.

1 RELIGIE [Lat. religare] = opnieuw verbinden, één van de vormen van zingeving, of het zoeken naar
betekenisvolle verbindingen; ‘RELIGIO betekent: gebondenheid, samenhang of afhankelijkheid’, Philipp A.
Kohnstamm in Modern-psychologische opvattingen omtrent godsdienst en religie, Amsterdam 1931.
HERKENNINGSTEKEN [Lat. symbolus] = symbool, een werkelijkheid die samenvalt met een andere en
deze zichtbaar voorstelt.

2 VGL. H.C. Riimke, Karakter en aanleg in verband met het ongeloof (k&a), Amsterdam 1943/Kampen 2004.

3 VGL. Joke Hermsen in Stil de tijd, Amsterdam 2010 en Kairos, een nieuwe bevlogenheid, 2014.

202

Inkijk-exemplaar © 2/17



DE TWIJFEL IS ONS ERETEKEN EN ONS TRAGISCH KENMERK

Riimke beschrijft de numineuze ervaring als een zich zinvol ingeschakeld
voelen in het geheel van het zijnde. Je ervaart houvast, grond onder je voe-
ten (oergrond) en samenhang.

Hoe komt die ervaring tot stand? Bij jonge mensen als zij evenwich-
tig zijn opgenomen en zich thuisvoelen in hun biotoop. Deze geborgen-
heidservaring kan tot vertrouwen leiden en de oergrond tot HET HEI-
LIGE. Riimke gaat ervan uit dat g d vertrouwen in hun ontvon-

wooWlen zo inspirerend ten

niet verwordt tot een
langzaam wegebben

liseerd kan worden geduid als een transcendentale ervaring die mogelijk
is door een transcend diiEpEREENESRSEENg  dintuitie die voor-
af gaat aan interpretatie. Het is een oproep om tot ons intuitieve wezen
‘terug te keren’ en het waar te maken. De zekerheid verschaffende intuitie,
die getuigt van een andere werkelijkheid, wordt naderhand vergezelt door
twijfel en onzekerheid over de juistheid van ons gevoel omdat tijdens de
ervaring de chronos logischerwijs ontbreekt.2 Deze twijfel ontstaat door

. C. RUMKE, D?

geloof, Amsterdam 1950.

4 Over het verschil tussen de fenomenologische methode binnen de Philosophie als strenge Wissenschaft
en het gebruik binnen andere humaniora: zie bladzijde 224.

293



BIJLAGE 26 DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

€ Ye kunt Logische Untersuchungen zeker niet als een krant lezen
]en begrijpen’, schrijft Husserl in 1913. Met Logische Untersuchungen
mengt Husserl zich zo overtuigend in het psychologismegedoe, dat hij dat
debat definitief beéindigt. Toen steeds meer domeinen zich van de filosofie
losmaakten, ontwikkelde zij een psychologie die de voorwaarden en gren-
zen van bewustzijn, kennis en wetenschap formuleerde en daarmee de psy-
chologie ‘verwetenschappelijkte’. — In L.U. legt hij uit dat experimentele
psychologie wel kennis kan vergaren over psychische verschijnselen maar
niet kan reflecteren over kennis en kennisverwerving. De psychologisten
meenden dat dit wel kon: de logica schrijft denkwetten voor en denken is een
psychisch verschijnsel en dus hoort de logica thuis in de psychologie.
Zij redeneerden als volgt: de logica schrijft denkwetten voor; denken is een
psychisch verschijnsel; dus hoort de logica thuis in de psychologie. Hus-
serl toont aan dat die redenering niet klopt. Keer op keer laat hij zien dat de
twee begrippen worden verward: het denken dat optreedt en verdwijnt in
de stroom van het bewustzijn en de inhoud van dat denken.!
Husserl betoogt datachter het door het psychologisme verduisterde verschil
tussen denken en gedachte een probleem schuilt. Namelijk hoe wij kennis
verkrijgen. Kennis is de verbinding tussen een waarheid of ware gedachte
en de psychische daad van het denken. Iemand die iets kent, heeft een ware
gedachte psychisch gerealiseerd. Husserl vraagt zich af: Hoe kunnen logische
waarheid en psychisch denken een eenheid aangaan?
Husserl probeert het probleem van eenheid van denken en waarheid op te
lossen door een beschrijvende psychologie die steunt op een onmiddellijke
en volkomen ervaring van het bewustzijn: intentionaliteit.?

en krachtige lichtbundel in het donker maakt dat je alleen ziet wat
binnen het licht valt, je ziet wat past binnen je eigen dominante verhaal.
Alternatieve oplossingen blijven in het duister en worden niet gezien.

1 vGL. William James’ Stream of consciousness.

2 BRON: Chris Rutenfrans in gesprek met Husserl-bezorger Luc Claesen, Trouw 18 juli 1998.
Eerder werd gewezen op de psychofysica. In Husser!’s tijd (interbellum) verdiepten men zich nog
vaak in verschillende wetenschappen om die samenhangen ten diepste te kunnen doorgronden.

294

Inkijk-exemplaar © 2/17



PSYCHOFYSICA, SAMENHANG VAN LICHAAM EN GEEST

Het ‘verstandige’ mens- en wereldbeeld is de laatste 250 jaar dominanter
geworden. We promoveerden onszelf uit de natuur (natuurvergetelheid) en
creéerden een sciéntistisch mensbeeld vanuit abstracte theoretische idee-
en die volgens exacte wetten op elkaar reageren. Zo is alles tot stand geko-
men en na eindeloze evolutie ook de mens. De zg. verstandige mens is een
abstractie zonder geest en ziel en met bewustzijn als effect van materiéle

processen. Dit beeld kent geen gag e: de mens is een biologisch

wezen als uitkomst van nat taan ondergaat. Einstein
sprak over het eeuwig gehg genW@ niet voor alles geschikt
en geheimen kunnen me en. Ervaringen duiden
kan alleen door alle kenni ur louter te herleiden
tot fotosynthese ontdoet h ern der dingen onttrekt
zich uiteindelijk aan een rat et zich niet laat herleiden

Heisenberg zei: ‘Het is geen kwestie dat we het nu nog niet weten, de kwestie is
dat we het nooit zullen | EEIDEDIISEISNSEENE hct andere nooit vol-
ledig jezelf kunt toe-eigenen ontstaat er een nieuw authentiek respect voor
alles om ons heen. Er echt voor ga zitten om naar de ander te luisteren met
in ’tachterhoofd dat alleen die mens iets kan zeggen over de waarheid in het
eigen leven. Datis het punt waar een sociale band ontstaat, gebaseerd op een
echt respect voor de ander en vanuit het besef dat je niets kunt reduceren

weer met zin gelahen. 2

1 zie: K. v.d. Wal, De symfonie van de natuur; Een kleurrijke en creatieve werkelijkheid, Den Bosch 2020.

2 BRON: Peter Henk Steenhuis in gesprek met klinisch psycholoog Mattias Desmet, Trouw 20-02-2021.

295



BIJLAGE 26 DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

De term ‘fenomenologie’ komt als adjectief voor in Philosophie der
Alten, wiederkommend in der giildenen Zeit (Frankfurt/Leipzig 1762) van de
theo- en filosoof Friedrich C. Oetinger. Het verwijst naar een methode om
het verschijnende alleen met directe oorzaken te verklaren. De wiskundige
en filosoof Johann H. Lambert gebruikt de term in Phaenomenologia oder
optica transcendentalis als onderdeel van zijn Neues Organon (Leipzig1764).
In dit werk noemt hij de fenomenologie de leer van het verschijnende.

Isaac Newton schreefin 1713 aan de filosoof Roger Cotes: ‘Uit de fenomenen
moeten we de eerste principes of axioma’s van de natuur logisch afleiden
(deductie) en vanuit het bijzondere veralgemenen (inductie)’. Leibniz geeft
het een metafysische betekenis. Fenomenen staan met elkaar in verbin-
ding, en wanneer een fenomeen met meerdere eigenschappen in harmonie
is met zichzelf en andere fenomenen, dan moeten we er enige realiteit aan
toekennen. Kant nam de term over in zijn natuurfilosofie. Bij Hegel wordt
fenomenologie de methode waarin de beschrijving wordt gegeven van de
weg waarlangs de geest, vertrekkend van de meest onmiddellijke gegevens,
tot de diepste kennis doordringt (Phdnomenologie des Geistes, 1807).

Lambert gaat in zijn Neuen Organon uit van een scheiding tussen het ware
en het schijnende: ‘Obwohl es doch notwendig sei, das Wahre vom Schein
zu unterscheiden. Man begehe einen Irrtum’. Lambert noemt de zintuiglijke,
de psychologische en de morele schijn. De opgave van de fenomenologie
is de verhouding te onderzoeken tussen dat wat het ding schijnt te zijn en
dat wat het onafhankelijk van onze waarneming is. Kant schrijft in 1770 aan
Lambert: Die allgemeinsten Gesetze der Sinnlichkeit spielen fdlschlich in der
Metaphysik, wo es doch blofS auf Begriffe und Grundsditze der reinen Vernunft
ankommt, eine grofde Rolle. Es scheinet eine ganz besondere, obzwar blofs
negative Wissenschaft (phaenomologia generalis) vor der Metaphysik vorher-
gehen zu miissen, darin denen Prinzipien der Sinnlichkeit ihre Giiltigkeit und
Schranken bestimmt werden, damit sie nicht die Urteile iiber Gegenstiinde der
reinen Vernunft verwirren, wie bis daher fast immer geschehen ist’. In Kritik
der reinen Vernunft uit 1781 komt Kant hierop terug. Georg Hegel gebruikt
het woord fenomenologie als deel van de titel van zijn magnum opus. Voor
hem behelst het begrip fenomenologie: Het natuurlijke bewustzijn is een-

296

Inkijk-exemplaar © 2/17



GESCHIEDENIS

zijdig, het denkt zelfstandig te zijn, en daardoor denkt het ook dat er een
zelfstandige natuur buiten haar bestaat. Maar dit denken van het natuurlijke
bewustzijn moet worden gecorrigeerd. In een dialectische beweging zullen
beide vermeende zelfstandigheden tot eenheid worden gebracht. Denken
zonder de natuur, zonder de fenomenen, is leeg en zonder zin, en het omge-
keerde is eveneens waar. De kern van Phdanomenologie des Geistes is de vraag

of er wel een substantie gedacht k .70 ja’, dan is de vraag hoe die

substantie dan gedacht kan . Roordt onomwonden: a’!
En die ene substantie kan pedacht worden en mag
niet als gescheiden van d¢ii ij worden gedacht, nee,
zij concretiseert zich juist @ iglijke fenomemén, dus vormt zij er een
eenheid mee, dus bestudé wijze waarop de geest

zich in de fenomenen conc¥@ti e substantie, deze een-

niet zonder het andere, is de gedachte van Hegel die in staatis de vermeende
kloof tussen de noum iiiEISNISESyERoERmEEv crcld, een kloof die
Kant onoverbrugbaar achtte, te dempen en volledig te laten verdwijnen.!
De geest verschijnt, zo ook een zintuiglijk verschijnen. Alleen als de abso-
lute geest geconcretiseerd wordt in de zintuiglijk waarneembare wereld kan
het fenomenologische bewustzijn de absolute geest kennen als de werke-

lijke substantie. We moeten de zintuiglijk gegeven wereld begrijpen als ver-

1 NOUMENON (Gr.): iets wat door verstand of geest buiten alle waarneming gedacht wordt; bij Plato idee;
sedert Kant het zuiver gedachte ding, iets dat alleen door begrippen te bepalen is. ANTONIEM: fenomeen.
2 VGL. Antoon van der Zanden: Hegels begrip van het verstand, Tilburg 2005.

297



BIJLAGE 26 DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

De grondintuitie is de intentionaliteit van het bewustzijn: alles wat wij ken-
nen, waarderen en nastreven (cogitaire), is ons bewust als iets dat een bete-
kenis heeft (betekenend is) voor het bewustzijn; het is een voor-mij-zijnde
(phaenomeen/cogitatum). Omgekeerd is onbetekenend onbestaand voor be-
sef. Wanneer het betekeniszijn het meest universele en transcendentele ka-
rakter is van het bewuste an sich dan is de bewustzijnsontwikkeling te om-
schrijven als een betekenisvolle ontwikkeling (intentionale Entfaltung) van
logisch eerder bewuste betekenissen naar logisch later bewuste fenomenen.
De latere ontplooien zich uit (sind fundiert in) de eerdere door zinvolle syn-
these of analyse die zich in het intentionele bewustzijn afspeelt. Deze wet
van het zich ontwikkelende bewustzijn en de geschiedenis van de wording
van het bewuste in het bewustzijn is een intentionale Geschichte. Na 1913
duidde Husserl deze stellingen meestal aan door transcendentaal idealisme
(jenseits von Idealismus und Realismus). Met dien verstande dat zijn methode
geen idealistische metafysica of kenleer veronderstelt.

Algemene omschrijving. Husserl bepaalt de fenomenologie als een wijs-
gerige wetenschap (logos) waarin de zuivere inhoud en de wording (genesis)
van de intentioneel-bewuste betekenissen (fenomenen) wordt opgespoord en
waarin deze inhoud en wording vervolgens in categoriale (discursieve) ken-
nisarbeid beschrijvend wordt weergegeven. Het is het geheel van de metho-
dische bewerkingen die de uitbouw van de fenomenologie mogelijk maken.
Sedert 1913 ziet hij in de reductie of herleiding de meest centrale bewerking,
en dus het wezenlijke van zijn methode die hij daarna bij voorkeur aanduidt
als fenomenologische reductie: ‘zu den Sachen selbst’.

Verschillende niveaus van de fenomenologische methode.

A- HERLEIDING TOT HET INTENTIONELE. Spontaan (in natiirlicher Ein-
stellung) hebben wij de indruk dat ons bewustzijn niet op intentionele gege-
vens (als-voor-mij) betrokken is, maar rechtstreeks afgestemd is op de din-
gen en realiteiten in hun fysische of spirituele werkelijkheid (in hun objec-
tief an-sich). Zo missen we het wezenlijke ‘betekenis-zijn’ van het gegeven.
Natuurlijkerwijs kijken wij over de — dan anoniem blijvende - verrichtingen
heen waardoor we de intentionele data beseffen; onze aandacht gaat gera-
deaus door de verrichtingen (cogitationes) naar de inhoud van de bewuste

298

Inkijk-exemplaar © 2/17



SAMENVATTING DOOR DR. H.L.M. K. VAN BREDA, 0.F.M.

realiteiten zelf. Bezinning leert dat het bewuste als bewust (cogitatum qua
cogitatum) in de kern van intentionele aard is; dat het betekenende betekenis
is en dat het enkel in een actief bewustzijn gevat wordt. Zij kan omschreven
worden als de methodische bewerking waardoor we het bewuste gegeven
vanuit de natuurlijke geesteshouding zien (dingen, werkelijkheden, enz.) tot
zijn wezenlijke aard (zu den Sachen selbst), d.i. tot een betekenend intentioneel

gegeven wordt teruggevoerd of heidgi gze herleiding zal duidelijk wor-

wezenlijke inhoud (de zg. statische intentionele analyse). Dit gegeven kan al
als zuiver cogitatum of EINEEPESENONNENNENEEE omdat het nu alleen
nog maar als intentioneel gegeven (als betekenis-voor-mij) behouden blijft.
Dit is onzuiver te noemen omdat de eigenlijke betekenis van het geheel,
(wereld- horizont) van de delen (afzonderlijke cogitata), duidelijk en expli-
ciet bewust zijn. Het gaat nu om de verschillende intentionele inhouden
(noémata) en de handelingen waarin zij bewust worden (noétische acten)

R RD: tOtcen Ao Oenidake . Daa
ging die ook anders had kunnen uitvallen.
2 ZIE 00K: Max Scheler en N. Hartmann; M. Storme (red.), E. de Bruyne’s Ethiek, esthetiek en cultuurfilosofie,
Brussel 2004 en S. Strasser, Het zielsbegrip in de metaphysische en in de empirische psychologie, Leuven 1950.

299



BIJLAGE 26 DE FENOMENOLOGISCHE METHODE

C- HET DERDE NIVEAU is reductie van het intentionele gegeven tot de inten-
tioneel oorspronkelijke fenomenen (de zg. genetische intentionele analyse).
Het statisch intentioneel onderzoek openbaart dat de gegevens, die wij in
en door de reflectie terugvinden, geen oorspronkelijke cogitata en cogita-
tiones zijn. Zij veronderstellen andere, meer originele fenomenen en acten,
waaruit zij zin en betekenis trokken. Intentionele data volledig begrijpen
sluit echter het begrip in van de zinvolle elementen, die er in samengevat
zijn, en die er door vobrondersteld worden. Wat door dit inzicht noodzake-
lijk wordyt, is te omschrijven als de herleiding van het intentioneel afgeleide
(fundierte) naar het intentioneel oorspronkelijke (fundierende). Het beoog-
de resultaat is hier: de reconstructie van de intentionele geschiedenis van het
bewustzijn, en de reductie van de betekenissen tot hun betekenisvolle oor-
sprong (Ur-Gegebenheit). De concrete grondslag die de genetische analyse
mogelijk maakt is: de afgeleide en dus logisch latere cogitata en cogitationes
dragen in hun zinvolle betekenis sporen van de logisch eerdere fenomenen,
waaruit zij ontstonden waartoe zij herleid kunnen worden. De intentionele
geschiedenis van het bewustzijn kan als het ware uit de intentioneel afgelei-
de data afgelezen worden. De wijsgerige grondslag en de concrete uitbouw
van de fenomenologische methode van Husserl zijn geenszins in tegen-
spraak met de grondbeginselen van de Philosophia Perennis, de eeuwigdu-
rende wijsheid en kan principieel universeel worden ingezet als leerschool.X

1 FREIBURG IM BREISGAU, APRIL 1938. Edmund Husserl overlijdt in nazi-Duitsland zonder dat zijn
handanlegende Arbeit in veiligheid gebracht is. Zijn echtgenote Malvine zoekt naar een oplossing.
In Leuven werkt Herman van Breda op dat moment aan een proefschrift over het ongepubliceerde
werk van Husserl. Hij besluit naar Freiburg te gaan om bij de weduwe Husserl thuis de handschrif-
ten te bestuderen. Husserl had er zelf naar verwezen: ‘Wie de fenomenologie wil begrijpen, kan niet
zonder de manuscripten’. In Freiburg beseft Van Breda dat het archief moet worden gered om ont-
sloten te kunnen worden. Het gaat om teksten in Gabelsberger-Kurzschrift verdeeld over drie hutkof-
fers. Van Breda ontvangt na de oorlog een eredoctoraat in de wijsbegeerte in Freiburg en het Bundes-
verdienstkreuz.
In 1950 verschijnt het eerste deel van de 6.w., de Husserliana (z1E blz. 314). Malvine krijgt het boek nog
te zien. Een paar maanden later sterft zij op go-jarige leeftijd. Tot zijn dood in 1974 was Van Breda
directeur van Het Husserl-Archief aan het Hoger Instituut voor Wijsbegeerte van de ku Leuven.
VGL. H. L. van Breda, Husserl et la pensée moderne; Husserl und das Denken der Neuzeit, Den Haag 1959, Van
Breda en Thomas Vongehr Geschichte des Husserl-Archivs, Dordrecht 2007 en KEo 1954, dl. 111 pp. 351-
353.

300

Inkijk-exemplaar © 2/17



FENOMENOLOGIE EN PEDAGOGIEK

De fenomenoloog wil de zaken weergeven zoals zij zich voordoen en
begint met het beschrijven als voorbereiding op de begripsvorming. Gedul-
dig en onbevangen wordt het ‘ding’ beschouwt tot het zich in zijn structu-
rele verhoudingen openbaart. Het is dan nog niet zeker of er algemene oor-
delen geveld kunnen worden en welke conclusies mogelijk zijn. Plaats-
bepaling en vaststellen van het essentiéle zijn de eerste fase van dit intui-

tieve onderzoek dat zich richt op en’ is (intelligibiliteit). Bij slor-

menologische methode i sychische acten (Hus-
serl), zij was in wezen «eg i eten zien dat door een

correct en volledig bescho zich over het algemeen
in hun ware gestalten als ge De methode gaf de peda-
gogiek de mogelijkheid te verZ® oeding is een oorspronke-

lijk en werkelijk verschijnsel dat essentieel en integrerend deel uitmaakt van
elke samenleving. Los iniSmisrgensssesimiiep vruchtbare wijze de
wending naar de descriptie in de pedagogiek gesteund. Het was de verdien-
ste van H.Riimke, M.J. Langeveld, J. Linschoten c.s. dat zij de fenomenolo-
gische methode introduceerden.? Het is de verdienste van Damiaan Denys,
Mattias Desmet, fam. Kohnstamm, Paul Verhaeghe e.v.a. dat zij de fenome-
nologie niet zozeer als panacee, maar als systemische methode inzetten om

.): Den gesamten Organismus betreffend. sysTEMA (Gr.-Lat.): stelsel, werkwijze binnen een

OMDICX — SYDICCL & 01110€Ving, 11 Oorgaq a1 DEIANo D euodi Ch CCIpeadoooier =

4 Zu-den-Sachen is bij Husserl de eis de phenomena tot toetssteen van uitspraken te maken; geen data,
de wezenlijke kenmerken, essentia door Wesensschau verkregen, en in die zin empirische gegevenheden.

301



BIJLAGE 27 FENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE

ENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE is het domein van filo-
Fsofische werken over literatuur en literair-theoretische en -kritische
studies die hun inspiratie vinden in de fenomenologie van Husserl c.s. Het
is minder een leer en meer een benaderingswijze. De verschillende filo-
sofen reageren tegen het reductionisme dat vanuit de positieve weten-
schappen de humaniora binnendringt. Vandaar Husserls belangrijke
eis ‘zu den Sacher’. Via de fenomenologische reductie (het tussen haak-
jes plaatsen van de psychofysische werkelijkheid om zich als een neutraal
observator op te stellen) beoogt hij een zekere objectiviteit. Kenmerkend
is de gedachte dat je met het bewustzijn kunt doordringen tot de essentie
van de verschijnselen (eidetische reductie). Het belang van het bewustzijn
wordt gerelativeerd door Heidegger, Sartre en Merleau-Ponty, die de mens
beschrijven als Dasein, als in-de-wereld-zijn. Bewustzijn wordt verruimd
tot existentie.
Heidegger peilt in Der Ursprung des Kunstwerks (1935) het wezen van het
kunstwerk dat de essentie van de dingen onthult waardoor waarheid, in
de zin van onverborgenheid, ontstaat. Later werd hij gefacineerd door o.m.
teksten van Holderlin en Rilke. Volgens Heidegger bevindt de dichter zich
in een bevoorrechte positie. Hij wordt a.h.w. door de bliksemflits van het
Zijn getroffen zodat hij de goden en de zijnden een naam kan geven.
Sartre schrijftin I’ Imaginaire (1940) over de status van het literaire werk,
over de eigen aard van de esthetische beleving en de paradox van de auteur.
Qu’ est-ce que la littérature (1947) is een rondvragerij over schrijverij.
Husserl wordt het sterkst verwoord bij Roman Ingarden in het twee-
luik Das literarische Kunstwerk (1931) en Vom Erkennen des literarischen
Kunstwerkes (1968). Eerst beschrijft hij het wezen van het literaire werk
alsintentioneel object. Het literaire werk ziet hij als een geheel van hetero-
gene lagen (klank, betekenis, quasi-werkelijkheid, voorstellingen, meta-
fysische idee) die harmonisch op elkaar afgestemd zijn. Als tweede behan-
delt hij de subjectieve pool: de inbreng van de lezer bij het concretiseren
van het literaire werk. De inzichten van Ingarden waren van belang voor
het receptieonderzoek.!

1 Lat. recipere = ontvangen.

302

Inkijk-exemplaar © 2/17



FENOMENOLOGISCHE HERMENEUTIEK

Het existentialismestimuleerde hermeneutiek en de tekstinterpretatie.l
Onder deze invloed kwam de Werkinterpretation in zwang met o.m. Stai-
ger, Spoerri, Pfeiffer.? Kunst wordt door hen beschouwd als een boodschap
die het menselijke Dasein gestalte geeft en de wereld ontsluit. Veel aandacht
krijgt de stijl, die in harmonie met de inhoud het kunstwerk tot eenheid
brengt. De Geistesgeschichte beperkte zich tot het inhoudelijke.?

De fenomenologie stimuleerdegg aiL Bachelard de Nouvelle Criti-
hillende beelden en tek-

oeit dan een conglome-

que. Vanuit de verwonderingfssocieert hij vé

sten. Uit die ‘verwante’ beg
raat van beelden dat lich ijk gekozen beeld. Een
e beelden die herhaal-

omplexe de Swinburne’

typische verbinding van ¢
delijk opduikt noemt hij ‘d
naar een verbinding van mo

1 FENOMENOLOGISCHE HERMENEUTIEK, u1tgewer kt door H.-G. Gadarner, is meer een gesprek met de
tekst dan het reproduceren ¢ e er) tekent ook het waarnemen
zodat volkomen begrijpen o 2 ofdt in de ‘horizonversmelting’

van verleden en heden kan de historische afstand overbruggen. De geschiedenis en uitwerking van

vooroordelen noemt hij Wirkungsgeschichte. Dit dynamische gebeuren is vergelijkbaar met het perspec-
tivisme dat pleit voor een interpretatieleer die de ontwikkelingsgang van de betekenis in haar verkla-
ring opneemt. De fenomenologische hermeneutiek heeft een reéle invloed op de zg. receptie-esthe-
tica (VGL. De actualiteit van het schone, Meppel 1993). Vanaf 1975 werkte Hans Gadamer samen met Jan

Broekman en Bernhard Waldenfels aan Phdnomenologie und Marxismus, Frankfurt a. M. 1977-"79.

uitse literaire krigialfi jaren 1930-195 als autonoom geheel he

nzek Fenomeno]ogle en 11teratuurstud1e in Spiegel der Letteren 1976, p.137-152, Fenomenologie en litera-
tuurstudie; invloed op de literaire theorie en -kritick, Leuven 1975. W. Ray, Literary Meaning. From phenome-
nology to deconstruction, 1984. VGL OOK: psychokritiek, analyse en interpretatie vanuit de psychoanalyse.

303



BIJLAGE 27 FENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE

MPATHIE, inlevingsvermogen, is het zich-invoelen in anderen, het

zichin anderen verplaatsen om hun houding en reacties te begrijpen. De
idee komt van Rudolf Lotze (Mikrokosmus, 1858). Hij beschrijft hoe iemand
zich in die mate in iets of in de ander kan invoelen zodat de beschouwer
onbewust gelijkaardige fysieke gewaarwordingen ervaart als gesuggereerd
worden door het aanschouwde. Zo kan al lezend inleving tot stand komen.
Ervaart de lezer bevestiging van de gevoelens en aard van een personage, dan
is er sprake van gevoelsmatige identificatie. Bij Einfiihlung en sympathie gaat
de lezer volledig op in het lezen en is zich dan niet bewust van het proces.

omschrijft reflectie of distantie. Er is een kritische afstand tussen werk en

lezer. Je weet dat je leest en beziet de tekst rationeel en relativerend. Beide
houdingen, die lezenderwijs in een wisselende dosering terzelfder tijd aan-
wezig zijn, worden ‘geconditioneerd’ door de aard van de tekst. Zo kan een
in het nu verteld ik-verhaal eerder leiden tot ‘inleving’ dan een hij/zij-ver-
haal, gebracht door een voice-over.!
Gaston Bachelard (1884-1962) voerde een krachtig pleidooi voor de filo-
sofische doordenking van de resultaten van de natuurwetenschap en drong
ook aan op bewustwording van de ontologische? betekenis van de poétische
verbeelding, die onherleidbaar is tot het zuivere begrip. In zijn latere wer-
ken treedt, ook onder invloed van her surrealisme, verwantschap met her
psychoanalytisch denken aan het licht. Bachelards verdienste ligt vooral in
de erkenning van een meervoudige benaderings- of uitdrukkingswijze van
de werkelijkheid (wiskundig-experimenteel, begrippelijk, beeldend) en het
dichterlijk-wijsgerig gebruik van de aardse symbolen (aarde, water, lucht
en vuur).3 ‘Het oog is een kleine menselijke zon die zijn licht werpt op de
wereld in een verlangen om helder te zien’.4

Bachelard was een van de leermeesters van Michel Foucault.

1 vGL: W. Worringer, Abstraktion und Einfiihlung, 1964

N

ONTOLOGISME fil. Rationele kennis komt voort uit de aangeboren of acuut gekende idee van het zijn.

3 LITERATUUR: G. Bachelard, La poétique de U'espace 1957 - The Poetics of Reverie; Childhood, Language and the
Cosmos 1971; G. Lafrance, Gaston Bachelard 1987; M. Tyles, Bachelard; Science and Objectivity 1984.

4 Lloeil est un petit soleil humain qui projette sa lumiere sur Uobjet regardé, bien regardé dans une volonté de voir clai-

rement. BRON: La poétique de la réverie.

304

Inkijk-exemplaar © 2/17



ROMAN INGARDEN — GASTON BACHELARD

Gaston Bachelard groeide tijdens zijn leven uit tot een profetische figuur.
Zijn voorkomen en levensgeschiedenis zijn hiervoor verantwoordelijk. Hij
begon zijn loopbaan bij de PTT en onderbrak die werkzaamheden om te stu-
deren. Hij kwam in het onderwijs terecht en doceerde wetenschapsfiloso-
fie. Hij werd hoogleraar aan de Sorbonne en ontving in 1961 de Grand Prix
National des Lettres. Een heldere omschruvmg van fenomenologie en feno-

menologische methode vinden gtigue de la réverie:

‘De bedoeling van de metho van een onderwerp aan
het licht te brengen dat ver, sche beelden. Dit besef,
dat de moderne fenomendglibgie j van de psyche wil toe-

voegen, lijkt een blijuendy ] nen aan beelden van
vaak twijfelachtige objecti@itei oorbijgaande aqlitl. Door een stelselma-

proberen te communiceren meQget vertrouwgdPlrustzijin van de dichter’:

Bachelard wijst op het belang van het bewustzijn. Door een bewuste reflec-
tie zal de lezer probereriEEmEpERESENNESNSENEN 22 de viuchtige poé-
tische beelden, die op hun beurt ontstaan zijn in het scheppend bewustzijn
van de dichter. Door die gedwongen terugkeer naar zichzelf krijgt de lezer
een inzicht in de beelden en schept hij een communicatiemogelijkheid met
de dichter. Bachelard benadrukt de relatie tussen lezer en beeld. Het beeld is

het beeld zoals het aan ml] verschijnt, de dichter is de dichter zoals die zich

Deze eis tot actieve meaewerEing wor!t regeimatig EerEaa'!.l

1 La poétique de la réverie Parijs 1971 p. 1. De brontekst is afgedrukt op blz. 348.

2 VGL: R. Ghesquiere Spiegel der Letteren, jg. 18,1976 p.15-35.

305



BIJLAGE 27 FENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE

Invoelend verstaan (Einfiihlung) is een kenvorm van de intersubjectivi-
teit.! Om zuiver te beschrijven hoe de ander zich aan mij voordoet, ontdoet
Husserl de spontane beleving van alles wat kritiekloos van de ander al in
mijn bewustzijn is geslopen (epoche). De vraag is dan: hoe leer ik de ander
kennen nu ik ben teruggedreven in het eigene? Waar komt de ander bij mij
binnen? Husserl antwoordt: de weg waarlangs ik de ander ken, is mijn licha-
melijkheid. Ik neem ‘daar’ een bezield lichaam waar, dat ik door associatie en
analogie versta zoals mijn eigen lichaam ‘hier’. Daarvoor is nodig, datik mijn
lichaam niet alleen heb ervaren als plaats waar ik leef (Leib), maar ook als
ding-in-de-wereld (Kérper). Wanneer ik mijn lichaam ook begrijp als ding-
in-de-wereld, kan ik, door analogie, pas het lichaam-ding ‘daar’ begrijpen
als plaats waar de ander leeft — zoals ik. Er vindt ‘samenvallen op afstand’
plaats.2 De ander is mij aanwezig in de modus van het alsof ik bij de ander
aanwezig ben alsof ik het zelf ben die daar is. Is deze ‘paring’3 voltrokken, dan
ontvouwt de wezenlijke herkenning zich inhoudelijk langs de gebarenlijn
waarin de ander zichzelf uitdrukt (ib.144). ‘Precies zoals mijn bewustzijn-
sinnerlijk zich in mijn lichamelijk functioneren en lichaamstaal uitdrukt, zo
gaat dat ook met het andere ik, het alter-ego’.# Zichzelf uitdrukken hoort bjj
de regionen van ‘hun geestelijk leven, denken, voelen, verlangen, doen en
laten enz.’.5 Einfithlung is het verstehen van de actinnerlijkheid van de ander
(tb.164). Daarbij wordt een versmelting van de lichamen in het alsof over-
schreden. Want iemand die een persoon ziet, ‘vat eigenlijk niet de werke-
lijkheid van het lichaam, wanneer hij de persoon vat die zich erin uitdrukt’
(ib.244). Einfihlung is zich instellen op ‘een geestelijk zijn dat het zintuig-
lijke wezenlijk insluit; en toch ook weer niet insluit als deel, zoals een fysiek
deel van een ander fysiek gegeven’ (ib.239). Een lichamelijke gestalte waar-
nemend, ‘voel ik een ik-subject met alles wat daarbij hoort’ (ib.164).

1 Husserl ontwikkelt zijn gedachten over Einfiihlung vooral in Ideen 1 en 11 en Cartesianische Mediationen.
Voor een overzicht zie W. Marx, Die Phdnomenologie Edmund Husserls, Miinchen 1987, p. 83-94.

2 E.Husserl, Zur Phanomenologie der intersubjektivitit 11 (HUA x1v), Den Haag 1973, p.531.

3 E.Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige (HUA 1), Den Haag 1950, p.142.

4 K.Lembeck, Einfiihrung in die phanomenologische Philosophie, Darmstadt 1994 p. 65.

5 E.Husserl, Ideen zu einer reinen Phdanomenologie und phinomenologische Philosophie 11 (HUA Iv), p. 235.

306

Inkijk-exemplaar © 2/17



HET INVOELEN: BELEVING DOOR FENOMENOLOGISCHE INVOELING

De Einfiihlung maakt contact met ‘iets dat zich door het medium van de li-
chaamsverschijning heen voltrekt en deze wezenlijk in zich sluit’ (ib.240).
Vanuit dit ‘psychisch fluidum’ (ib.238) worden gebaren, karaktertrekken
kortom: de zin verstaan. ‘Invoeling in anderen is een wijze van verstehen die
precies de zin verstaat: het lichaam in zijn zin omsluit en in de eenheid van
zin die het lichaam dragen moet’ (ib.244). We zien hoe Husserl via subtiele

verschuivingen tot de kern van dg g t: via het lichaam-ding bij het

lichamelijk-in-de wereld-zijg#*1a het lichameNgk-in-de-wereld-zijn bij de

stijl; via de stijl bij de zin d len, gebaren etc. draagt;
via de zin bij de actinnerljj n van de ander.

De fenomenologische [llena n de ene pool van de
verstandigheid (froneésis): ing. Zij vormt ‘het oog
van de ervaring’. De andere e omvorming (theoria),

pool wordt het meest gewaarborgd door het dialogisch denken, dat de inwer-
king van hetjij op het iINIIpESINDETEONSREEE de alteriteit! was een
antwoord op de ervaring van W.0.1 (etnocentrisme, verabsoluteerde autono-
mie, nationalisme). Deze oriéntatie werd versterkt door de ervaringen van
w.0.11, die doorwerken in het ceuvre van Levinas (Altérité et transcendance
1995). Na enkele aanzetten in de 19e eeuw (Schleiermacher c.s.) en de ont-
wikkeling van fenomenologische motieven als intersubjectiviteit, sym- en

2 H. Schrey, Dialogisches Denken, Darmstadt 19832, p.1-51.1-51.

3 VGL: H. Herrigel, Das neue Denken, 1928; F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlijn 1937, p. 373-398.
4 M. Buber, Ich und Du, K6ln 1966, p.34; IkenJij, Utrecht 1998, p.16.

5 VGL: Kees Waaijman, Spiritualiteit; vormen, grondslagen, methoden, Kampen 2000 DL. I1 HFST. V § 2.

307



BIJLAGE 27 FENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE

Gaston Bachelard heeft laten zien dat in een schriftloze cultuur de mens
zijn kennis van de wereld uitdrukt in termen die ontleend zijn aan de men-
selijke bestaanswijze. Tot diep in de achttiende eeuw heeft de beginnende
natuurwetenschap gebruik gemaakt van wat hij noemt een ‘antropomorfe,
animistische’ terminologie. Overal zag men ‘leven’ en chemische processen
werden dus geformuleerd in biologische termen.!

Het begrip ziekte werd toegepast op de materiéle wereld (ib.156). De alche-
mie is een voorbeeld van zo’n onbewuste vermenselijking. Daarom was de
Bijbel een handboek in de laboratoria der alchemisten; want daar zijn het
lood, het goud, het leem, de aarde en het zout nog de deugden en ondeug-
den der mensen (ib.53). De materie leidt nog niet tot ‘kalme objectiviteit’, de
mens gaat op de interessante fenomenen van de materie af met al zijn ver-
langens, met al zijn passies, met heel zijn ziel (ib.54). Goud, edelstenen en ook
fecalién zijn nog dragers van onbewuste menselijke waarden en onwaarden.
De elektriciteit is een seksueel beginsel. Daarom geloofden sommigen dat
een eunuch niet in staat was om te fungeren als geleider van een elektrische
stroom. Van Swinden zei in 1785 dat hij deze mening niet terug gezien had
in zijn proeven met gecastreerde honden en met kapoenen (ib.200).2 Men
sprak van galvanische liefde en van elektrische kus (ib.261). De elektriciteit
had seksuele betekenis omdat ze zo geheimzinnig was; zij werd geacht sek-
suele ‘kwalen’ te kunnen verhelpen.

Een andere auteur schreef in 1782: ‘Elektrische vloeistof is voor planten wat
liefde is voor fijngevoelige wezens’ (ib.202).

Bachelard besluit dan ook, dat het moderne objectief-wetenschappelijke
denken een psychoanalyse vraagt van onze kennis, een blootleggen en
onderkennen van de onbewuste waardenbepalingen die eeuwen lang zo’'n
grote invloed hebben gehad (ib.137).3

1 LaFormation de lesprit scientifique; Contribution a une psychanalyse de la connaissance objective, Parijs 1957 p.161.

2 Jean Henri van Swinden (1746-1823), hoogleraar natuurkunde, (bespiegelende ) wijsbegeerte, rede-
neerkunst en wijsbegeerte aan de Academia Franckerensis en laternatuur-, wis- en sterrenkunde aan het
Athenaeum Illustre in Amsterdam waar hij ook maatschappelijk actief was.

3 ZIE OOK: Risico’s van onzuivere waarneming (fenomenologische antropologie) op blz.60 en Fortmann
1974, HFST. 32 § 3 p. 417.

308

Inkijk-exemplaar © 2/17



DIALOGISME

Jan Hendrik van den Berg werd door Bachelard als een geestverwant
beschouwd.! Beiden zien en ervaren dichters en kunstenaars als geboren
fenomenologen die hen, als wetenschappers, het authentieke en wezen-
lijke in en van de dingen laten zien en ruimte voor het wonderbaarlijke vrij
maken. Het wezen, de geest en ziel van de dingen - of hoe dan ook, daar
komt het uiteindelijk op aan. Het wordt zichtbaar wat ogenschijnlijk alleen

aards is, zoals in het verhaal van herinnering van het meertje

met de grote zwarte salama
Het was niet-aards. Het gi
aards. Het was onmiskenb
Deze herinnering, verteld s, maakt Van den Berg

milder en minder pessim beoefende metabletica

‘wenk van boven’, het numen zien. Hier manifesteert zich het numineuze dat
zich van de menselijkenmsiijisnsismndemsssisam « is mogelijk van het
wonderbaarlijke getuige te zijn: ‘Dat is mogelijk. Als we willen: moeiteloos.
Maar wij willen niet. We kunnen ook niet’.5

We zijn in de roes van de intellectuele ascese, van dat eigenaardige cartesi-
anisme dat over de mens spreekt in termen van een uitgebreid ding. ‘Het is
wachten geboden’, zo besluit Van den Bergzijn kleine insectenboek, ‘tot zich

enoemt die

fascineert en doet huiveren.

an den Berg, De kop van de bromylies: Een metabletische studie, Nijmegen 2001, p. 46.
W. " ’ 5

LIT.: Frederik van Eeden De kleine Johannes 1887; Kenneth Grahame De wind in de wilgen 1908
DIAL0GOs (Gr.) = gesprek, samenspraak. Literaire, religicuze, muzikale, politieke, wetenschappelijke en pictu-
rale teksten vormen alzo met schriftloze beelden het weefsel dat het BOEK DER CULTUUR is.

309



BIJLAGE 27 FENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE

Alfred Schiitz legde een verbinding tussen de grondgedachten van de
fenomenologie en Max Weber’s hypothese over het subjectieve karakter
van de zinverlening en leverde zo een bijdrage voor het begrippenkader van
de humaniora. In Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt (1932), On Multi-
ple Realities (1945) en Symbol, Reality and Society (1955) stelde hij het pro-
bleem van het werkelijkheidsbeleven aan de orde. In Multiple Realities gaat
Schiitz uit van de analyse van het werkelijkheidsbesef door William James!.
Voor James was het begrip ‘werkelijk’ overbodig, omdat het over subjectieve
kwesties gaat. Er zijn talloze werkelijkheden (sub-universes): de wereld van
dezintuigen, fysische objecten (paramount reality), de wereld van de weten-
schap, van de stamidolen, de vele werelden van individuele opinies en die
van de krankzinnigen. ‘Elke wereld is werkelijkheid op zijn eigen manier’.
Schiitz spreekt liever over ‘afgepaalde gebieden van zingeving’, finite pro-
vinces of meaning.? De veelvoudigheid van de werkelijkheid berust immers
niet op een ontologische structuur, maar op de betekenissen die onze erva-
ringen hebben. Een bepaalde groep ervaringen vormt een afgepaald gebied
van zingeving wanneer ze alle door een bepaalde cognitieve stijl gekenmerkt
worden en zo met elkaar consistent zijn, maar niet met die van een ander
zingevingsgebied. Zo is er de wereld van droom en verbeelding, van de
kunst, de wereld van de religieuze ervaring, het spel en die van het dagelijks
leven3. De cognitieve stijl, die voor de laatstgenoemde specifiek is, wordt
gekenmerkt door waakbewustzijn, een planmatige gerichtheid, een speci-
fieke tijdsbeleving (standard time of kloktijd). Zo heeft elk zingevingsgebied
een eigen werkelijkheidskarakter.

De cognitieve stijlen, die specifiek zijn voor de diverse zingevingsgebieden,
verschillen van elkaar in bewustzijnsspanning.

1 Principles of psychology (1890) New York 1950 p.p. 283-322.

2 OnMultiple Realities in Philosophy and Phenomenological Research 1945, International Phenomenologi-
cal Society, Providence Rhode Island p. 230.

3 ‘Dewereld van het dagelijks leven’, ‘de alledaagse wereld’, ‘de wereld van het gezond verstand’ zijn
verschillende uitdrukkingen voor wat Husserl de intersubjectieve wereld noemde. Schiitz’ analyse van
de sociale werkelijkheid stond van het begin af aan onder Husser!’s invloed. Toen hij een exemplaar
van zijn in 1932 verschenen hoofdwerk aan Husserl gestuurd had, nodigde deze hem uit naar Frei-
burg te komen om zijn medewerker te worden.

310

Inkijk-exemplaar © 2/17



FENOMENOLOGISCHE ANTROPOLOGIE VAN HET WERKELIJKHEIDSBESEF

Schiitz refereert hier aan de filosofie van Henri Bergson: dat ons bewuste
leven een onbepaald aantal niveaus vertoont, een continuiim, met aan het
ene uiteinde het niveau van actie en aan het andere dat van de droom.!

1 TERZIJDE: In 1859, in Bergson’s en Husserl’s geboortejaar kwam Darwins On the origin of species en
Marx’ Zur Kritik der politischen Okonomie uit. Bergson en Husserl reageren vanuit verschillende uit-

gangspunten op de veranderingen van de Europesegeest door de uitwerking van Darwins theorie.

Een filosofisch effect van de evolutiethg ving van de cartesiaanse en de kanti-
aanse traditie naar een benadering dg n van het bewustzijn: de menselijke
geest met zijn cognitief gedrag is ent dat helpt om zich aan te pas-
sen aan de omgeving om te ovey . i Ml emingen werd beperkt tot het

herstellen en behouden van het i door externe stimuverd verstoord. Ons conceptu-

ebben verworven in abstracte

eel vermogen heeft tot doel de 1 e vanuit ervaringe;

zelf en het beeld ervan in de mensel@ geest, wordt afgeschal tot metafysisch bijgeloof. Afgere-
kend wordt met het onderscheid tussen Setgmabiike cn C activiteiten, tussen de binnen- en bui-
tenwereld. — Deze standpunten, die ook door de empiriocritici — vooral door Avenarius™ en Mach
werden gesteund, leidden th de traditionele metafysica
en reduceerden epistemologische vraagstukken tot onzin. De uitkomst was een onbeperkt relativis-
tisch, pragmatisch kennisconcept in lijn met de verdiensten van cognitieve handelingen.

EDMUND HUSSERL reageerde op de twijfelachtige resultaten van de biobenadering door op de onver-
mijdelijke vicieuze cirkel van het radicale relativisme te wijzen. De verdedigers ervan beklemtonen
dat ‘waarheid’ slechts een aspect van biologisch functioneel gedrag is, maar zij baseren hun argumen-
ten op wetenschappelijke bevindingen die ze als waar in de normale betekenis aanvaarden. Zij zoe-
ken een ervaring die van abstracte conceptuele toevoegingen is gezuiverd. Toch moeten zij deze

a

ab en gebruiken org en wat wel g ick zuivere ervaring i

mechanische eliminatie van de onaangepasten: het is een uiting van creatieve energie. Hoewel de
menselijke geest het werk is van de biologische evolutie, is de evolutie zelf het werk van de geest.
VERGELIJK: Leszek Kolakowski, Bergson Kampen 3003, p. 23.

311



BIJLAGE 27 FENOMENOLOGISCHE LITERATUURSTUDIE

Elk niveau heeft een eigen bewustzijnsspanning. Volgens Bergson zijn die
verschillende gradaties een functie van aandacht voor de werkelijkheid en
haar eisen. Attention a lavieis het fundamentele reguleringsprincipe van ons
bewuste leven. Het alledaagse leven overtreft alle andere werelden in wer-
kelijkheidskarakter. Het is de fysieke wereld zoals mijn lichaam. De kern van
ons werkelijkheidsbesef ligt immers in het kunnen manipuleren van objec-
ten die weerstand bieden. Het meest werkelijk zijn de zaken en mensen in
mijn buurt. Tk deel deze wereld met gelijkgestemden. Die wereld behoort
primair tot het heden en omvat ook datgene wat ooit binnen mijn bereik lag
—en de toekomst, voorzover die binnen bereik kan komen. Daarvan is weer
het werkelijkst wat nu onder bereik is van anderen en dus ook door mij kan
worden gemanipuleerd als ik hun plaats kan innemen. Zo is de hele sociale
wereld een wereld die in principe binnen mijn bereik ligt en dus mijn wer-
kelijkheid is. Het profane leven is het archetype van onze werkelijkheidser-
varing en bewijst voortdurend haar geldigheid en werkelijkheid. Het is in
onze ogen de natuurlijke werkelijkheid, alle andere zingevingsgebieden zijn
modificaties daarvan. Dit idee verliest pas zijn natuurlijke vanzelfsprekend-
heid als we met een schok de begrenzingen van de gewone werkelijkheid
ervaren, er door heen breken en er een ander zingevingsgebied werkelijk-
heidskarakter aan toekennen. Zulke schokervaringen zijn bv. de innerlijke
transformatie die we ondergaan als in de schouwburg het doek opengaat of
in de bioscoop de film uit is. Of als we bij een schilderij onze aandacht laten
bepalen door wat binnen de lijst te zien is; zo ook bij de religieuze ervaring.

Omdat zij met anderen gedeeld wordt, is mijn wereld van meet af aan een
intersubjectieve werkelijkheid.! De wereld van het dagelijks leven bestaat
niet slechts uit fysieke objecten, feiten en gebeurtenissen, maar omvat
ook een referentiesysteem, waardoor de fysieke objecten en gebeurtenis-
sen tot sociaal-culturele objecten en gebeurtenissen worden (ib.p.340). Ik
bevind mij steeds binnen een historisch gegeven wereld, die als natuur en
als cultuur bestond voor en na mij zal blijven bestaan. Zou iemand zich in
een onbekende wereld bevinden, zonder ooit contact te hebben gehad met

1 Alfred Schiitz, Symbol, reality and society in 14th Conference on Science, Philosophy and Religion in
Their Relation to the Democratic Way of Life, Harvard University, 1954 (1955) p. 312.

312

Inkijk-exemplaar © 2/17



WIJSGERIGE ANTROPOLOGIE VAN HET WERKELIJKSBESEF

anderen, dan zou hij de wereld binnen zijn bereik nog helemaal in kaart moeten
gaan brengen. Maar feitelijk bevindtieder mens zich in een omgeving die ook in
kaart gebrachtis door anderen en van betekenissen is voorzien. Bij het waarne-
men en interpreteren van de omgeving steunen we, zonder verder nadenken,
op deze sociaal-culturele referentieschema’s.

Alfred Schiitz noemt dit, in navolging van Husser], de natuurlijke attitude.

Zolang dit werkt en ons waarneza adelen resultaten oplevert, draagt

deze alledaagse, sociaal-culyg€le wereld metQmar objecten en betekenissen
een, vanzelfsprekend karal Nk beschouw het als vanzelf-
sprekend, dat objecten, f iflimijn sociale omgeving op

een bepaalde wijze word b ook ik en mijn buurman

municeren, de ander hetzelfde bedoelt als hij een bepaalde linguistische vorm
gebruikt. We hebben d igeenmanisisimgieme ij{clcn aan de werkelijk-
heid. Zoals men in de fenomenologie de epoché kent, de methodische twijfel,
waarbij het geloof in de werkelijkheid van de wereld wordt opgeschort, zo kent
de natuurlijke attitude ook een epoché: het opschorten van de twijfel.!

schapsbeoefening en probeerde eenheid te brengen in de diverse wetenschappen. Hij actualiseerde het

CIN D c chn DO e cn 1code daarmec de pg d0 NeC Q07SCl] DO 1) - onde OCcht de MOoc-

buitenwereld (de werkelijkheid) en de binnenwereld (het ik en de gewaarwordingen).
E. Mach, Fundamentals of the Theory of Movement Perception, 2001 (oorspr. 1875); F. Brentano, Uber Ernst Machs
‘Erkenntnis und Irrtum’, 1988.

313



BIJLAGE 28 ONTWIKKELING VAN DE BEGRIPPEN OBJECT & SUBJECT

O BJECT heeftals predicaat, samen met subject, een lange geschiedenis. In de
scholastiek, die alle vraagstukken rondom kennis ontologisch beschouwt,
d.w.z. als verhoudingen binnen het Zijn, betekent subject! het ding als drager van
eigenschappen, terwijl object? het element dat doet kennen in het subject daarvan
is. De doorwerking is nog te vinden bij Spinoza die in de Verhandeling tot verbe-
tering des Verstands spreekt van ‘essentia objectiva’, d.w.z. een wezen voor zover
het gekend wordt. Vooral sinds Kant zijn het object het voorwerp van het kennen
en het subject de kennende geest geworden. Deze terminologische omkering komt
door de wending van het ontologische naar het kritische denken dat uitgaat van de
activiteit van de kennende geest die de zintuigelijke indrukken ordent. Het object
is het werkelijk bestaande voorwerp waarop de kennende activiteit zich richt.
De inhoud richt zich op het daarop betrekkende gedachtebeeld. De voorkritische
periode leerde vooral dat in het kennen ‘de kenner tot op zekere hoogte het gekende
wordt’. Anders gezegd, de ‘werkelijkheid’ wordt door het verstand geabstraheerd.
Immanuel Kant maakte onderscheid tussen objectieve kennis en absolute kennis.
De eerste is voor de mens mogelijk en berust op de verwerking van zintuiglijke
waarnemingen tot een objectief beeld. De tweede zou absolute kennis van het
Ding-an-sich zijn en wordt door Kant voor onmogelijk verklaard.

In de Duitse filosofie na Kant is opnieuw een verandering in het subject-object-
schema opgetreden. In de hedendaagse filosofie is de strijdvraag of de mens object
van wetenschap kan zijn. Is het als object opvatten van de menselijke en geeste-
lijke werkelijkheid niet verminkend? Er klinken steeds meer verwijten dat de toe-
nemende heerschappij over de natuur, waartoe de wetenschap de mens in staat
stelt, tot een verzakelijking en ontmenselijking leidt, waarbij de vrijheid dreigt te
worden miskend en de beschaving zelfs gevaar loopt. Het is niet alleen de feno-
menologie die op de verwevenheid, de dynamiek, en de relatie tussen mens en
werkelijkheid wijst.

Subject betekent als filosofische term oorspronkelijk (en nog in de Scholastiek):
het aan de eigenschappen ten grondslag liggende, de substantie. In de 18e eeuw
krijgt subject de betekenis van het denkende ik dat tegenover zich het object heeft.
In de nieuwere filosofie wordt door Descartes van het denkende subject uitge-
gaan en getracht vandaar uit tot het zijn te komen. Leibniz spreekt van subjectum
ou I'dme méme. Het empirisme van Locke en Hume is gegrond op het psycholo-
gisch subject. Kant voert het begrip van de transcendentale subjectiviteit in als de
(bovenpsychologische) eenheid van het kennende bewustzijn > wereldsubject.?

1 suBJEcT [onderwerp| (Gr.) hupokeimenon, lett. het onder liggende, (Lat. subjectum [liggend onder].
2 OBJECT [voorwerp| (Lat.) obiectum van obicere; OBJECTIE [tegengewerping] (Chr.Lat.) obiectionem.
3 BRON Hendrik J. Pos (1898-1955) in WP 1953.

314

Inkijk-exemplaar © 2/17



SUBJECTCENTRISME — SUBSTANTIE

Subjectcentrisme duidt dit fenomeen aan dat kenmerkend is voor de cultuur,
waarin de mens zich als subject in het sturende en controlerende centrum van
werkelijkheid en geschiedenis plaatst, en elk mogelijk mensbeeld daarop afstemt.
De dominante waarde van deze cultuur is de rationele beheersing van de wereld,
de drager van deze waarde het autonome subject: ‘Maitre et possesseur du monde’,
zoals Descartes het formuleert. Dit subject denkt de wereld als zijn autonome
schepping. Daarmee is het subject tegelijkertijd een kernwaarde van de seculari-
satie. Deze (moderne) cultuur kan i ichten worden beschouwd als het
: die zichzelfin de geschiede-
nis produceert, én als een pogif® i beheren en te beheersen.

Deze mens de natuur goedd ivkingwekkende gedaanten,
en de menselijke communiggfi ij en vrije instemming.!
De totalistische waarheid8a tenschappen om alles

wat de mens is binnen eenfliluma der te kunnen vatten, is
aporetisch.? De ‘mens’ is nam€hij n object van het humani-
ora.3 Als objectbestudeerd, is yerre de door zichzelf onder-
zochte mens na Kant ook de mogtiiigh Waarden van zijn zelfkennis uit

zijn eigen bewustzijn moet putten. Dat bijvoorbeeld elke psychologische theorie

in een metabeweging gepniniEsETessmmEEe (t 2an dat de moderne

mens een ‘empirisch-transcendentaal dubbelwezen’ is.4

Substantie is in de filosofie van Aristoteles de eerste categorie, drager van
een veelheid van eigenschappen die niet zelf van iets anders wordt geprediceerd.
De substantie is de grond van haar werkingen. Ze is ‘zelfstandig’, terwijl de eigen-
schappen ‘inherent’ zijn. In de Inetafysica van Descartes zijn de substanties van
lichaa cert dat God de emge sub-

schijnselen
in de strog

teerd door Henk Oosterling in Aporie, mtermedzalttett en interesse bij Nancy uit de bundel jean -Luc Nancy,
De kunst van het denken Kampen 2007; zIE ook h.l. blz. 359 en 315.

5 wuIT. E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, 1930; z1 ook de voetnoot op blz. 96.

315



10.

11.

12,

13.

14.

15.

16.

17.

BIJLAGE 29 HUSSERLIANA GESAMMELTE WERKE!

Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge. Hrsg. und eingeleitet von Stephan
Strasser. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 1991. XXII + 260 pp.

Die Idee der Phdnomenologic. Vijf Lezingen. Hrsg. und eingeleitet von Walter Biemel.
Nachdruck der 2. erg. Auflage. 1973. XII + 94 pp.

Ideen zu einer reinen Phdanomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Erstes Buch:
Allgemeine Einftihrung in die reine Phinomenologie. In zwei Binder. 1.
Halbband: Text der 1.-3. Auflage; 2. Halbband: Erginzende Texte (1912-1929).
Neu hrsg. von Karl Schuhmann. Nachdruck. 1976. LVII + 706 pp.

Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Zweites
Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution.

Hrsg. von Marly Biemel. Nachdruck. 1991. XX + 426 pp.

Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie. Drittes
Buch: Die Phinomenologie und die Fundamente der Wissenschaften.

Hrsg. von Marly Biemel. Nachdruck. 1971. VI + 166 pp.

Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie. Eine
Einleitung in die phdnomenologische Philosophie.

Hrsg. von Walter Biemel. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 1976. X11 + 558 pp.

Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte.

Hrsg. von Rudolf Boehm. 1956. XXX1V + 460 pp.

Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phdnomenologischen Reduktion.
Hrsg. von Rudolf Boehm. 1959. XLII + 592 pp.

Phdnomenologische Psychologie. Lezingen Sommersemester 1925.

Hrsg. von Walter Biemel. 2. verb. Auflage. 1968. XXVII + 650 pp.

Zur Phdanomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917).

Hrsg. von Rudolf Boehm. Nachdruck der 2. verb. Auflage. 1969. XL1V + 484 pp.
Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (1918-
1926). Hrsg. von Margot Fleischer. 1966. XX1V + 532 pp.

Philosophie der Arithmetik. Mit ergdnzenden Texten (1890-1901).

Hrsg. von Lothar Eley. 1970. XXXX + 586 pp.

Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass.

Erster Teil: 1905-1920. Hrsg. von Iso Kern. 1973. XLVIII + 548 pp.

Zur Phanomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass.

Zweiter Teil: 1921-1928. Hrsg. von Iso Kern. 1973. XXXVI + 624 pp.

Zur Phinomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass.

Dritter Teil: 1929-1935. Hrsg. von Iso Kern. 1973. LXX + 742 pp.

Ding und Raum. Lezingen 1907. Hrsg. von Ulrich Claesges. 1973. XXVIII + 432 pp.

1 REDACTIE: Husserl-Archives, Louvain BE RECHTEN: Springer Science+Business Media Dordrecht NL

316

Inkijk-exemplaar © 2/17



18.

19.

20.

21.

22.
23.

25.

26.

32.

HUSSERLIANA GW

Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft.

Mit erginzenden Texten. Hrsg. von Paul Janssen. 1974. XLVI + 512 pp.

Logische Untersuchungen. ERSTER BAND: Prolegomena zur reinen Logik. Text der 1.
und 2. Aufl. Hrsg. v. Elmar Holenstein. 1975. LIVI + 288 pp. Logische Untersuchungen.
ZWEITER BAND: Untersuchungen zur Phdnomenologie und Theorie der Erkenntnis.

Hrsg. von Ursula Panzer. 1984. 1024 pp. in zwei Binden.

/1. Logische Untersuchungen. Ergdnzungsband. Erster Teil. Entwiirfe zur Umarbeitung der
VL Untersuchung und zur Vorrede fiiiaiieiligge der Logischen Untersuchungen
(Sommer 1913). Hrsg. von Ullg . pp.

/2. Logische Untersuchungen i i Texte fiir die Neufassung der
VL Untersuchung: Zur Phdi Erkenntnis (1893/°94-1921).
Hrsg. von Ullrich Melle,
Studien zur Arithmetik und @ ass (1886-1901).

wirtigungen. Texte aus dem Nachlass

Hrsg. von Eduard Ma%
Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Lezingen 1906/0y.

Hrsg. von Ullrich Melle. 1984. L1I + 554 pp.
Aufsdtze und Vortrige (1911-1921).
Hrsg. von Thomas Nenon und Hans Rainer Sepp. 1987. XX1V + 408 pp.
Vorlesungen iiber Bedeutungslehre. Sommersemester 1908.
Hrsg. von Ursula Panzer. 1987. xxx + 270 pp.
Vortrdge (192244

zu Analysen zur passiven Synthesis.

Hrsg. von Roland Breeur. 2000, XII + 144 pp.

Natur und Geist. Lezingen zomersemester 1927. Hrsg. von Michael Weiler, 2001, LII +
368 pp.

317



33
34-
35
36.
37
38.
39
40.

41.

43

HUSSERLIANA GW

Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein (1917/18).

Hrsg. von Rudolf Bernet und Dieter Lohmar. 2001, LII + 464 pp

Zur phdnomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935).

Hrsg. von Sebastian Luft, 2002, 712 pp

Einleitung in die Philosophie. Lezingen 1922/23.

Hrsg. von Berndt Goossens, 2002, 816 pp.

Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921).

Hrsg. v. Robin D. Rollinger in Verbindung mit Rochus Sowa, 2003, XXXVIII + 240 pp.
Einleitung in dic Ethik. Lezingen zomersemester 1920 und 1924.

Hrsg. von Henning Peucker. 2004, XLV + 502 pp.

Wahrmehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass (1893-1912).

Hrsg. von Thomas Vongehr und Regula Giuliani. 2004, L1I + 550 pp

Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem
Nachlass (1916-1937) Hrsg. von Rochus Sowa. 2008, LXXXII + 962 pp.
Untersuchungen zur Urteilstheorie. Texte aus dem Nachlass (1893-1918)

Hrsg. von Robin D. Rollinger. 2009, L + 517 pp.

Zur Lehre vom Wesen und zur Methode der eidetischen Variation. Texte aus dem
Nachlass (1891-1935).

Hrsg. von Dirk Fonfara. 2012, XLV + 499 pp.

Grenzprobleme der Phdnomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der Instinkte.
Metaphysik. Spdte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908- 1937).

Hrsg. von Rochus Sowa und Thomas Vongehr. 2014, cxv + 665 pp.

/1 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband 1 Verstand und Gegenstand Texte aus
dem Nachlass (1909-1927).

Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 523 pp.

/2 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband 11 Gefithl und Wert Texte aus dem
Nachlass (1896-1925).

Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 258 pp.

/3 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband 111 Wille und Handlung Texte aus dem
Nachlass (1902-1934).

Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 192 pp.

/4 Studien zur Struktur des Bewusstseins: Teilband 1v Textkritischer Anhang.

Hrsg. von Ulrich Melle und Thomas Vongehr. 2020, 535 pp.!

1 HERZIEN 16 december 2020

318

Inkijk-exemplaar © 2/17



HUSSERLIANA MATERIALIEN

1. Edmund Husserl Logik. Lezing 1896.
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2001, XVIII + 332 pp.

2. Edmund Husserl Logiﬁ. Lezing 1902/03.
Hrsg von Elisabeth Schuhmann. 2001, XVI + 312 pp.

3. Edmund Husser . A[l;gemeine Erkenntnistheorie. Lezing 1902/03.
Hrsg. von Elisabeth Schuhmann. 2001, XVIII + 260 pp.

4. Edmund Husserl Natur und Geist. Lezingen zomersemester 1919.
Hrsg. von Michael Weiler. 2002, 234

Hrsg. von Elisabeth Sch 3, XXIV + 282 pp.
i inomenologie der

9. Edmund Husserl Ein(eitung in die PRITOSOPMIE: Lezingen 1916-1920. Hrsg. von

Hanne Jacobs. 2012, XXI + i81 ﬁﬁl

HUSSERLIANA DOKUMENTE

1. Karl Schuhmann Husser[-Chronik. Denk- und Lebensweg Edmund Husserls. 1977.
XXII + 516 PP.
2. Eugen Fink vI. Cartesianische Meditation. -Teil 1: Die Idee ciner transzendentalen
Methodenlehre. Hrsg. von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. 1988. X1I + 242
il Ergdnzungsbang

1 HERZIEN 22 maart 2017

319



BIJLAGE 29 HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

E RELATIE TUSSEN HUS-
D SERL EN HEIDEGGER WAS
CRUCIAAL VOOR DE ONTWIKKE-
LING VAN DE FENOMENOLOGIE.
Hun privé-correspondentie overschrijdt

EDMUND HUSSERL de grenzen tussen het filosofische en het
— persoonlijke, ’t denken en het leven.!

ERIMPECESD De briefwisseling schetst de filoso-

DIE BRENTANOSCHULE fische implicaties en de intermense-

lijke wisselvalligheden van hun relatie.

IN VERBINDUNG MIT

ELISABETH SCHUHMANN De omstandigheden van hun vriend-

HERAUSGEGEBEN
VON

schap komt naar voren en illustre-
KARL SCHUHMANN
ren in het bijzonder de incidentali-
teit (Jeweiligkeit) van het interbellum.
In de persoonlijke brieven komt naar
voren hoe de verwoestende werking
SPRINGER-SCIENCE+BUSINESS MEDIA, B.V. van het reglme werd ervaren door Hus-

serl en de zijnen. Melvine Husserl heeft

na 1945 de herwaardering van het feno-

menologische gedachtegoed nog meege-

maakt.

De chronologische selectie bevat brieven aan, van of over Elfride/Martin Hei-
degger, Karl Jaspers Paul Natorp, Rudolf Otto, Alex Pfinder, Dietrich Mah-
nke, Ludwig Landgrebe, Elli en Malvine Husserl, Elisabeth/Jakob Rosen-
berg, Roman Ingarden en Julius Stenzel plus een brief van Max Born aan
Bertrand Russell” uit 1951.3

1 BRONNEN: The New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy 1x-2010 Theodore
Kisiel, Thomas Sheehan (red.) Becoming Heidegger; On the Trail of his Early Occasional Writings 1910-1927,
Appendix 11: Husserl and Heidegger, Routledge | Noesis Press 2010;
Edmund Husserl, Briefwechsel (10 dln. 3880 p.), ed. Karl Schuhmann en Elisabeth Schuhmann, Husserliana
Dokumente 11, Dordrecht, 1994; E. Husserl, Notes sur Heidegger, Parijs 1994; T. Kisiel, Husserl en Heidegger
in Lester Embree et alia (red.) in Encyclopedia of Phenomenology, Dordrecht, 1997.
Een kritische beschouwing van Ger Groot, Het recept voor filosofie uit kersenbrandewijn; De nalatenschap van
Edmund Husserl is facsimile afgedrukt op blz.180. De tekst is beschikbaar via NRC.nl.

2 The autobiography of Bertrand Russell 111, 1944-1967, Londen 1967.

3 De brieven zijn vertaald door P. van Ipenburg en D. Mok.

320

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1916-1917

EDMUND HUSSERL AAN MARTIN HEIDEGGER!
27 mei 1916,
Waarde collega,
Graag maak ik gebruik van uw vriendelijke aanbod om uw proefschrift aan mij te laten
zien. Wilt u zo goed zijn om het mij op te sturen?
Mit freundlichen Griifsen, E Husserl

EDMUND HUSSERL AAN PAUL NATORP 2

Waarde collega,
Ik haast me om op uw welkory
druk heeft met zijn legertake
hem goed te leren kennen en e
dat ik kan vertrouwen. Ik heb
Dat hij biecht gebonden is vri

dat dr. Heidegger het erg
le gelegenheid gehad te om
ersoonlijkheid en karakter
em te zeggen.

e bescherming van collega
en van het hoogleraarschap
en, waarna Finke hem als een

vormen over zij

niets slechts ove

geschikte kandidaat in religieus- _confed
(En toch trouwde Heidegger een paar maanden geleden met een protestantse vrouw die,
voor zover ik weet, nog nie IS

In onze uiteindelijke afweging vonden we hem te jong en nog niet rijp genoeg voor de
functie hier, of zelfs voor een aanvullend universitair docentschap. Zijn intellectuele veel-
zijdigheid en aanzienlijk talent komen duidelijk naar voren in zijn eerste boek over Duns
Scotus. Op mijn advies heeft de Academische Vereniging de drukkosten gefinancierd. Het
is zeker een veelbelovend begin voor een historicus van middeleeuwse filosofie.

Zoals ik al schreef was dr. Heldegger nog niet in de gelegenheid om fulltime als leraar te

jaar 1916 aan Heidegger stuurt. Het verwijst naar Heideggers dissertatie uit 1915-'16.
2 [Briefwechsel 5,131-32] Op 7 oktober 1917 schreef Paul Natorp van de Philipps-Universitit Marburg aan Hus-

serl hem te peilen over een aanstelling van Heidegger in Marburg.

321



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

EDMUND HUSSERL AAN RUDOLF OTTO!

smaart 1919, Sehrgeehrter Kollege, 1k hoorde zojuist van Pastor Katz dat mijn aan-
bod om mijn indruk van Herr Ochsner met u te delen, u van nut kan zijn. Ik haast
me om aan uw wens te voldoen. Heinrich Ochsner was, net als zijn oudere vriend,
dr. Heidegger, een filosofiestudent van Rickert. Niet zonder innerlijke strijd stelden
de twee zich geleidelijk open voor mijn suggesties en kwamen zij ook op het per-
soonlijke vlak dichterbij. In diezelfde periode ondergingen beiden radicale verande-
ringen in hun fundamenteel-religieuze overtuigingen. Beiden zijn oprecht religicus
georiénteerd. Bij Heidegger domineert de theoretisch-filosofische belangstelling, in
Ochsner de religieuze en wel zo sterk dat ik geneigd ben om hem eerlijk te karakte-
riseren als een homo religiosus. Tegelijk is hij ook van een specifieke theologische ge-
aardheid. Hij kan niet en zal niet werken zonder een filosofie, maar het moet een eer-
lijke, serieuze, wetenschappelijke filosofie zijn die, met concepten van een betrouw-
bare dienstbare ratio, aan de diepten van het religieuze leven en aan de religieuze ob-
jectiviteit die daarin geopenbaard wordt adequaat uitdrukking geeft. Echter meer
dan dat: een zuivering, een verheldering, een rationeel verlichten en een degelijke ver-
dediging tegen scepticisme. Zo stelt hij heel wat hoop op de pure fenomenologie en
is hij doorgedrongen in de geest van hoe die werkt en de aanpak ervan — als de aan-
wijzingen niet bedriegen. Ik zeg aanwijzingen: Het is moeilijk om door ’s mans ver-
legenheid heen te breken, om met hem tot een vrij en vlot gesprek te komen, laat
staan hem persoonlijk te betrekken. Al heel wat jaren heb ik hem, als ik na een se-
minar o.i.d. tegen hem aanliep, uitgenodigd om langs te komen en ideeén uit te wis-
selen over filosofie en religie die mijn levendige belangstelling hadden. Twee keer is
hij gekomen en in één geval hadden we een gesprek van een paar uur. Vandaar dat ik
hem niet goed ken in de gebruikelijke betekenis. Omdat ik tien scherpe teleurstellin-
gen heb ervaren met studenten, geef ik er de voorkeur aan om gereserveerd te zijn in
mijn oordeel. In deze gevallen heeft mijn daimonium me er altijd voor gewaarschuwd
dat tien genoeg is.2 Met Ochsner maant het me echter in positieve zin om hem vol-
ledig te vertrouwen. Slechts met flinke moeite kan ik me voorstellen hoe ik zou kun-
nen worden bedrogen door deze volkomen bescheiden man die zich timide op de
achtergrond houdt, die bloost als je alleen maar naar hem kijkt. Deze man met de in-
waarts gerichte blik, van wie slechts puurheid en goedheid komen en in wie elk spoor

1 [Briefwechsel 7, 205-8] Rudolf Otto en Edmund Husserl werkten tussen 1904-"14 tegelijkertijd in Gottin-
gen. Husserl, die in 1916 Heinrich Rickert opvolgt, schrijft aan Otto dat hij bereid is hem te informeren
over Ochsner die bij hem in Freiburg had gestudeerd en nu uitzicht heeft op een assistentschap bij Otto in
Marburg die op dat moment furore maakt met Das Heilige. In de loop van de brief onthult Husserl net zo
veel over Heidegger, sinds twee maanden zijn assistent in Freiburg, als over Ochsner. Pastor Wilhelm P. M.
Katz speelde een rol bij de religieuze ontwikkeling van Ochsner.

2 In Die Geburt der Tragodie’ herleidt Nietzsche de decadentie tot Socrates. Waar het instinct de scheppende
kracht is, getemperd door het bewustzijn, is bij Socrates de natuurlijke orde omgekeerd en spreekt van zijn

demonium, een goddelijke stem die hem vermaant wanneer zijn verstand weifelt.

322

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1919

van fanatisme, kwaadaardigheid en misleiding ontbreekt. Alleen al denken aan die
mogelijkheid voelt als een belediging. Bovenal heb ik de indruk dat hij behoefte had
aan liefde alsof het zijn levenselement was, niet in de zin van een verbitterd persoon
wiens ijzige pantser je eerst moet smelten. Zo is hij niet, hoewel ik heb gehoord (zelf
heeft hij me zoiets nooit verteld) dat hij een zwaar leven heeft. Vat op z'n hoogst,
waarde collega, mijn woorden alleen op als een gelegenheid om deze persoon te be-
naderen om hem te leren kennen. Hij, die trouwens sterk was getroffen door uw
boek over het heilige, zal zich vermoedelijk vrijer geven en zich sneller zal openstel-
len aan u, de theoloog, dan aan mij. 4 goen dat hij respect afdwingt hier
in mijn kleine kringetje van aan gif#dar gehechte stud@uten. — Ik weet zeker dat Katz
u heeft verteld dat ik oprecht
Ochsner te helpen. Mijn nag in vd@band worden gebracht. Ik

moet mijn vredige effectiviteilfi ieti pngen. Toch heeft mijn fi-
losofisch effect iets revolutigiilai ich: orden katholiek, katho-
lieken worden protestant. Ik protestantiseren; ik wil
alleen de jeugd onderwijzen t jkheidn denken, een denken dat

schenden van de oerintuities die dzakeliil de zin van alle rationeel den-
ken bepalen. In het aarts-katholieke Freiburg wil ik niet te boek staan als iemand die
de jeugd bederft, als een Woheke Kerk. Dat ben ik
niet. Ik heb niet de minste mvloed uitgeoefend op Heideggers en Ochsners overstap
naar protestantse grond, ook al kan het alleen maar erg vleiend voor mij zijn als een
‘niet-dogmatische protestant’ en vrije christen (als iemand zichzelf een vrij christen
mag noemen wanneer hem daarbij een ideaaldoel voor ogen staat van religieus ver-
langen en dat van zijn kant als een oneindige taak ziet). Voor de rest ben ik er al ge-

lukkig mee om van betekenis te zijn voor alle oprechte mensen, of ze nu katholiek
zijn, protestant of joods. — V1a Heidegger of Ochsner maakte ik afgelopen zomer

tussen toevallig factum en het eldos Je zou de eidetische noodzakelijkheden en elde-

bestuderen en een systematisch eidetische typering van de niveaus van religieuze

I ZIE OOK Briefwechsel 4, 131-36 d.d. 10-09-1918: Husserl aan Heidegger op blz. 229 (fragment).

323



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

gegevens nodig hebben, inderdaad in hun eidetische, noodzakelijke ontwikkeling.
Het lijkt me dat de metafysicus (theoloog) in ds. Otto op zijn vleugels dr. Otto de
fenomenoloog heeft meegevoerd; en dan denk ik aan het beeld van engelen die hun
ogen bedekken met hun vleugels.! Maar al moge dat zo zijn, uw boek heeft een blij-
vende plaats in de geschiedenis van oprechte religiefilosofie en -fenomenologie. Het
is een begin en zijn belang is dat het teruggaat naar het ‘begin’, de ‘oorsprong’, en
dus is het, in de mooiste betekenis van het woord, oorspronkelijk. En onze tijd hun-
kert naar niets zo hevig als daarnaar dat de ware oorsprong eindelijk onder woorden
gebracht wordt en dan, op een hoger niveau, tot WoORD wordt, tot LOGOS.

Ik weet zeker dat u geen misbruik maakt van mijn vrijelijk spreken. Van onze jaren in
Gottingen weet u hoe hoog ik u acht en met hoeveel plezier ik het intellectuele con-
tact met u zoek. Waar u ons de waardevolle giften van een fenomenoloog heeft ge-
bracht, zouden wij zeer verheugd zijn als die door nieuwe worden gevolgd.

Met welgemeende groeten en blijvende hoogachting, E.Husserl

MARTIN HEIDEGGER AAN KARL JASPERS?

4mei1926 [..]Ikreken op de weinigen die het echt zullen bestuderen. Alleen jij zult
de ware bedoelingen ervan begrijpen, wat ik wil. Over het geheel genomen is het
voor mij een overgangswerk. Uit het feit dat Husserl het hele boek vreemd vindt en
er ‘geen plaats meer voor kan vinden’ in de gebruikelijke fenomenologie, concludeer
ik dat ik de facto al verder van Husserl verwijderd ben dan ik zelf geloof en zie [...].

EDMUND HUSSERL AAN MARTIN HEIDEGGER (ONTWERP)3

December 1926 Mijn beste Heidegger, 1k heb je brief met het diepste medeleven
gelezen en, in deze dagen vol voorbereidingen, uitnodigingen, faculteitsbijeenkom-
sten en kleine ongemakken, keren mijn gedachten voortdurend terug naar jou en je
situatie. Het is nu jullie lot om met dezelfde moeilijkheden om te gaan waarmee ik

1 VGL Jesaja 6. ‘In Das Heilige karakteriseert Rudolf Otto de ervaring van de transcendente werkelijkheid als
mysterium tremendum & fascinans. Tremendum omdat we het contact met de geruststellende wereld verlie-
zen en fascinans omdat ze toch een onweerstaanbare aantrekkingskracht uitoefent. Deze overdonderende
ervaring kan niet adequaat worden uitgedrukt omdat we het niet in ons profane werkelijkheidssysteem
kunnen inpassen’ (K. Armstrong, Een geschiedenis van God, p.58. Amsterdam 1995).

2 [Heidegger en Jaspers, Briefwechsel 64] Husserl was in Todtnauberg toen de eerste proeven van S.i..Z Hei-
degger bereikten. Het was Husserls eerste kans om dit langverwachte werk van zijn leerling te lezen. Rond
20 april schrijft Husserl aan Fritz Kaufmann (Briefwechsel 3, 347): ‘We helpen met het corrigeren van H’s
S.u.Z en zijn nu in de vierde drukproef. Het geeft me veel voldoening.” Een maand later schreef Heidegger
Jaspers over dit aanstaande werk.

3 [Briefwechsel 4, 139—40] In augustus 1925 stelde de filosofische faculteit van Marburg Heidegger voor als
opvolger van Nicolai Hartmann. Op 27 januari 1926 verwierp het Pruisische Ministerie van Onderwijs het
voorstel omdat Heidegger te weinig had gepubliceerd. Nadat Heidegger de proefpagina’s van zijn a.s. Zijn
en Tijd had ingediend, verwierp het Ministerie opnieuw het voorstel met het stempel unzureichend. Husserl

schrijft naar aanleiding van dat oordeel.

324

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1917-1928

zoveel jaren in Gottingen heb geworsteld, waarbij ik op geen enkele manier heb be-
wezen dat ik een held ben. Moge u er beter mee omgaan, zoals u heel goed kunt. Wat
allereerst elke angel uit het gedrag van deze betweterige houding verwijdert, is het
feit dat de faculteit als geheel, tot aan elk van haar gewaardeerde leden toe, allemaal
aan uw kant staan en in u de juiste man voor de juiste baan hebben erkend.

(Het was hetzelfde als met Brentano, toen hij verplicht was zijn hoogleraarschap
neer te leggen.”)

En dit alles gebeurt net zoals je gezegend bent met het grote geluk een boek op de

pers te hebben waarmee je groeit tQigg oals je heel goed weet, heb je je
eigen wezen als filosoof voor hg eoinnend met dit boek zult u
bloeien in nieuwe dimensies. ] wen in u dan ik, en ik ben
er zeker van dat niets u tot rq | afleiden van dat wat het
zuivere resultaat is van uw e anwezig is

verwacht het en vindt dat van-
zelfsprekend omdat hij jou zijn Theorie der Dialektik. Formenlehre der Philosophie

heeft gestuurd. Het is absmdeh]k beledigd zijn. [...]

Opnieuw veel groeten van ~ Uw altijd trouwe E.H.

MALVINE HUSSERL AAN MARTIN EN ELFRIDE HEIDEGGER! (*"9

Freiburg, 26 mei 1927 Beste vrienden, het spijt me zeer dat we u hier met Pink-

steren niet zullen zien. Jammer dat je niet hebt gezegd wat je ervan weerhoudt

om te komen.? Vermoedelijk gaan we naar Samaden, waar Frau Jensen logeert bij
ind. Beste meneer Heideooer, laat Land jet ontsnappen aan uw

zijn hoogleraarschap tot zijn eervol emiraat in 1951.
4 Ernst Curtius, hoogleraar literatuurgeschiedenis in Marburg schreef veel over Marcel Proust, waaronder:

Die Franzésische Kultur (1931).

325



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

EDMUND HUSSERL AAN MARTIN HEIDEGGER!

Freiburg, maandag 30 januari 1928 Beste vriend, [...] Alles is voor jou prach-
tig en gelukkig verlopen, en dat zal ook zo zijn tijdens de algemene faculteitsver-
gadering. [...] Zelf maak ik een minder prettige tijd door. De dokter heeft me abso-
luut verboden te roken. Negen dagen heb ik nu geen puf gehad. De wereld voelt heel
vreemd aan, en dat geldt ook voor al mijn eigen manuscripten. Zeker, mijn slape-
loosheid veranderde in lusteloosheid, maar alle nare symptomen van nicotinevergif-
tiging zijn duidelijk verdwenen. Ik voel me weer beter en mijn eetlust en spijsverte-
ring zijn in orde. Nu zullen we moeten zien wanneer ik weer echt kan nadenken. We
kunnen niet eeuwig blijven doorwandelen.

Met vriendelijke groeten, Uw invalide, E.H.

MARTIN HEIDEGGER AAN DER G.S. DER DEUTSCHEN WISSENSCHAFT?

Freiburgi. Br. 2 oktober 1929 Hochverehrter Herr Geheimrat! [Victor Schwoerer|
Aan mijn getuigenis zou ik graag een persoonlijk verzoek aan u willen toevoegen, ge-
achte staatsraadslid, om speciale aandacht te schenken aan het genoemde verzoek.
Wat ik in mijn getuigenis alleen indirect kon aangeven, kan ik hier duidelijker zeg-
gen: het gaat om niets minder dan de onmisbare reflectie op het feit dat we voor
de keuze staan om echte nuchtere krachten en opvoeders terug te brengen tot ons
Duitse intellectuele leven, of van het toenemend judaisme (Verjudung) dat uiteinde-
lijk in bredere en engere zin zal worden overgebracht. We zullen onze weg alleen te-
rugvinden als we in staat zijn om nieuwe krachten te helpen ontwikkelen zonder
overhaaste en vruchteloze argumenten. Met dit geweldige doel voor ogen zou ik bij-
zonder dankbaar zijn als Herr Baumgarten, die ik als mijn assistent heb uitgekozen,
geholpen zou kunnen worden met een studiebeurs. In aufrichtiger Verehrung griifst
Sie, hochgeschditzter Herr Geheimrat Ihr sehr ergebener Martin Heidegger

EDMUND HUSSERL AAN ALEXANDER PFANDER3

Freiburgin Breisgau, 6 januari 1931 Lorettostraat 40  Beste collega:

Uw brief schokte me zo diep dat ik er niet zo snel op kon antwoorden als ik had moe-
ten doen. Ik ben er in mijn gedachten voortdurend mee bezig. Beoordeel zelf of ik
mezelf niet meer pijn heb gedaan dan u, en of ik dit schuldgevoel niet tegenover u als
ethisch mag beschouwen als voortkomend uit het beste geweten? Als iets wat ik heb
te aanvaarden en nog steeds als mijn lot moet aanvaarden. —

1 [Briefwechsel 4, 151-52] Voortgangsmelding binnen de Freiburgse vacature- commissie.

2 ZIE OOK: Die Verjudung des deutschen Geistes, 22 december 1989 in Die Zeit. Baumgarten keerde vanuit de
v.s. terug om onder Heidegger onderzoek te doen. De twee onderhielden een familiair-innige vriendschap.
De filosofische verschillen werden aanvankelijk nog vriendschappelijk uitgevochten.

3 [Briefwechsel 2,180-86] Op 2 jan. 1931 schrijft Pfinder aan H. over de ziekte van zijn vrouw en zijn teleur-
stelling dat niet hij maar Heidegger hem opgevolgd: ‘Tien jaar lang wordt verteld dat umij als opvolger zou noe-

men. Uw gedrag voelde als ontrouw en raakte mij diep’ [BW 2,179]. Husserl reageert gedetailleerd.

326

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1928-1931

Om de kwestie te verduidelijken, moet ik iets van mijn levensgeschiedenis vertellen.
Ik realiseerde me dat het project voor de delen 11 en 111 van Ideen ontoereikend was,
en in een poging (herfst 1912) om ze te verbeteren en om op een meer concrete en
gedifferentieerde manier vorm te geven aan de horizon van de problemen die ze
onthulden. — Ik raakte betrokken bij grote nieuwe onderzoeken die zich uitstrekten
over de met werk gevulde Freiburgjaren. De manuscripten groeiden in bijna onhan-
delbare mate. Met deze wildgroei groeide ook mijn constante bezorgdheid over de
vraag of ik, op mijn oude dag, in staat zou zijn om af te maken wat mij was toever-

moedigheid, een gevaarlijke i i ijn zZ§lvertrouwen. — In deze pe-
riode werd Heidegger volwa i
tent. Hij gedroeg zich als ee
sis zou behouden van mijn ¢ ijn groeiende indruk van
zijn buitengewone natuurlij ing aan de filosofie en de
krachtige energie van de geda 1dde tot een overdreven in-

ig medewerker die de ba-

mijn zin van het woord. — Ik werd d8 i 1eus gevolgd. Omdat ik de diepe
innerlijke zekerheid voelde dat de fenomenologische reductie en de transcendentale
constitutieve structurerimse’ revolutie zou bete-
kenen en werd overweldigd door de plicht om dat te garanderen, is het begrijpelijk
waarom ik mijn hoop op Heidegger vestigde. Ja, dat was de grote, verheffende hoop:
om voor hem (mijn enige echte student?) de onvermoede reikwijdte van mijn onder-
zoeken te openen en hem voor te bereiden op zijn eigen ontdekkingen, dat was een
opbeurende hoop. Keer op keer hadden we het over samenwerking, over zijn mede-

werking bij het afronden van mijn onderzoeken. We bespraken hoe hij na mijn dood
ij i ou aanpakken, tooide manuscripten zo

gendam zZO

was ik verrast door de moderne taal en modieuze denkstlll 1 In eerste instantie ver-

onderzoek. Ik kreeg de indruk van een uitzonderlijke maar troeblerende denkkracht

1 Sein und Zeit (afk. BT = Being and Time), Tiibingen 1927.

327



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

en ik heb hard en eerlijk gewerkt om deze te doordringen en op waarde te schatten.
Geconfronteerd met voor mijn denkwijze ontoegankelijke theorieén kon ik niet
toegeven dat hij van mijn methode, en het wetenschappelijke karakter ervan, af-
stand zou nemen. Op een of andere manier moest de fout bij mij liggen; het zou aan
Heidegger kunnen liggen voor zover hijj te snel in problemen van een hoger niveau
sprong. Verwijzend naar zijn komende Deel 2 ontkende hij voortdurend dat hij mijn
transcendentale fenomenologie zou opgeven. — Door mijn toenmalige lage zelfver-
trouwen twijfelde ik aan mezelf en aan mijn vermogen om mij in andermans denken
te verplaatsen, de beweging te volgen en te waarderen zonder aan hem te twijfelen. —
Dit verklaart waarom ik hem de uitgaven van mijn lezingen uit 1905 toevertrouwde
(en waar ik later genoeg spijt van kreeg). Daarom legde ik hem (!) mijn kritiek voor
van de ruwe versie van een lemma voor de Encyclopaedia Britannica om het samen
met hem (!) te reorganiseren (wat natuurlijk prompt een miskraam opleverde). Ja, ik
was vaak gewaarschuwd: de fenomenologie van Heidegger is iets totaal anders dan
de mijne. In plaats van de ontwikkeling van mijn wetenschappelijke werken te be-
vorderen, bleek uit zijn universitaire lezingen en Sein und Zeit het tegendeel. Open-
lijke en verhulde aanvallen op mijn werk waren gericht op het in diskrediet brengen
van mijn methode op de meest essentiéle punten. Als ik zulke dingen vriendelijk
aan Heidegger voorlegde, lachte hij dat weg met ‘Nonsens!”. — Dus toen het erop aan-
kwam mijn opvolger te kiezen, geobsedeerd door de gedachte om de toekomst van
de transcendentale fenomenologie te verzekeren, zag ik in hem de enige die de taak
aankon en dus moest ik onvoorwaardelijk in zijn voordeel beslissen. Ik suste mijn in-
nerlijke twijfels met de gedachte dat zijn roep naar Marburg hem misschien te vroeg
van mijn aanwijzingen en invloed had weggenomen. — Als hij weer naast mij zou
staan, zou hij alsnog de belangrijke verduidelijkingen die ik in de tussentijd had ge-
probeerd te bereiken leren kennen, zou hij zijn volle wasdom bereiken en boven zijn
rauwe genialiteit uitstijgen. Hij aarzelde zelf geen moment: ons gemeenschappelijke
leven in Freiburg zou er een zijn van diepgaande intellectuele uitwisseling en gestage
filosofische continuiteit. — Deze blindheid kwam vanuit een gevoel van overweldi-
gende wetenschappelijke verantwoordelijkheid, en God helpe mij, ik was blind om-
dat ik me zo volledig geisoleerd voelde, als een aangestelde leider zonder volgers,
zonder medewerkers in de radicale nieuwe geest van transcendentale fenomenolo-
gie. — Wat u betreft, beste collega, wat nooit veranderde is mijn gevoel van vriend-
schap, mijn hoge waardering voor uw professionele ernst en de degelijkheid van uw
werk. Maar één ding is veranderd: mijn eerdere overtuiging, dat u de revolutionaire
betekenis inzag van de reductie en de transcendentaal-constitutieve fenomenologie,
ben ik kwijtgeraakt. Ik had er geen vertrouwen in dat u en uw studenten zich zouden
inzetten voor de immense problematiek van de betekenis ervan.

Ook de rol die uw leeftijd speelde bij het vervullen van de stoel (u was 58 in 1928)
mag u niet over het hoofd zien. In het beste geval zou u op de lijst kunnen komen in
loutere ere-hoedanigheid. Zoals de zaken er toen voorstonden, zou zelfs de derde
plaats zeer onwaarschijnlijk zijn geweest. Maar voor uw eigen bestwil kon ik dit niet

328

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1931

laten gebeuren. Degene die u sponsort, kan geen lid zijn van de commissie.

Ja, in de commissie heb ik u genoemd. U werd echter in verdere besprekingen niet
nader bekeken. Er was niet veel discussie binnen de faculteit omdat vanaf het be-
gin de stemming alleen voor Heidegger en Cassirer was.! — Ik moet u nog vertellen
hoe het daarna tussen Heidegger en mij afliep. Nadat hij de stoel had overgenomen
duurden onze gesprekken ongeveer twee maanden. Toen, met volledige minnelijke
schikking, was het voorbij. Hij verwijderde zich van elke mogelijkheid tot professi-
onele discussie, zelfs in de eenvoudigste vorm. Dit was duidelijk een onnodige, on-
gewenste en ongemakkelijke aan. Bghem. Ik zie hem eens in de paar
maanden, zelfs minder vaak dag
Het succes van de lezingen in
die mij tegelijkertijd werden
vertrouwen in mijn leven te
werk sinds 1913, realiseerde
ooit had durven hopen. [Dit

op de situatie van mijn
jn geschetst, meer dan ik
| van een afsluitend werk,

samen met zijn recentere geschriften.2 — Ik kwam tot de verontrustende conclusie
dat ik filosofisch gezien pi ideggeriaanse diepgang,
met dit briljante maar onwetenschappelijke genie. Heideggers kritiek, zowel open
als versluierd, berust op een groot misverstand. Dat hij onmogelijk betrokken kan
zijn bij de vorming van een filosofisch systeem dat ik altijd als mijn levenswerk heb
beschouwd, om het voor altijd te verloochenen, zag iedereen lang geleden, behalve
ik. Ik heb Heidegger mijn conclusie niet onthouden.
Ik oordeel nlet over zijn persoonh]kheld die kan ik niet bevatten. Bijna tien jaar
ijn beste Vrlend a ik i voorbij: onvermogen o

noeg geroddeld, en mijn persoonlijke teleurstelling over Heidegger etc. gaat niemand anders iets aan.

1 ZIE OOK: blz.30.
2 Zijn entijd (vert. Mark Wildschut), Amsterdam 1999.

329



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

EDMUND HUSSERL AAN DIETRICH MAHNKE (1939)!
8januari 1931 Freiburgi. Br., Lorettostr. 40 Beste vriend,
[..] En danis er de persoonlijke situatie van mijn oude dag waar je niets van weet, het
isolement dat mijn leeftijd en mijn pensionering als emeritus met zich meebracht,
mijn professionele isolement en de enorme ontgoocheling die ik doormaakte met
Heidegger, die ik tien jaar lang als mijn beste vriend beschouwde. — Zoals ik ben,
zet ik me in voor een vriendschap voor het leven, het scheiden van een (vermeende)
vriend snijdt tot in de kern van mijn wezen. Wat er gebeurde was geen gebruikelijke
breuk. M.u.z. van de eerste paar maanden na hij weer naar Freiburg was verhuisd,
kwam hij niet meer bij mij op bezoek. De maandenlange afwezigheden maakten dui-
delijk elke vorm van filosofische uitwisseling onmogelijk. Hij wist dat ik zijn ontwik-
keling volledig afkeurde na het verschijnen van zijn boek. Door een grondige en her-
haalde studie van Sein u. Zeit kwam ik tot de conclusie dat zijn ‘fenomenologie’ niet
het geringste met de mijne te maken heeft. Ik beschouw het pseudo-wetenschappe-
lijke karakter ervan als een obstakel voor de ontwikkeling van de filosofie.
Zelfs mijn eerdere studenten hebben afstand van mij genomen. Ze zijn blind voor het
beslissende nieuwe begin en de radicale omverwerping die in mijn Logische Unter-
suchungen was voorbereid en tot een goede afronding kwam in mijn Ideen, en die, in
tegenstelling tot de filosofie van de systemen, een rigoureus wetenschappelijke filo-
sofie opent (een ‘metafysica’, zo je wilt, als de meest rigoureuze wetenschap). Dus
het is dat in deze tijden waarin ‘existentiéle filosofie’ de dominante dreigt te worden
ik me behoorlijk geisoleerd voelde. [...] Hier in Freiburg is het zo dat Heidegger zijn
eigen mensen heeft, en het is duidelijk dat hij zich volledig van mij distantieert, zodat
hij geen last heeft van mijn studenten. [...] Als u er mogelijkheden in ziet, zou ik
natuurlijk ook persoonlijk aan Jaensch schrijven in het geval dat hij niet boos op mij
is over Heidegger. Voor het overige, wat u betreft heb ik u, mijn vriend, over Heideg-
ger geschreven. Ik vraag u heel dringend om het absoluut vertrouwelijk te houden.
Er wordt al genoeg geroddeld. Natuurlijk zeg ik vaak openlijk dat ik mijn fenomeno-
logie geheel losmaak van Heideggers zogenaamde fenomenologie.
(Helaas leefde ik te lang in een illusie en omdat ik hem persoonlijk overschatte en,
vanwege mijn somtijds lage zelfrespect, was ik in de veronderstelling dat ik hem niet
goed begreep en dat zijn richting de mijne zou vooruithelpen en overtreffen!)
Maar ik wil niet dat iets wat ik heb gezegd aanleiding geeft om te roddelen over deze
persoonlijke vervreemding. Alsjeblieft, beste vriend, schrijf me snel over hoe je de
zaken ziet. Schrijf me binnenkort en uitvoerig.

Uw oude en trouwe vriend, E. Husserl.

1 [Briefwechsel 3, 473, 475, 476] Een week na de brief aan Pfander stort Husserl zijn hart uit over Heidegger
bij Mahnke (1884-1939), student van Husserl in Gottingen. V.a. 1927 prof. in Marburg, later opvolger van
Heidegger. V.a. 1934 lid van de sA. Hij schreef o.a. Der Wille zur Ewigkeit. Gedanken eines deutschen Kriegers

iiber den Sinn des Geisteslebens, opgedragen aan Husserl: ‘De meester van de eidetische intuitie’, Halle 1917.

330

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1931-1932

MALVINE HUSSERL AAN ELISABETH ROSENBERG !
3 februari 1932

Lieve Elli,

De Baumgartens hebbenbij ons hun hart gelucht. In de precaire situatie waarin Hei-
degger ze heeft geduwd (bijna wreed wel), gedragen zij zich voorbeeldig. Wij staan
naast ze bij, net als al diegenen die de catastrofe begrijpen zoals Von Mollendorf2
en zijn vrouw, Marianne3, Karl Jaspers en anderen. Allemaal sturen ze jullie beiden

hun hartelijke groeten.
Met liefde, Mam

EDMUND HUSSERL AAN MAR
Freiburgi. Br., 2 januari 1¢

Beste collega,
Hartelijk dank voor uw goede we 8. In feite heb achter de rug
ik een vruchtbaar werkjaar dat dingen voor me ho@ verlicht. Dus je zou kunnen

wensen me niets betersdan dat het S@geoaat — waidBeantwoord als mijn beste wens
voor jou. Natuurlijk het allerbeste voor uw viouw (met dank voor haar groeten) en

voor uw kinderen. En het ji
en, Uw oude E.Husserl

EDMUND HUSSERL AAN LUDWIG LANDGREBE®
Freiburg, 28 mei 1932,

Beste dokter,

tig protest tegen de Nazi’s. Zijn opvolger was Heidegger.

4 [Briefwechsel 4,159] Heidegger wenst tijdens Nieuwjaar Husserl een blijvend succes met zijn werk.
5 [Briefwechsel 4,288-89] Het is april 1932, Duitsland staat op de rand van anarchie, Hitler verloor de verkie-

zingen. De brief aan Landgrebe, een paar weken na de verkiezingen geschreven.

331



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

EDMUND HUSSERL AAN ELISABETH ROSENBERG!

31 mei 1932, Lieve Elli, Vandaag vertelde Eduard Baumgarten me over de mooie
welkomstbrief die hij van jou had gekregen en over de kinderkleding waar het gezin
erg blij mee was. Welnu, ik lever een grote inspanning voor hem: brieven aan Adolf
Grimme, Walter Simons Leipzig, prof. Hect, Gottingen, enz. en het wordt steeds
duidelijker dat hij een geluksvogel is. Alles komt naar hem toe en lijkt te lukken met
hem met een professoraat aan onze geliefde Gottingen! (hoewel zonder vast salaris,
zoiets als een hoogleraarschap met een toelage). Wat een geluk dat Heidegger hem
wegstuurde, zij het op zo'n vreselijke manier. Met duizend groeten, Vader

Husserl heeft er alles aan gedaan om Eduard Baumgarten een positie in Géttingen te
bezorgen, maar er lijkt niets te gebeuren. Mevrouw Husserl vertelt haar dochter over
de angst dat Heidegger, die nog steeds ruzie maakt met Baumgarten, mogelijk een Aus-
schlieflungs Brief heeft geschreven aan Gottingen (‘een Uriah-brief).> Nadat Baum-
garten in Gottingen was benoemd, deed Heidegger precies dat. Op 16 december 1933
schreef Heidegger een vernietigende brief aan Hermann Vogel, Fiihrer der Dozenten-
schaft an der Universitdit Gottingen:

Doctor Baumgarten is zowel door familiebanden als in de geest ver-
want met de kring van Heidelbergse liberaal-democratische intellec-
tuelen rond Max Weber. Gedurende zijn verblijf hier was hij allesbe-
halve een nationaal-socialist [...] Nadat Baumgarten bij mij was mis-
lukt, ging hij heel vriendschappelijk om met de jood Frankel, die vroe-
ger in Gottingen werkzaam is geweest en hier pas is ontslagen. Ik ver-
moed dat Baumgarten zichzelf via die omweg in Gottingen aan een
baantje heeft geholpen [...] Ik houd op dit moment zijn toetreding tot
de sa voor even onmogelijk als die tot het docentenkorps. Baumgar-
ten is buitengewoon goed van de tongriem gesneden. Op filosofisch
gebied beschouw ik hem in elk geval als een poseur.,

Malvine Husserl vermeldt de kwestie in deze brief aan haar dochter Elli. X

1 [Briefwechsel 9, 406] Husserl vertelt zijn dochter over de inspanningen die hij levert namens Eduard
Baumgarten, die Heidegger op zo’n harteloze manier had afgewezen.

2 Koning David wil de vrouw van Uria hebben. Hij stuurt een brief waarin staat dat Uria op de gevaarlijkste
plaats moet vechten. Zo geschiedde. Later komt de profeet Natan bij de koning. Natan vertelt: ‘Een rijke
woont naast een arme. Op een dag krijgt de rijke bezoek en wil een gastmaaltijd klaarmaken maar vindt het
zonde om een lam uit zijn eigen kudde te nemen. Hij pakt hij het lammetje van de arme en laat dat slachten.’
— ‘Wat?’, roept David uit, ‘is dat in mijn koninkrijk gebeurd? De slechterik moet gestraft worden en voor
het lam moet hij vier lammeren teruggeven. Wie is die man?’ - ‘U, koning David, u bent die man! U bent zo
rijk. Toch wilde u ook nog hebben wat van een ander was. U heeft de vrouw van Uria genomen.” ‘Dit kan
ik nooit meer goedmaken. Het is mijn schuld dat Uria dood is. Ik heb me niet gehouden aan de TIEN HEI-

LIGE WOORDEN." 2 Samuél 11-12 ca. 1000 VC.

332

Inkijk-exemplaar © 2/17



HUSSERLIANA BRIEFWECHSEL

onlangs in de kranten verscheen. We hopen dat het slechts een kwestie is van een of
andere bureaucratische onderdeur die te ver gaat in de onrust van deze weken, net
zoals de onrechtvaardigheid en andere pijnlijke gebeurtenissen die plaatsvonden tij-
dens de revolutionaire weken van 1918. — Alstublieft, mijn gerespecteerde en beste
mevrouw Husserl, neem deze woorden zoals ze zijn: de uitdrukking van onze op-
rechte en onveranderde dankbaarheid. Heel respectvol de uwe, Elfride Heidegger

EDMUND HUSSERL AAN DIETRICH MAHNKE!
4-5mei1933 Mijn beste oude vriend
U zult begrijpen waarom ik zo |
voor het 50¢ lustrum van mijn

antwoord op uw M@oie brief en felicitatietelegram

glijden in mijn oude staat van ikkelingen drukten steeds
zwaarder op mijn geest. Nu, o ken wat ik nooit voor mo-
gelijk had gehouden: deze cre

kinderen, mijn werkelijk opm!

aarin ik samen met mijn

mogen wij onszelf geen Duitsd
maken van de Duitse geschieden
waarvan het nieuwe regime naar al
ken van minachting te maken — en als een gif waar Duitse intellectuelen zich tegen moe-
ten beschermen, een virus %ik de ergste persoonlijke
ervaringen opgedaan — de laatste trof me het hardst omdat 1k in Heidegger vertrouwen
had (wat ik niet langer kan begrijpen), niet alleen in zijn talent, maar ook in zijn karak-
ter. (De perfecte afsluiting van deze vermeende boezem-vriendschap van twee filosofen
was zijn zeer publieke, erg theatraal entree in de NSDAP op 1 mei. Eerder was er al sprake
was van zijn zelf geinitieerde breuk m.b.t. tot mij — in feite, kort na zijn benoeming in

Freiburg — en de afgelopen jaren, Zl]l‘l antisemitisme, dat hij steeds krachtiger tot uitdruk-
— zelfs in de kliek van i denten, evenals rond de fa-

d vastbesloten is om er een litte-

bracht, raakt de wortels van mlin bestaan

1 [Briefwechsel 3, 491-93] Husserl was op vakantie in Orselina toen hij Frau Heidegger’s brief kreeg.

334



BW 1932-1933

MALVINE HUSSERL AAN ELISABETH ROSENBERG!
Freiburg 21 juni 1932 Beste Elli, Gisteren bezocht Baumgarten ons met zijn oom
uit Kiel. Onkel reist voor zijn eigen zaken naar Gottingen en wilde met papa pra-
ten over de mogelijkheid van een bezoek aan Hermann Nohl omdat daar weken-
lang niets is gebeurd en je kunt je terecht kan afvragen of dat een goede uitkomst is
voor iets dat zo briljant is begonnen. Er valt te vrezen dat Heidegger een Uriah-brief
heeft geschreven, vooral omdat hij alweer een botsing met Baumgarten heeft gehad
een tijdje geleden.

Met vriendelijke groet, Mama

MALVINE HUSSERL AAN DE ROSENBERGS?
25 januari 1933, Lieve kinderen, Het was in de beste zin van het woord een zeer ge-
slaagde viering: een grotere, hartelijkheid, waardering en respectvolle bejegening is
onmogelijk (bovendien waren Heidegger en zijn vrouw er ook).

Met liefde, Mama

ELFRIDE HEIDEGGER AAN MALVINE HUSSERL3

Freiburg 29 april 1933, Geachte mevrouw Husserl,

In deze donkere weken voel ik de grote behoefte om, en ik spreek ook namens mijn
man, u en uw man een paar woorden te schrijven. We willen allebei zeggen dat we
vandaag, zoals altijd, met oneindige dankbaarheid terugdenken aan alles wat u bei-
den voor ons heeft betekend. — Hoewel mijn man andere wegen in zijn filosofie
moest volgen, zal hij nooit vergeten hoeveel er als Schiiler Ihres Gatten auch gerade
fiir seine eigenste Aufgabe gewonnen hat. En ik zal nooit alles vergeten wat u zelf met
ons gedeeld heeft, in vriendelijkheid en vriendschap, tijdens de moeilijke jaren na
de Grofse Krieg. — Het doet me pijn dat ik u in de afgelopen jaren misschien niet vol-
doende deze dankbaarheid heb betoond, hoewel ik nooit echt heb begrepen welke
opeenhoping van misverstanden u ertoe brachten ons slechts te zien als twee men-
sen die u hadden teleurgesteld. Ondanks dat alles blijft onze diepe dankbaarheid be-
staan voor de bereidheid van uw zoons om zichzelf opofferen. De bedoeling van
deze nieuwe wet is precies dat we, onvoorwaardelijk en met volledig respect, dege-
nen erkennen die door hun daden opkwamen voor ons deutsches Volk in zijn uur van
de grootste nood. Des te meer waren we geschokt toen de naam van uw zoon in Kiel

1 [Briefwechsel 9, 409] Otto Baumgarten (1858-1934) doceerde tot 1926 theologie in Kiel.

2 [Briefwechsel 9, 416] Husserl nodigde Heidegger thuis uit voor een Philosophentee ter ere van het s0¢
lustrum van zijn doctoraat. Hij nam de uitnodiging aan. Een week later kwam Hitler aan de macht.

3 [Briefvechsel 4,160-61] Vanaf 4 april 1933 moesten alle joodse ambtenaren, behalve die in Der GrofSe Krieg
hadden gevochten, verplicht met pensioen. Husserl’s zoon Gerhart raakte in 1916 ernstig verwond.
Toch werd de rechtsgeleerde gedwongen de Christian-Albrechts-Universitdt zu Kiel te verlaten. Op 2o april
werd Heidegger rector in Freiburg om de Gleichschaltungspolitik uit te voeren. Op 28 april werd de wet
opgeschort en Husserl keerde met zijn joodse collega’s terug. Zijn zoon werd in Kiel niet hersteld.

333

Inkijk-exemplaar © 2/17



BW 1933-1934

EDMUND HUSSERL AAN ROMAN INGARDEN!

Freiburg, 11 oktober 1933  Beste vriend,

Heidegger is de nationaal-socialistische rector (volgens het Fiihrerprincipe) hier in
Freiburg. Tegelijkertijd is hij vanaf nu de leider van de hervorming van de universi-
teiten in het nieuwe Reich. De oude Duitse universiteit bestaat niet meer; voortaan
is de bedoeling een ‘politieke’ universiteit. Een opmerkelijke tijd. Zal ik kunnen wer-
ken, leven, als een niet-Arische, gedenationaliseerde, etc.? Ik en mijn vrouw groe-
ten u in de geest van oude vriendschap. E Husserl

EDMUND HUSSERL AAN JULIUSZ
28 maart 1934 Geachteen
[.-.] Ik merk op dat u mij, in j
ook beschouwt als een platg
nologische reductie verwart
vinden om te lezen en serieu
ter moeten weten. Echt, ik beX
ristisch ontologisme dan enige ¥
zelfs dan Dilthey...

NZEL (CONCEP

fan Scheler en Heidegger,
rkomt, dat u de fenome-
iemand lijkt het nodig te
reductie. Scheler zou be-
platonisme en elk a-prio-

aeoere of huidige f¥soof — onvergelijkbaar verder

MAX BORN AAN BERTRA
Obersdorf (Allgiu), 12 yuli 1951, Geachte professor Russell,

Uw boek A History of Western Philosophy heeft mij zoveel genoegen verschaft dat ik
zo vrij ben u enkele woorden van dank te schrijven. Toen ik een tijdje geleden in Got-
tingen was stuitte ik op een negatieve houding tegenover uw behandeling van Plato
en van de Duitse idealistische school. Ik ben op school gekweld met Plato en ik heb
altijd een grondige hekel gehad aan de Duitse filosofie, m.n. aan Hegel. Daarom be-

ekt en met steeds meer plezier door te le totdat ik bij uw gematigde

één jaar. Daarmee kwam het recht om zonder overleg met wie dan ook zijn eigen programma uit te
voeren waarover hij al eerder had gesproken. Husserl meldt zijn eigen reacties aan Ingarden.

2 [BW 6, 429] In deze kladbrief aan Julius Stenzel (1883-1935 filoloog en filosoof) maakt Husserl enkele
kritische opmerkingen over Stenzel’s recente Dilthey und die deutsche Philosophie der Gegenwart (1934).

335



NEDERLANDSE SECUNDAIRE LITERATUUR

Aydin, Ciano (red.) De vele gezichten van de fenomenologie, Kxmpen 2007, Klement

Bakker, Reinout Degeschiedenis van het fenomenologisch denken, Utrecht 1969, Het Spectrum

Beerling, R.F De transcendentale vreemdeling; Een Studie over Husserl, fenomenologie en soci-
ale wetenschappen, Amsterdam 1965, Meulenhoff

Bernet, Rudolf Husserl en Heidegger over de fenomenologische reductie en het fenomeen van het
zijn. ‘Naar leeuweriken grijpen’, Leuven 1994, UPL

Boehm: Rudolf Fenomenologie en sensibiliteit; Tien opstellen 1982-1991, Gent 1992, Kritiek

Brus, Bernard Theodoor Zoekend naar een derde weg; Studies m.b.t de betekenis van weten-
schappelijk onderzoek voor de onderwijspraktijk, I11: Leren bij Husserl, Tilburg 1978, Zwijsen

De Boer, Theo Deontwikkelingsgang in het denken van Husserl, Assen 1966, Van Gorcum

DeBoer, Th. Fenomenologie, een lied van schijn en wezen, in: Filosoferen, Brussel 1977, Samson

De Boer, Theo Van Brentano tot Levinas; Studies over de fenomenologie, Meppel 1989, Boom

De Folter, Rolf ]. Normaal en abnormaal; Beschouwingen over het probleem van de normali-
teit in het denken van Husserl, Schiitz en Foucault, Groningen 1987, Historische Uitgeverij

Kockelmans, Joseph ]. Phaenomenologie en natuurwetenschappen; Een inleiding in de wijs-
begeerte der natuurwetenschappen, Haarlem 1962, De Erven Bohn

Kockelmans, Joseph J. Edmund Husserl; Een inleiding tot zijn fenomenologie (Denkers over
God en wereld 5), Tielt/Den Haag 1963, Lannoo

Kockelmans, J. De fenomenologische psychologie volgens Husserl; Een historisch-kritischse stu-
die (Randgebieden 10), Tielt/Den Haag 1964, Lannoo

Langeveld, M.: Beknopte theoretische pedagogiek (1944), Groningen 1974**, Wolters-Noordhoff*

Van Dongen, Hein: Geen gemene maat, over incommensurabiliteit, Leende 1999, Damon

Van Essen, Mineke c.s. (red.) Van fenomenologie naar empirisch-analytische psychologie; Over
F.].J. Buytendijk, J. Linschoten, B.]. Kouwer e~ A.D. de Groot, Amsterdam 2018, Bert Bakker

Van Peursen, Cornelis A. De tijd bij Augustinus en Husserl, Groningen 1953, J. B. Wolters

Van Peursen, C.A. & van de Hulst, C. Phaenomenologie en natuurwetenschap; Bezinning op
het wereldbeeld, Utrecht 1953, J. Bijleveld

Van Peursen Fenomenologie en werkelijkheid, Antwerpen/Utrecht 1967, Het Spectrum

Van Peursen Fenomenologie en analytische filosofie, Hilversum 1968, De Haan

Veldhuis, Henri Geen begrip voor de ander; De kritiek van Emmanuel Levinas op de Westerse
filosofie, i.h.b. op het denken van Husserl en Heidegger Utrecht 1990 Fac. Godgeleerdheid RU

1 «Voorlopig verduidelijken wij de term fenomenologisch door te zeggen dat wij het verschijnsel in de
voor ieder toegankelijke verschijningsvorm bezien om pas later tot een verder reikende en toch
sobere wijsgerige interpretatie te komen. Een fenomenologische werkwijze gebiedt ons — ook waar
wij andere, diepere zekerheden hebben — de mede-onderzoeker te ontmoeten in het fenomeen waar-
over we het samen wensen te hebben en over nergens anders. Wij gaan dus niet uit van ‘een algemeen
begrip’ maar van het verschijnsel zelf zoals het in die ervaring wordt aangetroffen. Een ervaring die
wij allen kunnen delen als wij slechts bereid en in staat zijn die ervaring te laten gelden. D.w.z. niet
reeds in deze fase van ons onderzoek vooruitlopen op de beschikbare inzichten en prematuur hun
uiteindelijke zin geopenbaard willen zien.> (Langeveld 1974 p.29)

336

Inkijk-exemplaar © 2/17



FENOMENOLOGIE ALS HOUDING

FENOMENOLOGIE ALS HOUDING Bijdragen aan een fenomenologische wijsbegeerte

AUTEURS Chris Bremmers, Gerrit van der Heiden en Peter Reynaert

UITGEVER Brussel vuB-Press/ Politeia 2018

SAMENVATTING Fenomenologie als houding is een staalkaart van hoe fenomenologie van-
daag de dag wordt beoefend. De bundel toont aan dat fenomenologie een nog steeds
relevante stijl van filosoferen is in het hedendaagse filosofische discours.
Dit boek van het Gezelschap voor fenomenologische wijsbegeerte en bundelt een selectie
van bijdragen aan studiebijeenkoms anferenties door leden en gastsprekers.

de fenomenologische instelli

De tweede categorie bijdragg i i derwerpen uit de wijsgerige

psychologie en ethiek aan d isgle benadering.

Het derde deel is gewijd aa i i atie van hedendaagse cul-

tuur. Het Gezelschap voor fen ij opgericht in juni 2006, met
R i teerde wijsbegeerte in het

DE CRISIS VAN DE EUROPESE WETENSCHAPPEN

|
EDMUND HUSSERL De crisis van de Europese wetenschappen en de transcendentale fenomenologie
VERTALING & ANNOTATIE Willem Visser, Amsterdam 2018 Boom (serie Grote Klassicken)
SAMENVATTING Anaﬁzse van de zingevingscrisis van de westerse wereld.
In deze Einleitung in die phdnomenologische Philosophie komt Husserl tot de conclusie dat
de westerse wereld in een zingevingscrisis verkeert. Hij toont aan dat er een diepe kloof
is ontstaan tussen de ‘Ieefwereld’ en de wetenschap. De wetenschap, ontwikkeld om

de crisis.

tekst op de achterkant een rechts reek-
se toegang tot de centrale problematiek

baart zich helaas alleen aan ingewij-

ERTALING ]. Duytschaever
v NG ] 4 v den. De talrijke kanttekeningen kun-
nen daarin ﬁeen verandering brengen.

INLEIDING & ANNOTATIE Rudolf Bochm
Ujtgeverij Het Wereldvenster, Baarn,
Het Wereldvenster, Baarn 1977 127 lddzl]den prijs £ 19,50.

337



REGISTER

Verwijzingen tussen haakjes: (V) zijn redactionele eindnoten. Deze staan in Bijlage 1.
Pagina’s na 209 verwijzen naar de Bijlagen na de Duitse Originalausgabe, Bw=Briefwechsel.

Afkorting P. verwijst naar de betreffende uitgave en BLz. naar onderhavige tekst (h.L.).

BIOGRAFISCHE SCHETS BI] ENKELE NAMEN

L.E.J. (Bertus) Brouwer (1881-1966) was een internationaal bepalende wiskundige uit de
20e ecuw en een filosoof met mystieke denkbeelden. Grondlegger van de topologie
en het intuitionisme.

Donald Davidson, (1917-2003) was een exponent van de analytische filosofie, die zowel de
taalfilosofie als de philosophy of mind heeft verrijkt. Hij beinvloedde o.m. de wiskun-
dige, logicus en filosoof Willard Van Orman Quine en Alfred Tarski.

Viktor Frank( (1905-1997) De geestelijke autonomie bepaalt hij met Heidegger als bei-
sich-sein, indem es bei anderem Seienden ist en is onherleidbaar tot mentaal-fysieke of
sociale elementen, die voorwaarden zijn maar geen oorzaken. Frankl onderscheidt
drie waardensferen: Erlebniswerte (vreugde, liefde, vertrouwen), Schipferische Werte
(daad, arbeid, scheppen) en Einstellungswerte (lot, lijden) die hij de hoogste noemt.!

Rudolf Hermann Lotze (1817-1881) ‘Het oorzakelijke verband tussen fysicochemische wet-
matigheden (mechanicisme) en natuurlijke doelgerichtheid (teleologie) kan goed ge-
bruikt worden voor een daar bovenuit reikend doel. Metafysica gaat meer over de
waarde en doel van kennis.’

‘Waarden zijn niet aan de ervaring gebonden. Zij bezitten hun eigen geldigheid.

Gerardus Heymans (1857-1930) werkte Fechners grondgedachte over het psychisch
monisme op originele wijze uit en veronderstelt dat alle werkelijke processen psy-
chische processen zijn die zich, door onze zintuiglijke organisatie, als fysieke ver-
schijnselen voordoen.

Gerardus van der Leeuw (1890-1950) Los van een ministerschap van 0k&w vlak na de oor-
log was hij godsdiensthistoricus en -fenomenoloog. Zijn in vijf talen verschenen
Phdnomenologie der Religion (1933) is een internationaal standaardwerk.

<Prachtig schrijvend, uitstekend sprekend, zeer kunstzinnig en onbegrijpelijk uni-
verseel, tegelijk uitermate beminnelijk en eenvoudig gedragen door een deemoedig
en krachtig geloof, heeft hij diepgaande invloed uitgeoefend op het geestelijk leven
van zijn tijd»2 “De dansis profaan 8ewonfen, maar dat doet niets afvan de oorsprong.”

Jan Patogﬁa (1907-1977) was Husserl’s belangrijkste Tsjechische leerling in Freiburg.
Als woordvoerder van Charta 77 werd hij in 1977 gearresteerd na een ontmoeting
met de Nederlandse minister Van der Stoel. Hij stierf enkele dagen later.

1 ziB: Aerztliche Seelsorge 1948 en Homo patiens 1950; VGL. Louis Janssens Personalisme en democratisering,
Brussel 1957.

2 Slotakkoord van het lemma over V. d. Leeuw in de Winkler Prins-Encyclopaedie door dr. J.M. van Veen,
Amsterdam 19516.

338

Inkijk-exemplaar © 2/17



NAAMREGISTER

Anders, Giinther 34 Cassirer, Ernst 30, 315, BW 329
Arendt, Hannah 187, 228-232, 247,347 Chrudzimski, Akadiusz 66, 204
Aristoteles 142, 213, 215, 251, 263 Conrad, Theodor 30, 181-183
Arnim, Hans von 24, ook: Archiv Bw Conrad-Martius, Hedwig 181-182
Augustinus 222-223, 334 Dathe, Uwe 28,203

Austin, John L. 12 Daubert, Johannes 28-29, 181
Avenarius, Richard 48, 54, 311, 313 i

Bachelard, Gaston 303-309, B. 216,278

Bar-Hillel, Y. 76, 204 pan 211, 287, 301, 354
Baumann, Julius 27-29 ifbrio 63,143,145, 204, 206
Bealer, George 103 £ 13, 20, 34- 5, 94-96, 111,
Benoist, J. 76,204 4-2374874-278, 291

Berg, J.H. v.d. 210-222,273-4, W 162, 234-237, 245-249

Bergson, Henri 191, 211,227,258, 2588 i Alwin 181, 202

Berkeley, George 25, 71,158 Dilthey, Wilhelm (1833-1913) 29, 207,
Bernays, Paul 28 I RSOREE , 303, BW 323, 333
Bernet, Rudolf 202-204, 318, 334 Dreyfus, Hubert 194, 195, 206, 208, 237
Beyer, C. 49, 203,204 Drummond, John]J. 58,70, 203, 208

Biemel, W. 9, 91,159, 201, 207, 275, 314 Eeden, Frederik van/Fontijn, Jan 349
Blecksmith, Richard 71, 204 Ehrenfels, E. Christian von 71

Eliade, Mircea 212,224,269-286, 346

Bolzano, B. 22, 25, 41, 49, 75, 203

Farber, Marti
Fechner, G.T,

Ss 34-44, 139

CaratEeoEory, Constantin 28 FranEi, ViLtor E. 224,291,336

Carnap, R. 34,137-141,190, 206, 237-240  Frege, G.12,21-26, 42-75,131-162,190-206

Carr, David 154, 207 Gadamer, H.-G. (1900-2002) 34,303
Carr, Herbert Wildon 37 Galilei, Galileo 156-157, 234, 236

339



AANHANGSEL

Geiger, Moritz 181

Gerlach, Hans-Martin 25, 28, 203
Ghesquiere, Rita Bouckaert- 303, 305
Goodman, Nelson 141

Graf3mann, Hermann 46

Grush, Rick 156, 157, 234, 236
Gurwitsch, Aron 34,189, 190, 275, 276
Hall, G. Stanley 219, 348

Hall, Harrison 143, 206

Hare, Richard M. 72

Hartmann, Nicolai 162, 229, 299, 332
Heidegger, M. 1v, 14, 31-36, 183-264,
283-325, BW 302-333, 334 €.V.

Heijne, Bas 234

Heymans, Gerard 336, 348

Hilbert, David 28, 42, 54

Hobbes, Thomas 21,236

Hume, David 13, 25, 77, 102-110, 158
Husserl, Adolf Abraham (vader) 20, 264
Husserl, Dodo (schoondochter) 36
Husserl, Edmund 20 e.v. 207-222 e.v.
Husserl, Ger. (zoon) 31-36, 189,189,198
Husserl, Julie (moeder) 20
Husserl-Steinschneider, Malvine 19-
26, 36-39, 189, 257, 300, 323, 329-331
Husserl, Wolfgang (zoon) 26, 31, 36,193
Ingarden, R. 15,141, 181-'3,204, 302345
Jackendoff, Ray 195,209

Jaensch, Erich Rudolf F. 28, Bw 328
James, W. 25, 37,106, 160, 219-286, 350, 353
Jaspers, Karl 7,188, 211, 228, 234, 235,
244,264, 272-291, BW 322, 329

Jern, 1. 100, 205

Jung, C.G. 25,32, 60, 214, 259-263

340

Kant, Immanuel 13-44, 74, 87, 107-110,
158-175, 200-212, 250-297

Kaufmann, Felix/Fritz 189-194, 322
Kern, 1. 9, 45,58, 92,104, 124,128, 202-206
Kettering, Emil 187, 209

Kindinger, Rudolf 24,203

Klein, Felix 41

Koffka, Kurt 193,194

Kohler, Wolfgang 193,194
Kohnstamm, Dolph 189, 301
Kohnstamm Philipp 282, 292, 301
Konigsberger, L. 21

Koning, A.]J.]. 202,273
Konstantinovié¢, Zoran 303
Kronecker, Leopold 20

Kusch, Martin 48, 203

Landgrebe, L. 32-37,183, BW 318 e.v.
Langeveld, M.]. 220, 273, 301, 336
Leeuw, G. van der 220, 259, 271, 286
Leibniz, G.W. 20, 25, 48, 114, 296
Levinas, Em. 36,139,188, 197-224, 283,
307,334

Lewin, Kurt 193

Liebert, Arthur 38, 200

Lipps, Theodor 28, 29, 50, 181-182, 221
Livingston, Paul 192

Locke, John 25, 69, 71

Lohmar, Dieter 80,104, 205,209, 316-"7
Lotze, R. 21-28, 51-68, 203, 302, 336, 348
Luijpen, W. 216

Mach, E. 48-54,108-109, 296, 311, 348
Mahnke, D. 194, 228, BW 318, 328
Malachowski, Charlotte 194

Marbach, E. 45-58, 104-128, 202-206, 315

Inkijk-exemplaar © 2/17



NAAMREGISTER

Marcuse, Herbert 36 Poincaré, Jules-Henri (1854-1912) 41
Marty, Anton 74-75 Quine, W.V. 162, 192, 209, 234, 240, 336
Masaryk, Toma$ 20-22 Rang, Bernhard 10, 118, 206, 315
Masullo, Aldo 185, 209 Reinach, Adolf 30-1,142,181-3, 207, 220
Mayer, Verena 79, 203-206 Renouvier, Charles (1815-1903) 27, 219

McIntyre, Ronald 66, 205 Rickert, Arnold (beeldhouwer +1974) 36

Meinong, Alexius 26,162,193, 203 Heinrich 30-36,162,198, 319-20

Melle, U. 10, 176-178, 201-208,
Merleau-Ponty, M. 188-194, 23
Miller, J. Philip 42,203 38

02-1987) 194

pin 33,198

Minsky, Marvin 194
Mohanty, Jitendra N. 155, 20
Moran, Dermot 29, 89, 202, 28
Miiller, Georg Elias 27-29, 182

Miinch, Dieter 48, 203, 205 Riimke, H.C. 49, 210, 292-293, 352, 301
Nancy, Jean-Luc 87, 315, S s, , 139, 190, 227, 318, 333
Natanson, Maurice 194, 209 Ryle, Gilbert (1900-1976) 36,203
Natorp, P. 29-30, 57,107,110, BWw 318 e.v. ~ Sakakibara, Tetsuya 113, 115, 206
Neff, Paul 222,286, 346, 352 Sartre, 188,194, 209, 216-220, 291, 302
Neske, Giinther 187, 209 Schaar, Maria van der 66, 205

Niemeyer, Max (uitgever) 27,253 Scheler, Max 30, 162, 184-208, 220-223,

Piazza, Tommaso 50,103,204 ScEﬁtz,A. 189, 194, 209, 275, 310-313, 334

Pitte, M. van de 192,209 Schweitzer, Albert 36
Plato(-nisme) 51, 68, 142, 181, 213, 234~ Sepp, Hans Rainer 19, 25, 203, 315
250, 296, 333 Shelton, Jim D. 192, 209

341



NAAMREGISTER

Simons, Peter 70, 71, 205, 205

Smith, Arthur David 207

Smith, Barry 70, 203-204, 207

Smith, David W. 62,142, 192, 202-209
Sgderblom, N. (1866-1931) 220, 269, 271
Sokolowski, R. 59, 66, 70,161, 202 ¢.V.
Soldati, Gianfranco 66, 205

Sowa, Rochus 10, 147, 207

Spahn, Christine 176, 208

Spiegelberg, Herbert 66,181,183, 202/5
Spinoza, Baruch de (Benedictus) 21,106
Stein, Edith 32,33, 39, 181-183, 198, 220
Stenzel, Julius 318, Bw 333

Stroker, Elisabeth 28, 2o1, 201, 207
Stumpf, C. 23-26,70,71,89,122,193,198
Tanabe, Hasime (Kyoto School) 34
Troeltsch, Ernst (1865-1923) 35
Tugendhat, Ernst 83, 205
Twardowski, Kasimir 26,183

Vargas Bejarano, Julio Cesar 208
Verhaeghe, Paul 301

Waldenfels, B. 187, 202, 209, 303
Walther, Gerda (fil. v. Husserls school) 286
Weierstrafs, Karl 20-21, 41-42

Welch, E.Parl 37, 93,183, 188-189
Welton, Donn 66, 128, 202-208

Weyl, Hermann (wisk. 1885-1955) 28
Weyr, FrantiSek (1879-1951) 21

Willard, Dallas 47, 71, 204, 336
Wittgenstein, Ludwig 11-17, 73, 86-87,
121, 190, 234-264, 286

Wundt, Wilhelm 20, 48, 78, 348
Zahavi, Dan 77,125,193, 196, 202-209
Zermelo, Ernst 28 q]'

342

ZAAKREGISTER

ABSCHATTUNG vage aankondigingen
(prefiguraties), schakering, vgl. Eng.
adumbration. 97, 216, 223.

ABSTRAHEREN 171 gedachten afzonderen
van een begrip dat vanuit de aans-
chouwde fenomenen als vertrek-
punt wordt opgesteld; 1, 45, 85, 160.

ABSTRAKTION dabstract=denkbeeld, be-
grip, niet als vorm voorstelbaar; te-
genovergesteld: concreet. (Abstracte
grootheden zijn geenszins onbestaand of
onwerkelijk, ze zijn ook ontologisch
Waar.) 41-46, 62-85, 102, 113, 131-135,
152-162, 184, 214-225, 262-295, 311.

AFFEKTION (ont)roerend, aangrijpend
aandoenlijk 137, 145, 172-'3, 196, 269.

AHNDUNG ingeving 16,191, 215.

AHNLICHKEIT overeenkomst, gelijkenis
45-72,119-137, 160, 214-224, 281-286.

ASTHETIK esthetica 3, 32, 41, 139 (kinest-
hesie), 183, 246, 303

AKT acta (Lat.) handeling, daad 111§1;
v§2-5,7; -3; v1§2,3,5,6
—betekenisvervulling 1v§2,7
- betekenisgevend 1v§2,6
— einstrahlig enkelstralig 75-94
—intuitiv 1v §7
— kategorial 111 §1,1v §6, 7
— mehrstrahlig v §2
— nichtobjektivierend v1§3,vi1§1,

X §1
— objektivierend 1v §6, 7 v §1, VI§6,
vit §1, 1x §2, 3
— psychischer 111 §1,3,1v §2,7, X §4
—reell, reéel=werkelijk, solide=eer-
lijk, betrouwbaar 1v§2,3,6, viI §2.
— signitiv, betekenisdragend v §7, vi1 §2
— terminierend, terminatie=beéindi-
ging, begrenzing, terminatio
(Lat.)=afbakening, slot, eind 170

Inkijk-exemplaar © 2/17



ZAAKREGISTER

— vielstrahlig, meerstralig 75, 80
—wertend waardering 1x §1,2.
ACTUALITEIT/INAKTUALITAT 96, 151
ALGEMEENHEID universeel 45-67, 85,
134, 153-'4, 300, 336
ALLGEMEINHEITSBEWUfSTSEIN kos-
misch bewustzijn 102, 226.
ANALYTISCH 12-120, 154176, 190-"6
216
ANSCHAUUNG aanschouwing,
onmiddellijk inzicht, ing
41-44, 61-109, 123-153, 172
215-224, 311-328.
— kategorial 70, 86,87
- origindr 16,150
—sinnlich 81

ANZEICHEN aanduiden, aangeven, to i/

dicate 63,116,140

BEWUISTSEIN besef, bewustzijn, gevoel
13-17, 22, 26: 29, 33,44, 58_64) 69'72)
77-108, 111-137, 141-154, 162-175, 186~
190, 194-196.

BILDUNG: vorming, cultuur.

DECKUNG (coincidence) samenvallen, ge-
lijktijdigheid harmoniérend, toeval

§i76, 121, 125.

EITS: immanent.

DOXA 152,158, 212.
APPRASENTATION s.a. E apr S 8.l N 70,103, 222.

presentatie, inleving, invoelend, em-

patisch 115,121, 140
ASSOZIATION 51, 63, 115-123, 131-137

AUFFASSUNG apprehension, begrip, op-
vatting, mening, bevattingsvermo-

4-53, 68’ 763 78 90

81,141,196
BEHAUPTEN: stellen, handhaven.
BEOBACHTEN: observeren, focussen.

EIGENNAME ¢igennaam 77.
EINFUHLUNG, s.a. Apprisentation, inle-
ving 39, 140, 210, 220, 258, 259, 267,
285, 288.
EINKLAMMERUNG, tussen [ | zetten 97, 135
edrag, focus, denk-

ERKENNTNIS (c0gnition) kenvermogen,
kennen/kennis 12-32, 47-65, 82-109,
142, 152-164, 169, 187, 190, 191, 196.

343



AANHANGSEL

ERKENNTNISTHEORIE kennistheorie
30, 50, 60, 63,142, 153,162, 179.
ERLEBNIS (-STROM) (aangrijpende) erva-
ring, bevinding belevingsstroom 30,
34, 66-115, 138-166, 186-188.
ETHIEK 24, 35, 81, 94, 157, 161167, 169-
177, 202, 206, 213-214.
EVIDENT duidelijk, klaar blijkend, geldig
zonder bewijs 49-68, 81-120, 131-162.
FORM, SOOI, systeem 83-101, 115-120,
126-132, 149-151, 156, 163, 189, 192.
FORMAL formeel, volgens de regels 11,
41-88, 106, 111, 132, 163, 172, 193.
FULLE formeel 79-83, 130, 196.
FUNDERING, grondvesten, fundament
2, 25-111, 118, 145, 154, 158-195.
GANZES geheel, volstrekt 13, 69-123.
GEDANKENEXPERIMENT gedachtenex-
periment 16, 51,159, 192.
GEGENSTAND object, voorwerp, zaak,
thema, inhoud, dets iiberhaupt 12-25,
42-60, 94-118, 129, 133-156, 185.
GEGENSTANDLICH gerichtheid, het voor
ogen hebben, grip hebben.
GEGENWART actualiteit, aanwezigheid.
(GE)GLIEDERUNG geleding, structuur, on-
derverdeling.
GELTUNG geldig 24, 45, 71,124, 138, 148.
GENESIS, S.a. PHANOMENOLOGIE 16,
81, 82,109, 124, 125, 132-134.
GENETISCH 63, 09, 113, 130-135, 144,
151, 167, 172, 185, 209.
GEOMETRIE meetkunde 39,53, 98, 153/4
GESTALTUNG gedaante, vormgeving.
GEVOEL 13, 48, 53, 65, 76-83, 106, 111-
115,133, 140, 160-173, 187.
GLEICHGULTIG actualiteit, aanwezigheid.
GRAMMATICA spraakkunst 60-74,128.

344

HORIZONT horizon gezichtseinder, be-
gripsvermogen 29, 99-153, 181, 211.

HORIZONTINTENTIONALITAT 109,
134—136

HYLEMORFISME Een verandering houdt
iets blijvends en iets wisselends in. Het
blijvende principe onder elke vitale ve-
randering is de oerstof, het wisselende
principe van de vorm.! 176,132,176.

ICH ¢go het bewuste ik 32, 56, 96, 98,
106-114, 137,173, 175.

— personales 109-112

—reines 98,105, 108-112, 116-119, 123~
126, 147.

— transzendentales 105, 209.

IDEALISMUS 97, 98, 105, 135, 140.

— phinomenologischer 140.

— subjektiver 98.

— transzendentaler 28, 117,142,153, 160,

188.

IDEATION; S.d. ABSTRAKTION; WE-
SENSSCHAU ideatie; abstractum (Lat.);
het zien van de essentie, geest of kern van
het het wezen, het zien van de idee,
het schouwen van het wezen 15, 16,
58, 62, 67-70, 74, 86-88, 96, 119, 142,
161.

IDEE, §.0. EIDOS, WESEN de idce, ge-
dachte 13,17, 30, 47, 52-58, 62, 67-
74, 83, 91-94, 101, 102, 107-110, 121,
137 140-148, 157-160.

1 HYLEMORFISME: Aristotelisch-Thomistisch
idee van een tweevoudig zelfstandigheidsbe-
ginsel: in alle dingen zijn stof (Gr. hule, eigen-
lijk = hout) en vorm (morphe) tezamen gebon-
den. mt.: J Fink-Gremmels, Hylemorfisme:
materie en vorm, Utrecht 1994; P. Hoenen,
Philosophie der anorganische natuur, Nijmegen/
Utrecht 1938.

Inkijk-exemplaar © 2/17



ZAAKREGISTER

IDENTIFICATIE gelijkstellen, vereen- 155, 164, 173, 178, 179, 188, 193, 211.
zelvigen 15, 67, 81-84. KORRELATION wisselwerking, onder-
IMMANENT inherent, innerlijk 59,77, ling(e) relatie/samenhang/verband
90-133, 142, 150, 185-188. 56, 57, 69-74, 87-107, 114, 115, 127-
IMPERATIEF, KATEGORISCHER fil. 011- 129, 151, 158, 188.
voorwaardelijk ethische norm, Lat. im- ~ LEBENS(UM)WELT leef- of levenswereld 16,
perativus = gebiedend 173-174. 17, 89, 100, 136, 147-161, 177, 179, 194.

INDUCTIE V. Lat. inductio = lett.: het ig
brengen, het binnenleiden, i
ren, redeneren van het bijzong
het algemene 21, 51,142,1

INTENTIONALITAT intentie (. MANNIGFALBGKEIT variéteitenleer 28,
ling, oogmerk, opzet 15
75-97, 107,109, 155, 163-1

INTERSUBJEKTIVITAT 16, 32889 -83, 99, 109, 127, 166, 176.
118, 124, 136, 140-153, 159, 1943 ’

INTUITION, S.A. WESENSSCHAU (007 0 5 99,100, 127, 156-160, 183, 189, 207.

middellijke innerlijke aanschouwing ver-  MEINEN menen, denken, geloven, bedoe-
kregen voorstelling, niet . en, passen, denkproces

A 11, 14, 25, 62, 74> 869 88’ 99,
65,169,170, 181, 225;
tische 76;

en redenering berustende overtuiging van 64-68, 78, 82,120.

de waarheid, ‘iets doorzien, begrijpen of =~ MELODIE 13,122-123,172.

weten, sluimerend of als bij toverslag’ METHODE 11, 15, 21-33, 48-58, 70, 89-
15, 43, 54, 80-86, 101-103, 177, 188- 101, 107, 112, 127, 160-161, 185-191, 210.

192. MOMENT 65-75, 82, 94, 97, 102, 120~
A ik 140, 145, 150, 169, 18

ﬂ Eeilj E, !as!gaar g7—7mz. 139, 157, 1g4, 172, 195.

KONSTITUTION (0t stand brengen, licha-  NOESIS/NOETISCH noética 60,78, 129-
melijk/mentale gesteldheid, condi- 132,150, 169.
tie 33, 42, 59, 100, 104, 111-118, 121-

345



AANHANGSEL

NUMINEUS 220, 224, 266, 169, 2921,

OBJECT 13-16, 26, 41-84, 92, 96-103, 110-

114, 120-122, 127-135, 139, 145-151,
155, 164-169, 172,176, 186, 187, 191.
OBJECTIVITEIT 22, 41,53, 77, 86,93,
102, 104, 127, 131, 157, 173.
ONTOLOGIE lecr van het zijn; gevormd
van Gr.: on (2¢ nv. ontos), teg. deelw.
van einai [zijn], Idg.: verwant met
hij is + logos [woord, verhandeling]
60, 70, 71, 74, 89, 169, 310.
PERSOON 36, 47, 64, 85,108-113, 117-
118, 150, 175-176.
PHANOMENOLOGIE 11-16, 22, 28-36,
57-61, 70-72, 83-84, 89-104, 109-115,
121-122, 127-177, 181-196.
- genetische 7,111, 128.
- konstitutive 92, 115.
- statische 111, 128-139, 147-150, 163,
187.
— transzendentale 29, 33, 42, 93,
101,128, 173, 181-186.
PHANTASIE 22, 27, 34, 77-85, 103, 122-124.
PRASENTATION 34, 83-84, 135.
PRAXIS 34,59, 118,158, 175.
PROPOSITIONEEL V00rstel, suggestie,
uitspraak die waar of onwaar kan zijn
(ook in logica en ethiek) 85,116, 236.
PROTENTION/RETENTION 123-125,
133-134, 140.
PSYCHOFYSICA 112-113, 118-120, 167.
PSYCHOLOGIE 25, 28, 41, 48, 54-58, 99,
120, 193-195, 202.
- deskriptive 14, 22,24, 77, 89, 91,
165, 181.
- empirische 128.

1 HET NUMINEUZE = het religieuze an sich, los van
rationele expressie en ethische gebruiken.

346

PSYCHOLOGISME 22, 26, 41-58, 69, 91,
143, 153, 181-186, 193.

QUALITAT 77-80,123,127-131, 145, 157-
158, 165-171, 187.

REALISME 142-145,181, 193, 211.

REALITEIT 14-17, 30, 89, 98, 109-123,
142, 154-156, 161, 195.

REDUCTIE 33-34, 89, 94-119, 127.

— eidetische 99-105, 135, 142, 169.

- kentheoretische 94-96.

- phinomenologische 29, 30, 61, 90-93,
98-99, 107, 115-119, 130, 132, 151, 193.

— transcendentale 96,110, 152.

- universale 136, 147.

REFLECTIE 16, 25, 45, 87-94, 160, 177,
185-186.

RELATIVISME 48, 52-53, 143, 152-156, 164.

REPRESENTATIE 82-89, 109, 158, 190,
190.

RETENTIE 123-125, 133-135, 149.

SACHVERHALT inhoud, toedracht,
stand van zaken 61, 82-85, 102.

SATZ uitspraak, oordeel, bewering, toe-
dracht 52, 55, 73, 76, 82, 190-191.

SCHRIFTLOZEN (Du.: Wilden, Zulu) 46,
60, 154, 155, 252, 308; ZIE: blz. 353.

SEIN zijn, aanwezig zijn, bestaan.

SIGNIFICATIE betekenisaanduiding

81-86, 131.

SINN zin, betekenis, nut, bedoeling, ge-
dachte, aard 15-17, 25-29, 32, 36, 46-
79, 105, 125, 131-133, 142-146, 150,
190-193.

SINNLICHKEIT zinnelijk, aanschouwlijk-
heid, sensitief, fysick 81, 86,109.

2 AANSCHOUWING: Opvatting van numineuze erva-
ring die het begripsdenken te boven gaat; door
aanschouwen (in de geest) waargenomen.

Inkijk-exemplaar © 2/17



ZAAKREGISTER

SPECIES 53, 66-69, 73-74, 87, 101-102,
138, 143.

SPRAAK(GEBRUIK) taal, uitspraak, stijl
41, 52-55, 71-79, 191-192.

STUK(KEN) 62, 71,132, 194.

SUBJECT 15-16, 42-66, 77, 85, 89, 91,
179, 184-186, 195.

SUBJECTIVITEIT 57,59, 96, 99, 128,
152,158,177, 184.

SYNTHESE 17, 32, 43, 81-83, 9
132, 137-139, 145, 154, 189,

SYNTHETISCH 74, 86,103-
154, 190-192.

SYSTEEM 12, 34-34, 84, 135-1
177-178, 195.

TEIL (onder-)decl, gedeelte 45, 62
147.

73'78: 92, 98’ 114.
URIMPRESSION ocrimpressie 123-134.
URTEIL 00rdeel 30-36, 51-54, 81-104 127,
166-174.
VERHALTNIS: verhouding, omstandigheid.
VARIATIE 15, 48, 73-76, 87, 115, 119, 128,
130, 150, 153, 186-190.
REN: doen omslaan, omkeren

’ming, gewaarwording, cons-
atering, voorstelling 13-16, 22-27,

TRANSCENDENT(IE) 53, 84, 86, 89-91, 63-65, 77-176, 184, 188, 195.
116, 166, 168 %, ontstaan, ontwikkeling.

TYPE-TOKEN-ONDERSCHEIDING" 66-
73,102.

TYPUS type, soort, groep, model 67,101,

130, 153.

UNBESTIMMTHEITSSTELLEN Plekken

Idheid: open plekk

ticiperen 1n het verhaal of fenome€

Iser: The Reading Process: A Phenomenological Ap-

Het concept Unbestimmtheitsstellen komt van R.
Ingarden en is uitgewerkt door Iser, z1g: Der Akt

des Lesens, Theorie dsthetischer Wirkung 1976.

WESENHEIT: essentie.
WEZEN ¢ssence 12,15, 42-58, 63-88, 97-
107, 116-117, 135, 145-149, 164.
WEZENSAANSCHOUWING intuition de
Pessence 67,101,103, 190-192.
rd, onzinnig, onge-

—Jenomenologische 124-125.

ZEITOBJEKT (1]dSODJeCt 124.

ZEITVORSTELLUNG tijdsvoorstelling
122,134.
T ——

347



OORSPRONKELIJKE TEKST VAN DE FRANSE CITATEN OP BLZ. 305

‘Suivant les principes de la Phénoménologie, il s’agissait de mettre en pleine
lumiére la prise de conscience d’un sujet émerveillé par les images poétiques.
Cette prise de conscience, que la Phénoménologie moderne veut adjoindre
a tous les phénomenes de la Psyché, nous semblait donner un prix subjec-
tif durable & des images qui n’ont souvent qu’une objectivité douteuse,
qu’une objectivité fugitive. En nous obligeant a un retour systématique sur
n’us-mémes, a un effort de clarté dans la prise de conscience, a propos d’une
image donnée par un pocte, la méthode phénoménologique nous amene a
tenter la communication avec la conscience créance du poete.’

‘Quand un réveur de réveries a écarté toutes les ‘préoccupations’ qui encom-
braient la vie quotidienne, quand il s’est détaché du souci des autres, quand
il est vraiment ainsi 'auteur de sa solitude.’

HOW STILL THE RIDDLE LIES EMILY DICKINSON 89
Theo van Baaren Trommels van marmer 1986

Het raadsel ligt doodstil,
want iedere beweging
verraadt ons iets ervan.
Daarom houdt het zich stil,
zodat het — authentiek —
een raadsel blijven kan.:

|\

1 Dr. Th. P. van Baaren (RUG) introduceerde het feitelijke begrip schriftlozen ter vervanging van het

antropomorf- en subjectcentristisch gekleurde en kleinerend klinkende ‘primitieven’ e.d. zie: blz.154.
LIT: Wij mensen; Religie en wereldbeschouwing bij schriftloze volken, Utrecht 1960.

348

Inkijk-exemplaar © 2/17



RECENSIES

‘Dr. Verena Mayer heeft met dit boek een omvangrijk en zo volledig moge-
lijk overzicht gegeven van de denkwereld van de stichter van de fenomenolo-
gie. De ondertitel Denken zonder oordelen zet meteen de teneur. De basis van het
denken begint met een onpartijdige en onbevooroordeelde waarneming. Dit
geeft aanleiding tot bewustzijnsprocessen die zich niet beperken tot de filo-
sofie maar ook tot andere wetenschappen. Hoe wordt kennis verworven en
verwerkt? Hoe is deze bruikbaar in domeinen als natuurkunde, pedagogiek,
zelfs psychiatrie?
Na een uitgebreide inleiding, inclusief biografie, schetst Mayer de talrijke
toepassingsmogelijkheden van zijn denkwereld.
Een uitvoerig literatuuroverzicht en 25 toegevoegde bijlagen staven het prak-
tisch nut van de fenomenologie. De bijlage van Damiaan Denys legt bijvoor-
beeld de vinger op de wonde van een haperende zorg in de psychiatrie.
Een uniek overzicht - het eerste Nederlandstalige - van het denken van Hus-
serl met als leidend thema: Terug naar e dingen zelf”

Marc De Pril NBD Biblion, 7 juli 2021

‘Verena Mayer laat een welkome stem uit het verleden horen: die van Edmund
Husserl. De grondlegger van de fenomenologie wilde zuriick zu den Sachen selbst.
In Mayers nu vertaalde werk komen verschillende vakgebieden aan de orde,
die door Husserls denken zijn beinvloed.’ Trouw, 17 februari 2021

‘Die Auseinandersetzung mit dem peinlich sauber formulierten Quer- und
Neudenker, der in Halle, Géttingen und Freiburg lehrte und gemif$ dieser
Biografie einen altmodischen Lebensstil beibehielt, lohnt.

Die Darstellung der Miinchner Philosophin Verena Mayer kondensiert Hus-
serls Werk tiberzeugend.’ Johanna Schmeller Die Welt, 25 april 2009

‘Abraxas is een zich «fenomenologisch» noemende uitgeverij die zich ook met
aandacht voor andere klassieken verdienstelijk maakt. -

Zowel Das Heilige van Rudolf Otto als de Varieties van William James zijn zo
schitterend geschreven en hebben zo'n impact gehad op het denken dat zjj
in dit verband in de meest eigenlijke betekenis van het woord klassiek geacht
mogen worden.’ Dr. J. A. van Belzen (uva) Psyche en geloof, juni 2004

349



< FECHNERS FILOSOFIE <

A DE DOOD VAN DE VADER VAN DE PHANOMENOLGIE DES GEISTES in 1831 maakt de na-
:thuurkunde zich los van de filosofie en kwam het positivisme en materialisme op.
De fysicus en filosoof Gustav Fechner (Universitit Leipzig) voelde behoefte om een alomvat-
tend filosofisch wereldbeeld te scheppen dat recht deed aan natuurkundige inzichten! en
aan de vermogens van het gemoed en de geest. Fechner slaat een brug tussen natuurkunde
en filosofie door langs inductieve weg een metafysica te ontwikkelen. Door royale uitleg van
exacte begrippen komt hij tot de albezielingsleer, panpsychisme en psychofysisch parallellisme.2
Fechner trekt geen scherpe grens tussen planten- en dierenrijk zodat de hypothese dat plan-
ten een ‘innerlijk bewustzijn’ hebben mogelijk
Het bockje over het wordt. Fechner voert deze analogie scherpzin-
bewustzijn na de dood nig door. Hijj erkent dat ze niet dezelfde exact-
heid waarborgen als de natuurwetenschap.
Netals Edmund Husserl vraagt hij ruimte voor
het onbestendige dat hij van het ondefinieer-
bare wil ontdoen. Het psychofysisch parallellis-
me is de opvatting dat het psychische en fysi-
sche, het denken en fysicke, in wisselwerking
naast elkaar bestaan zonder identiek te zijn.
Rudolf H. Lotze, medicus/fysioloog, treedt in
zijn voetsporen. Wilhelm Wundt was pleitbe-
zorger van zowel Lotze als Fechner. Deze laatste

DOOR

Gustay Fechner inspireerde o.m. Ger Heymans, Ernst Mach, en

MET EEN INLEIDING VAN

William James

G. Stanley Hall, die bij James in Harvard afstu-

deerde en onderzoek deed bij Wundt in Leipzig.
<De gretige James las en herlas Fechners werk, ook tussen de regels door, getuige zijn kapot-
gelezen en zwaar geannoteerde exemplaar van Elemente der Psychophysik uit 1860 dat bewaard
is gebleven in de Houghton-bibliotheek van Harvard College Library. Fechners invloed op
William James’ The Principles of Psychology uit 1890 is onmiskenbaar.3

1 WET VAN FECHNER: De grootte van een stimulus neemt geometrisch toe als de grootte van een waarneming aritme-
tisch toeneemt. De expirimentele relatie tussen bewustzijn en de intensiteit van waarnemingsprikkels
was wiskundig te formuleren.

2 Nanna, oder iiber das Seelenleben der Pflanzen, 1848.

3 VGL.R. Gerritsen, James, (reeks Kopstukken filosofie), p. 33 e.v. Rotterdam 2004.

350

Inkijk-exemplaar © 2/17



< FREDERIK VAN EEDEN <

In Nederland vond Fechner een medestander in Frederik van Eeden: “Zeer verheugd om
Fechner’s werk. Dat is wat onze tijd behoeft. Ik zal hem meer bekend trachten te maken.!
De bezielde natuur was ook een thema in het werk van Van Eeden. ‘Had hij niet in De kleine
Johannes een demonstratie gegeven van de autonome gevoels- en ervaringswereld van bloe-
men en planten en had hij niet zijn bekende gedicht over de waterlelie gemaakt waarin deze
bloem badend in het licht en het water aan zichzelf genoeg heeft?

Fechner had in het begin van het vierde hoofdstuk van Nanna verteld hoe hij op een zomer-
dag aan een vijver stond en peinzend naar een waterlelie keek die haar bladeren over het wa-
ter had gespreid en mit offener Bliite sich im Lichte sonnte.

Hoe uitzonderlijk gelukkig zou die waterlelie zijn, had Fechner gedacht, om van boven in
het zonlicht te baden en van onderen in het water. Waarom zou een waterlelie niet kun-
nen voelen? Zo'n schepsel kon niet gemaake zijn om uitsluitend voorwerp van nutteloze be-

spiegeling te zijn. Het was zo gebouwd dat het dat baden in zonlicht en water kon voelen.’?

DE WATERLELIE

1k heb de witte waterlelie ﬁ'eﬁ
daar die zo blank is en zo stil haar kroon
uitpfooit in’t (icht.

"Rijzeno( uit donker-koele vijver(gromf,
ﬁeeft zij fiet (icht 8evomfen en ontsloot

toen b ﬁj het gou«fen hart.

De kIeineJohanhes

een sprookje

Nu rust zij yeinzencf op het watervlak
enwenst niet meer...>

ABRAXAS | U.M. Zuider-Amstel

1 Mijn Dagboek, DEEL 1-1v, Van Munster’s u.M., Amsterdam 1931.
2 Jan Fontijn, Het leven van Frederik van Eeden 11, Amsterdam 1996, p. 96.
3 VandePassieloze Lelie; Verzen door Frederik van Eeden, W. Versluys Amsterdam 1901, p. 5.

351



<> FENOMENOLOGISCHE PEDAGOGIEK <

< FENOMENOLOGISCHE MYSTIEKEN <

< FENOMENOLOGISCHE SYSTEEMPEDAGOGIEK <

‘IN DIT BOEK WORDT DUIDELIJK WEL-
KE OPVOEDINGSMETHODES DE TOETS
DES TIJDS NIET OVERLEEFD HEBBEN OMDAT
Z1J KINDEREN SCHADE BEROKKENEN EN OU-
DERS MET EEN SCHULDGEVOEL OPZADELEN.

In plaats daarvan voegt de schrijfster nieuwe
effectieve methodes toe die het makkelijker
maken om verstandig en eerlijk met kinderen

Liefdevol opvoeden, om te gaan. De toegepaste fenomenologische
een kunst

Op een zinvolle manier grenzen stellen opvoeders als belangrijke omgevingsfactoren.

en daarbij je goede humeur bewaren.

ABRAXAS | Pedagogiek

352

PAUL NEFF

pedagogiek beschouwt het welbevinden van de

Erworden tips gegeven voor een ontspannen en
open levenshouding waarin de valkuilen van
emotionele vooronderstellingen zoveel moge-
lijk vermeden worden door het aanleren van

)i‘;}zg fg\u voortijdige herkenning. We hoeven tenslotte

niet alles door schade en schande te leren.’

‘ ﬂ IERKELI]KHEIDSVERLANGEN is altijd
in diepste zin een verlangen naar aan-
wezigheid, ontmoeting, naar deelname aan een

‘Reﬂgie als 8enac(e/ zinvolle werkelijkheid.

Met ec 1 van Rudolf Otto

RELIGION ALS
GNADE

UITGEVERI] ABRAX

Indie zin is het ook een ‘religieus’ verlangen.

De ervaring is met een onzichtbare betekenis ge(a(fen.
Paul Neff schetst een weg langs de gestalten ach-
ter de woorden. Het vermogen tot symbolisch
zien is wat Husserl de Wesensschau noemt en
door indringend en zuiver aanschouwen de
kern van het aanschouwde in zich te voelen
opgaan. H.C. Riimke formuleerde het als een
zich zinvol ingeschakeld voelen in het geheel van het
zijnde. Deze oergrond wordt ervaren als oer-
grond van alle delen en als grond van mijn grond.

Inkijk-exemplaar © 2/17



< FENOMENOLOGISCHE KLASSIEKEN <

VOLGENS WILLIAM JAMES HEEFT ONZE HEDENDAAGSE CULTUUR EEN
PROBLEEM MET DENKEN OVER LEVEN NA DE DOOD.

‘ OPULAIR-WETENSCHAPPELIJKE
WILLIAM JAMES

PUBLICATIES BEWEREN KEER OP
De onsterfelijkheid van het KEER DAT ONS SPIRITUELE LEVEN AF-
Rty HANKELIJK IS VAN DE WERKING VAN
Twee zogenaamde bezwaren tegen dit beginsel

ONS BREIN.

Hoe is het dan mogelijk dat ons be-
wustzijn op een of andere wijze blijft
bestaan als na de dood alleen het stof-
felijk overschot resteert? William
James poneert dan de heersende ge-

dachte:

Het denken is een functie van de hersenen.

Dwingt deze theorie ons logischer-
wijs om ideeén over de onsterfelijk-
UITGEVERIJ ABRAXAS . .
heid van de ziel naar de prullenmand
te verwijzen? Moet ze werkelijk elke echt consistente denker verplichten
zijn hoop op een hiernamaals op te offeren ter wille van zijn plicht om alle
consequenties van een wetenschappelijke waarheid te aanvaarden?
¢ ’ : ¢ ) < : :
J2’, zullen sommigen zeggen. ‘Nee’, zegt James, ‘stoom is toch ook niet
het ultieme doel van de fluitketel?’
Ruimhartig, met humor en eruditie formuleert de eminente filosoof en
psycholoog zijn bezwaren tegen de stelling. Zijn mild gekruide betoog
sluit aan bij kwantumtheoretische ideeén over non-lokaliteit. Het is deze
actualiteit die dit scherpzinnige essay de lof toekent van een kleine klas-

sieker.

‘Een waarlijk prachtig stukje werk, waarin James een zeer originele bijdrage levert aan het hele

debat over de mogelijkheid of onmogelijkheid van een onsterfelijke ziel.”
Taede A. Smedes

353



< ABRAXAS/ZUIDER-AMSTEL <%

— Rudolf Otto: Het heilige; over het buitenredelijke van religie —
‘Dit bewonderenswaardige boek is in godsdienstwetenschap en -filosofie nog altijd een topper.
Hoewel het heilige ook rationele kanten heeft, zoekt Otto het meest eigene van het religieuze
in de niet-rationele ervaring van het numineuze: in wat ons diep aangrijpt en ontroert zonder
dat wij het nu direct kunnen benoemen. Vandaar het befaamde, door hem geijkte begrip myste-
rium tremendum e~ fascinosum: het mysterie dat ons doet huiveren en tegelijk ook fascineert, terwijl
het zich onttrekt aan onze begrippen. In zijn onderzock van het heilige, dat hij prachtig weet
te verwoorden, betrekt hij behalve de Bijbel en niet-christelijke godsdiensten ook poézie en
kunsten als muziek. Wie zijn godsbegrip zoekt te verhelderen, kan niet om dit boek heen.”
‘Na lezing van het adembenemende Het heilige blijf je als lezer verbaasd achter over Otto’s
diepzinnigheid en subtiele inzichten. Hij brengt het denken een moment tot stilstand.’
.
— Rudolf Otto: De genadereligie van India en het christendom —
‘De uitgave van dit boekje is daarom zo belangrijk, omdat wie Otto’s hoofdwerk Das Heilige
wellicht gelezen heeft als godsdienstfilosofische theorie, nu merkt hoezeer hij persoonlijk was
geraakt door de werking van dat mystericuze iets, dat ons deel doet hebben aan een bovenra-
tionele werkelijkheid. Dat hij een groot kenner van de voor-Indische godsdiensten was blijkt
uit dit werk, waarin hij met name van het hindoeisme een diep reikend en verhelderend beeld
geeft door overeenkomsten en verschillen aan te wijzen met het christendom. Voor Otto (1869-
1937) is het heilige een autonoom iets. Das ganz andere, dat rationeel weliswaar niet te kennen
valt, maar wel innerlijk te beleven. De uitgever heeft het boek bewonderenswaardig verzorgd
door er met grote kennis van zaken geschreven inleidingen, nawoorden en aantekeningen als-
mede citaten van Otto aan toe te voegen. Een subliem boekje dus, waardoor velen zich kunnen
laten verrijken.’
.
— Rufus Jones: Quakers, beeld van een humanitaire religie —
‘In korte duidelijke hoofdstukjes krijgt de lezer een goed inzicht in het geloof van de Quakers:
in ieder mens is de goddelijke vonk aanwezig die aanspoort tot een volwaardig menselijk, lief-
devol leven.
Quakers zijn ervan overtuigd dat via mystiek een innerlijk zachtmoedig geloofsleven kan wor-
den bereikt en God onze wereld alleen ten goede geschapen heeft en dat alle mensen dat god-
delijke ideaal kunnen bereiken. Ze zijn vooral in de praktijk gericht op uitvoering van deze
gedachten. Vooral In deze tijd is hun geloofsbeleving en levensinstelling bijzonder sympa-
thiek. Dit boekje is aanbevelenswaardig, want het is leerzaam en inspirerend om te lezen hoe
zachtheid en rust kunnen overleven. Met een voorwoord door de befaamde Duitse theoloog
Rudolf Otto.”

(Deze recensies zijn afkomstig van NBD/Biblion b.v. te Leidschendam)

354

Inkijk-exemplaar © 2/17



<> FENOMENOLOGISCHE BIBLIOTHEEK <

— William James: Vormen van religieuze ervaring —
‘Een nieuwe vertaling van de zeer populaire en veelvuldig heruitgegeven klassieker uit 1902
op het gebied van de godsdienstpsychologie. De auteur (New York 1842-1910) studeerde on-
der meer in Geneve, Parijs en Bonn, en tenslotte geneeskunde aan Harvard. Hij was hoogle-
raar in de anatomie, fysiologie, psychologie en filosofie. Hij beschrijft en ordent een diver-
siteit aan religieuze ervaringsverschijnselen en stromingen en reikt een daarin inzichtge-
vend begripskader aan dat gebaseerd is op psychologische uitgangspunten. Zijn materiaal
is ontleend aan (autobiografisch) materiaal van onder meer bronnen uit diverse religies. Een
verhelderende biografische levensschets is toegevoegd aan deze complete uitgave in de Ne-
derlandse taal. Gelet op de grote interesse voor alletlei vormen van godsdienst, een boek dat
zeker op belangstelling kan rekenen.’
o
— William James: De wil om te geloven en andere populair-filosofische essays
& Religieus vertrouwen en het recht om te geloven —
‘Verzorgde uitgave van een aantal klassicke essays van de Amerikaanse pragmatistische filosoof
William James die cirkelen rondom religieus geloof; de gekozen essays zijn met name gericht
op de legitimiteit daarvan. James betoogt dat het een persoonlijk recht is om op eigen risico
te geloven. Wetenschap en filosofie zouden dit moeten erkennen en niet moeten proberen om
met naturalistische verklaringen de ervaringen van gelovigen te ontluisteren. Naast een verta-
ling van The will to believe zijn in deze bundel ook opgenomen Is het leven de moeite waard?, Het gevoel
van rationaliteit, Reflexhandeling en theisme en Religieus vertrouwen en het recht om te geloven. Dit laatste
essay 1s, zo verantwoordt de uitgever zijn keuze, ‘opgenomen omdat de lezers hierin de weer-
klank van het veel oudere The will to believe zullen bemerken’. James’ essays verschijnen voor het
eerst in Nederlandse vertaling. Peter Sloterdijk schreef het voorwoord en een prettig leesbaar
essay van Hein van Dongen is als nawoord opgenomen. Met begrippenlijst en register.”
.
— Mircea Eliade: Het heilige en het profane —

‘Een klassieke fenomenologische inleiding in de godsdienstwetenschap die beschrijft in welke
vorm het heilige zich voordoet en de situatie van de mens beschrijft in een wereld die geladen is met religieuze
waarden. De auteur benoemt het heilige als macht en realiteit. De verschijningsvormen ervan in
ruimte en tijd, in natuur en kosmos en in het menselijk bestaan worden in vier hoofdstukken
beschreven. Nadruk ligt op de niet-hedendaagse vormen. De geschiedenis van de godsdienst-
wetenschap krijgt een apart hoofdstuk en het nawoord geeft toelichting op de titel. Voorzien
van uitgebreide noten en literatuurverwijzingen, plus verklarende woordenlijst, biografische
notitie, bibliografie en register. De prettige en intelligente vertaling is van verschillende gere-
nommeerde handen. Dit deel 6 in de reeks Fenomenologische klassieken is een aanrader voor ieder
die de studie naar de ervaring van het of de Andere - het numineuze - ter harte gaat. Zie ook de
andere delen in de reeks over onder meer Rudolf Otto en William James. De meest recente Ne-

»

derlandse ‘erfgenaam’ van Eliade is Tjeu van den Berk, met bijvoorbeeld Het numineuze (2005)

355



ABRAXAS/ZUIDER-AMSTEL

<> FENOMENOLOGISCHE BIBLIOTHEEK <
<> FENOMENOLOGISCHE KLASSIEKEN <
<> FENOMENOLOGISCHE MYSTIEKEN <

Rudolf Otto:Het heilige; over het buitenredelijke van religie

ISBN 90-807300-1-7 (Fenomenologische Klassicken 1)
“William James: Vormen van religieuze ervaring;

Een onderzock naar het wezen van de mens 1ISBN 90-807300-2-5 (Fenomenologische Klassicken 2)
Rudolf Otto:De 3ena(fereﬁ3ie van India en het christendom;

Overeenkomsten en contrasten ISBN 90-807300-3-3 (Fenomenologische Klassieken 3)
Abraham Joshua Heschel: God zoekt de mens;

“Een filosofie van het jodendom ISBN 90-807300-5-x (Fenomenologische Klassicken 4)
Rufus Jones & Daniél Mok: Quakers, Triomf en tragick van het geweten;

Beeld van een humanitaire religie ISBN 90-807300-4-5 (Fenomenologische Klassieken 5)
"Mircea Eliade:“Het ﬁeiﬁge en het cfageﬁj kse bestaan;

“Een onderzoek naar het wezen van religie ISBN 90-807300-6-8 (Fenomenologische Klassicken 6)
"Daniél Mok:Een wijze uit fet westen;

“Beschouwingen over Rudolf Otto en het heilige ISBN 90-74509-36-1 (Fenomenologische Bibliotheek 7)
“William James: De wil om te geloven;

En andere populair-filosofische essays ISBN 9789080730083 (Fenomenologische Klassicken 8)
“Verena Mayer: Edmund Husser(;

“Denken zonder oordelen ISBN 9789079133-0551¢/253% (Fenomenologische Bibliotheek 9)
‘William James:De onsterfe(ijkheid van de mens;

Twee mogelijke bezwaren tegen dit beginsel 1SBN 978-9-079133-01-7 (Fenomenologische Klassieken 10)
"Paul Neff en Rudolf Otto: Religie als genade e~ Sensus numinis

ISBN 978-9-079133-09-3 (Fenomenologische Mystieken 1)
Gustav Fechner:Het Goeﬁje over het Eewustzijn na de (fomf;

“Inleiding William James ISBN: 978-9-079133-11-6 (Fenomenologische Mysticken 2)
Daniél Mok (red.):De omgevallen bockenkast 1

Fenom. Arcﬁief Zuider-Amstelboeken ISBN 978-90-79133-94-9 (Fenomenologische Biologica 1)

oA

356

Inkijk-exemplaar © 2/17



COLOFON

UITGEVER]] AbraxasZuider-Amstelboeken, Amsterdam

CORRECTIE Nienke Lantman, Erm

TYPOGRAFIE Abraxas|Zuider-Amstel

LETTERS erF Trinité 2, 4 & Titling; TerF Lexicon; 1t Documenta en Documenta Sans

11c/MoNoTYPE Bodoni 72; apose/mMoNoTyeE Gill Sans Nova
PRODUCTIE Printforce/cB, Culemborg

PORTRETFOTO’S  Husserl-Archief Leuven

MEDEWERKERS

Jos Augustus vertaalde Jacques Taminiaux Het Thracische dienstmeisje en de professionele denker -
Hannah Arendt en Martin Heidegger 2000; Hans Kiing Het begin van alle dingen 2008, Het christen-
dom en Het jodendom -wezen, geschiedenis en toekomst 2011.

Verena Mayer is Husserl-specialist aan de universiteit van Miinchen.

Danié(Mok is godsdienstwetenschappelijk redacteur, publicist en docent.

Fred Scheepers studeerde Godsdienstfilosofie & Wijsgerige Ethick en promoveerde op een vergelijking

tussen de Advaita-Vedanta van Shankara en de fenomenologie van Edmund Husserl 1988.

DE COMPILATIE op de voorkant is gebaseerd op teksten van K.H. Miskotte uit Om het
levende woord, ’s-Gravenhage 1948, p. 5 en Het wezen der joodse religie, Kampen 19824, p. 51-52.

Miskotte (1 1976) bevestigt dat elke Wesensschau zelf nimmer geheel voraussetzungslos zal
zijn, en dus ‘godgeleerde beslissingen” heimelijk veronderstelt. ‘Het geheel van deze
wereld ademt nerveus, en draagt een stalen gelaat. De mond spreeke grote dingen. Wart-
taal kan het ons schijnen, terwijl het orakeltaal is. Orakeltaal mag het de geestdriftigen

lijken, terwijl het wartaal is’ (Edda en Thora; Een vergelijking, Kampen 19833, p. 10).

DE EERSTE DRUK bestond uit vier oplagen. De verantwoording van de wijzigingen stond,
op deze plaats, in de betreffende oplage vermeld.

Door aanvullingen en verbeteringen zijn er inmiddels 6o pagina’s bijgekomen.

Deze tweede druk bevat dus talrijke herzieningen ten opzichte van de eerste druk uit

2010 en is om die reden voorzien van een nieuw boeknummer: 978-90-79133-253.
© 2021 U.M. Abraxas/Zuider-Amstel, Amsterdam

info@uitgeverijabraxas.nl

www.uitgeverijabraxas.nl

357



< POSTLUDIUM <
onze eigen feeﬁvereﬁf

JAAR GELEDEN verscheen ons eerste boek, het opende met Lewis Carroll’s

5 Through the Looking-Glass uit 1871: ‘The time has come’, the Walrus said, ‘To talk

of many things’. Deze eerste uitgave sloot af met: ‘Er is maar één soort magie, en dat

is doen’.1 In 2021 verschijnt in de Fenomenologische Bibliotheek het onderhavige boek

Denken zonder oordelen, met als ‘mooiste zin’: Dat niets ter wereld bij machte is jou van

Jje ervaringen te beroven. In hetzelfde jaar schrijft zingend filosoof Eva Meijer in
Trouw een column met de mededeling:

De vorm van de wereld hangt ook van ons af.

«IN DE FENOMENOLOGIE, een tak van de filosofie die zich bezighoudt met de
geleefde ervaring, speelt het begrip wereld een belangrijke rol. Daarmee wordt niet
onze planeet bedoeld, maar de leefwereld die we met elkaar maken. Tussen de gro-
te gebeurtenissen die we niet eigenhandig of tenminste niet alleen kunnen veran-
deren en de kleine keuzes van elke dag ligt de wereld, of eigenlijk de werelden, die
we met anderen vormen en in stand houden. Als je iemand leert kennen, maak je
samen een nieuwe wereld, verandert de jouwe.

Wij behoren aan de wereld toe, en maken die wereld ook, steeds opnieuw, met
alles wat we doen of nalaten. Hoe moet je leven?

‘Simpel’, zegt Aristoteles: Je leert het goede te doen door het goede te doen’.

Dus doe het maar.»2

Meijer citeert de filosoof Jean-Luc Nancy (1940-2021):
Doe het! / Het: wat je moet doen, | Wat alleen zal bestaan als je het gedaan hebt.3

-

De in 1877 geboren Armeense filosoof/schrijver Georg Gurdjieffleert dat de mens nagenoeg geheel
een machine is geworden die als een automaat reageert op prikkels van buitenaf. Wat in het dage-
lijks taalgebruik bewustzijn, wil, individualiteit, het vermogen om iets te doen of te laten genoemd
wordt zijn louter illusies. Wel zijn ze potentieel aanwezig en kunnen door doelgericht werken aan
zichzelf tot ontwikkeling worden gebracht. Doordat velen zich afgesneden voelen van deze verstan-
delijke en fysicke hulpbronnen, ligt het niveau van het eigen handelen onder het optimale, met psy-
chische klachten tot gevolg.

N

D.D. 30-08-2021, op trouw.nl/dossier/eva-meijer staat de volledige tekst.

3 Tijdens de covip-epidemie maakt Nancy korte metten met het zalvende en calculerende ‘argument’ dat
wij weer moet leren omgaan met de dood:

‘De néoviralisten [Van Dale’s Woord van de (35ste) week 2020] vergeten dat het natuurlijke alsook het
bovennatuurlijke uit onze leefwereld verdwenen zijn, wat ons eerder in staat stelde om een sterke, ja
levende verhouding tot de dood te vinden. We zijn geen zwakke vogeltjes geworden. Integendeel, we
hebben ons wijsgemaakt dat we almachtig zijn.’

LIT.: J.-L. Nancy & Daniel Tyradellis, Wat doet ons denken?, Zoetermeer 2015; Nancy, De indringer, gevolgd
door De stad in de verte, Amsterdam 2002; Nancy Corpus, Parijs 2000. ZIE ook .. blz. 87 en 315.

358

Inkijk-exemplaar © 2/17



<> POSTLUDIUM <
De onomﬁeer(ijﬁe dlx(geﬁjﬁse a(isci};ﬁne van repeteren.

Trouw, 5 november 2021
Esther van Fenema, PROBEER HET EENS MET DE ROEISPANEN ZINGEVING EN DISCIPLINE

“Nederland. Een land waar bijna 20 procent van de volwassenen ooit in zijn leven
een depressie krijgt en waar het cBs eind 2021 met cijfers kwam dat ongeveer een
kwart van de jongvolwassenen zich somber en neerslachtig voelt.

Bernard Haitink: ‘Het is muziek die me bij de kraag vat en me boven mijzelf uit tilt.
Die me in m’n leven altijd heeft gered, eigenlijk... Je moet roeien met de riemen die je
hebt, een van de riemen waarmee ik roei is mijn dirigeerstok’.

Een hoger doel en ijzeren discipline als remedie tegen de duisternis waardoor het
leven soms ondraaglijk kan zijn, ook als je niet depressief bent.

De onontbeerlijke dagelijkse discipline van repeteren.

In zijn boek Homo Deus komt historicus Yuval Noah Harari tot de conclusie dat voor
het eerst in de geschiedenis de kans groter is om door je eigen hand om het leven te
komen dan door misdaad, terrorisme en oorlog bij elkaar.

In zijn boek Dezin van het bestaan beschrijft Viktor Frankl, een psychiater die de con-
centratiekampen overleefde en zijn kampgenoten probeerde te helpen, hoe men-
sen die geen doel meer hadden het risico liepen sneller te overlijden aan infecties
of uitputting. De mens bestaat niet alleen en besluit steeds hoe het eigen bestaan er
uitziet en zich ontwikkelt.” Je kunt van een ervaring iets leren terwijl anderen het
laten passeren. Met doorleefde kracht verkondigde hij:

‘Dat niets ter wereld bij machte is jou van je ervaringen te beroven.’

“Of zoals psychiater Damiaan Denys het formuleert: ‘Tk ben ervan overtuigd dat
een mens het beste functioneert in een situatie waarin er eerder tekorten te zijn dan
een tevéel’.2

In de laatste decennia leerden we geloven dat beloning en verlossing van buiten
komen. Een ernstige misvatting waar we doodongelukkig door worden. Zingeving
en discipline zijn gelukkig de twee roeispanen waarmee we kunnen roeien om ons
te behoeden tegen de uitzichtloosheid.”

(Van Fenema is psychiater en publicist.)

1 VGL.Lh.blz. 224, 291, 338; V. E. Frankl, Man’s Search For Meaning, New York 1959 p. 200; De zinvan het bestaan, Rotterdam 2011.

2 ZIE 0OK: Bijlage 23 Lv. D. Denys, Fenomenologische psychiatrie, blz. 287 e.v.

359



¥

DANIEL MOK
uitgever

Het ﬁeiﬁ'ge en Vormenvan reﬁgieuze evaring vormden de eerste twee delen van de Fenomeno-
logische Bibliotheek™. Deze uitgave ~ F.B. N 9 Edmund Husser(, denken zonder oordelen - zou het
sluitstuk van de serie zijn. Door persoonlijke omstandigheden is de uitgave vertraagd.
Omdat de reeksnummers vaststonden, is F.B. N© 10 (Fred Scheepers’ vertaling van
James” Human Immortality) numerick de laatste geworden. Daarna verschenen er nog
twee delen in de serie Fenomenologische Mysticken. In voorbereiding is Humanitaire religie
zonder verrassingen, een selectie it het Zuider-Amstel-archief (Fenomenologische Biologica).

‘Het fonds van Abraxas is het meest bewonderenswaardige dat een uitgever zich kan
denken: het bestaat uit louter klassiecke meesterwerken van auteurs als Frederik van
Eeden, Mircea Eliade, Abraham Heschel en Rufus Jones. Stuk voor stuk juweeltjes
met eeuwigheidswaarde.fReﬁgie als 5enac(e opent een nieuwe reeks Fenomenologische
Mystieken [ZIE blz. 352]. Dit essay van Paul Neff dateert van 1927 en plaatst zingeving
van het bestaan in een breed perspectief. De uitgave bevat een completerend artikel
van Rudolf Otto: Het spontane ontwaken van het numineuze gevoel.”

Frans Berkelmans in Benedictijns Tijdschrift 2013/3

ZUIDER-AMSTEL BOEKEN
sinds 1969

v/h Grafisch Facilitair Bedrijf (GFB) in Het Veem & Uitgeverij De Appelbloesem Pers
Antiquariaat Zuider-Emstel, Amsterdam
KVK 58654682

www.uitgeverijabraxas.nl info@uitgeverijabraxas.nl

DE QR-CODE GEEFT TOEGANG TOT
HET FENOMENOLOGISCH ARCHIEF
https://indd.adobe.com/view/d26ed613-4878-45¢7-97c0-asbdoy052276
ISBN 978907913325 brTkH KEBOR M kE@F3@s2/17




FENOMENOLOGISCH ARCHIEF

HUMANITAIRE RELIGIE
S E BASIS

ABRAXAS|ZU

Carry van Bruggen

Fenomenologisch Archief N27

ZUIDER-AMSUEL Judaica

FENOMENOLOGISCH ARCHIEF N¢ 2

FENOMENOLOGISCHE BIBLIOTHEEK
BIJLAGEN II

&

ABRAXAS|ZUIDER-AMSTELBOEKEN

FENOMENOLOGISCHE
PSYCHOLOGIEEN

PEDAGOGIEK

INVESTEREN IN DE JEUGD
INVESTEREN IN DE TOEKOMST

361



Inkijk-exemplaar © 2/17



VERENA MAYER schetst eerst een compleet en systematisch over-
zicht van Husserl’s denkbeelden en werk inclusief een biografie, tijd-
tafel, persoons- & zaakregister en een complete bibliografie.

DE BIJLAGEN verhelderen de theorie door een weergave van de prak-
tische uitwerking die de fenomenologie inbrengt binnen verschillen-
de domeinen. Begeleidende artikelen en uitleg van niet-alledaagse
woorden begrippen laten zien dat veel van ons handelen eigenlijk
al fenomenologisch te noemen is, ondanks een zekere afschrikwek-
kende werking van dat woord.

AANDACHT voor de psychiatrie die door de fenomenologische inzet
van H.C. Riimke c.s. een humanistische basis kreeg.

DE BIJLAGE DENYS & PSYCHIATRIE sluit aan bij de reflecties op de
haperende zorg in de volle breedte en wijst naar het fenomenologi-
sche motto: Terug naar de dingen zelf.

BIJLAGEN DENKEN ZONDER OORDELEN

Henri Bergson Invoelend denken

Damiaan Denys Fenomenologische psychiatrie
William James’ object of thought en Husserl’s noéma
Karl Jaspers Onvoorwaardelijke verantwoordelijkheid
Emmanuel Levinas Het is volstrekt persoonlijk

Max Scheler Fenomenologische mystiek

Richard Rorty Filosofie als wetenschap en metafoor
Peter Sloterdijk De macht over het leven
Fenomenologie als filosofie van het jodendom
Fenomenologische psychologie, religiewetenschap en logistiek
Systeempedagogiek -psychologie, -antropologie e.d.

Het mooiste citaat is van psychiater Viktor Frankl, die
zijn therapie toetste aan de werkelijkheid van het concentratiekamp.
Met doorleefde kracht verkondigde hij:

‘Dat niets ter wereld bij machte is jou van je ervaringen te beroven.’

ISBN 978-9-079133-25-3
Tweede herziene en vermeerderde druk

ZUIDER-AMSTEL uitgeverijen



	Lege pagina
	Lege pagina
	Lege pagina
	Lege pagina
	Lege pagina



