
1 
 

Inkijk nieuw boek van Eugène de Groot 

  

Toeval of niet? De verschillende gezichten van het toeval en de dood 

Toeval of niet? gaat in op wat toeval eigenlijk is en hoe zich dat uit. De vraag of er sprake is 
van toeval of niet, is niet zo eenduidig als vaak wordt aangenomen. Er blijken fundamentele 
vraagstukken mee samen te hangen, zoals die van de dood en de zin van ons bestaan. In onze 
geseculariseerde cultuur denken mensen dikwijls dat het toeval een grote rol speelt bij kwesties 
als gezondheid, maatschappelijke ongelijkheid en persoonlijk geluk. Anderen menen 
daarentegen dat toeval niet bestaat, omdat alles van hogerhand of vanuit een spiritueel geladen 
universum bepaald zou zijn, al dan niet in samenhang met de keuzevrijheid van de mens. Het 
betoog van dit boek bewandelt, op basis van concreet beschreven feiten, een middenweg tussen 
deze tegenovergestelde visies. De term ‘vitragetoeval’ wordt geïntroduceerd om een vorm van 
toeval aan te geven waarin een diepere laag van onze werkelijkheid oplicht.  

Inkijk in boek 

Enkele passages uit het boek om een indruk ervan te krijgen: 

a) de inhoudsopgave; 

b) over ‘vitragetoeval’ (uit hoofdstuk 4); 

c) over Ap Dijksterhuis/’het slimme onbewuste’ (uit hoofdstuk 7); 

d) over de casus Shanti Devi en wie jij nu eigenlijk bent (uit hoofdstuk 8); 

e) over de rijkdom van het pure toeval (uit hoofdstuk 9). 

a)  

Inhoudsopgave Toeval of niet? 
 

Hoofdstuk 1  Inleiding 
 

Hoofdstuk 2  Casus de koninginnepage 

2.1 De bijzondere gebeurtenissen 

2.2  De casus, een voorlopige analyse 
 

Hoofdstuk 3  Synchroniciteit 

3.1 Carl Gustav Jung en synchroniciteit 

3.2 Synchroniciteit wetenschappelijk onderzocht 
 

Hoofdstuk 4  Vitragetoeval 

4.1 De koninginnepage-casus als synchroniciteitenreeks; soorten toeval 



2 
 

4.2 Vitragetoeval 
 

Hoofdstuk 5  Reïncarnatie 

5.1 Een oud, wijdverbreid idee en karma 

5.2 Een recent reïncarnatieverhaal 
 

Hoofdstuk 6  Reïncarnatie onderzocht 

6.1 Reïncarnatie als verklaring voor regressie?  

6.2 Regressietherapie wetenschappelijk onderzocht  

6.3 Reïncarnatie, karma en biologie 

6.4 ‘Parabiologie’ of ‘vitragebiologie’ 
 

Hoofdstuk 7  De wisselwerking van binnen en buiten  

7.1 De wederzijdse relatie tussen geest en lichaam 

7.2 Het slimme onbewuste spiritueel opgevat 

7.3 De symboliek van binnen en buiten 

7.4 Binnen en buiten als orakeltaal 
 

Hoofdstuk 8  De verbeelding voorbij 

8.1 De glijdende schaal van beeld naar beeldloos 

8.2 De tranen van Shanti Devi en wie jij nu eigenlijk bent 
 

Hoofdstuk 9  Puur en vitrage-toeval: een ideale combinatie 

9.1 De rijkdom van het pure toeval 

9.2 De januskop van het toeval: vitragetoeval versus puur toeval 

9.3 Vrije wil, de rol van het ego en ‘perichroniciteit’ 
 

Hoofdstuk 10  Terugblik: de creatieve rol van het toeval 

10.1 Tussen ‘toeval bestaat niet’ en ‘vitragetoeval bestaat niet’ en over weten en geloven 

10.2 Een toevalstoer in vogelvlucht 
 

Literatuur 

Eindnoten 

  

b) Passage uit voorwoord. 
 

“Dit boek is een vervolg op De vleugelslag van een koninginnepage. Naar het spiritueel 
humanisme. Het laatstgenoemde boek is in 2022 verschenen en bevat mijn visie op het leven, 
met een meer theoretisch deel I en een meer praktisch (ethisch) deel II. Aanleiding ervoor was 
mijn grondige overtuiging dat we in onze moderne maatschappij op een ongelukkig spoor 



3 
 

zitten. Dat spoor hangt samen met een visie op wat het leven eigenlijk is die eenzijdig en nogal 
dominant is. Wat is dan een goede visie die kan bijdragen aan meer geluk? Daarover gaat dat 
boek. 

Ik werd naar aanleiding van de publicatie van dat eerste boek uitgenodigd op enkele plekken in 
den lande een lezing te komen houden. Een van die lezingen ging over het toeval, een thema 
uit mijn eerste boek. Na afloop kreeg ik van menig toehoorder te horen dat ik ze aan het denken 
had gezet. Ik kon geen groter compliment krijgen, want zelf denken is zo ongeveer het beste 
wat mensen kunnen doen. Niet voor waar aannemen wat de spreker zegt, maar zelf op 
onderzoek uitgaan. En het eigen waarnemen en denken is daarvoor onontbeerlijk. Eerst zien en 
dan geloven. Maar waarom zou ik de strekking van mijn lezing dan niet breder bekend maken? 
Ik zou dan tevens de gelegenheid krijgen wat uitvoeriger op het thema van toeval in te gaan, 
waar zo ontzettend veel kwesties, en ook fundamentele levensvragen, aan vastzitten. Want een 
lezing van een uur lang biedt natuurlijk veel minder gelegenheid een onderwerp grondig te 
bespreken dan een boek.  

Mijn ‘Koninginnepage’ begon ik met bijzondere voorvallen die ikzelf had meegemaakt, 
waarvan één met een koninginnepage. Zo ook nu weer. Ik meen dat die nieuwe voorvallen met 
koninginnepages veel onthullen over ons menselijk bestaan. Dat probeer ik in dit boek opnieuw 
te laten zien. Het gaat dan natuurlijk niet om de koninginnepages of die heel specifieke 
ervaringen zelf. Die betroffen slechts een beperkt gezelschap van mensen die in mijn 
beschrijving ervan ten tonele komen. Maar ze maakten wel indruk op die betrokkenen en ik 
hoop iets van die indruk over te brengen. En wel als opmaat voor een veel bredere boodschap, 
waarin kwesties als synchroniciteit, reïncarnatie, leven na de dood en de zin van ons bestaan 
aan bod komen. (…)”  

 

c) Over Ap Dijksterhuis/’het slimme onbewuste’ (uit hoofdstuk 7). 
 

“Ap Dijksterhuis, hoogleraar aan de Radboud Universiteit te Nijmegen (leeropdracht: 
psychologie van het onbewuste), heeft naam gemaakt met populairwetenschappelijke 
bestsellers over menselijk geluk en over het onbewuste. Zijn in 2007 uitgekomen Het slimme 
onbewuste. Denken met gevoel heeft intussen tientallen herdrukken beleefd. In 2024 is daar een 
herziene editie van uitgekomen, waarin wetenschappelijke inzichten en onderzoeken van de 
jaren sinds de eerste druk verwerkt zijn. Dijksterhuis’ boodschap blijft dezelfde: ons onbewuste 
is razendslim en is ons bewuste vaak de baas.  (…) 

Het grote goed van Dijksterhuis’ boeken en zijn visie, inclusief zijn uitleg van de vormen waarin 
en de voorwaarden waaronder de menselijke creativiteit aan het daglicht treedt, is zijn 
erkenning dat het onbewuste een enorm creatief potentieel bevat. Maar hij levert er geen enkele 
verklaring voor. Is het niet vreemd dat iets onbewusts al die creatieve impulsen aandraagt? Hoe 
kan Dijksterhuis dat binnen zijn materialistisch-reductionistisch kader verklaren? Dit is een 
variant van het ‘hopla-model’ dat ik in mijn eerste boek aan de kaak stel. 

Het denkmodel van het Nieuwe Denken levert hier een schot voor open doel op basis van de 
voorzet die Dijksterhuis levert: wat voor mensen onbewust is, is vanuit zichzelf/Zichzelf hoogst 
bewust. Dat is de universele of oneindige Intelligentie die aan de basis van alles ligt en in het 
citaat hierboven (ook in de oorspronkelijke tekst) niet voor niets cursief is weergegeven. Juist 
omdát de bron van de creatieve invallen bij mensen zelf van intelligente aard is, kan die voor 



4 
 

de invallen zorgdragen. Zoals ook Dijksterhuis het over het ‘slimme’ onbewuste heeft. Maar 
het denkschema van Dijksterhuis loopt van zichzelf weg, het kan niet verklaren wat het behelst. 
Al zijn mooie voorbeelden van de creatieve kracht van het onbewuste worden pas mogelijk 
doordat er een intelligente bron achter zit, in de mens zelf (vanuit menselijk perspectief 
onbewust) en tegelijkertijd een bron die het menselijke overstijgt (vanuit Zichzelf bewust). (…) 

Een ander en hiermee samenhangend misverstand is volgens het laatste Dijksterhuis-citaat dat 
de hersenen het orgaan zijn dat voor de menselijke intelligentie zorgdraagt. Maar inspiratie is 
geen uitvinding van het brein, net zo min als intelligentie door het brein geproduceerd wordt. 
Het bewustzijn gaat ook na de lichamelijke dood gewoon door, dankzij zogenoemde astrale 
lichamen die het voertuig van de ziel zijn. Alleen zo vallen zogenoemde BDE’s te verklaren, 
bijna dood-ervaringen tijdens het compleet uitgevallen zijn van hersenfuncties. En ook de 
reïncarnatie-verhalen van de hoofdstukken hiervoor, met het astrale lichaam dat de verbinding 
legt tussen de verschillende incarnaties. Of ervaringen van synchroniciteit, want wat anders kan 
zorgen voor de fijne afstemming van verschillende gebeurtenisketens op elkaar? En tal van 
geboekstaafde andere verschijnselen. Het menselijk brein is een trechter die menselijke 
ervaringen mogelijk maakt, dat wil zeggen ervaringen die op menselijke wijze beleefd worden. 
Of anders gezegd vormen de menselijke hersenen een filter dat de universele intelligentie haar 
weg laat banen in het fysieke menselijke omhulsel. Wanneer met de dood een eind komt aan 
dat fysieke lichaam, komt ook aan de hersenfuncties een eind en gaat de menselijke ziel verder 
in een andersoortig lichaam dat toegesneden is op die nieuwe levensstaat. Aldus de visie zoals 
die intussen in ontelbare geschriften van verschillende tradities vervat ligt. Zo kunnen we de 
verschijnselen zoals ze zich aandienen recht doen.     

Juist door dat aangesloten zijn van de mens met zijn bewuste en onbewuste leven op die 
universele intelligentie, laat zich in principe verklaren dat wat mensen graag willen 
werkelijkheid wordt, ook langs voor mensen onbewuste weg. (…)” 

d) Over de casus Shanti Devi en wie jij nu eigenlijk bent (uit hoofdstuk 8). 
 
“We keren nog één keer terug naar de kwestie van reïncarnatie en doen dat aan de hand van het 
voorbeeld van Shanti Devi (1926-1987). Dat confronteert ons bij uitstek met de vraag wie we 
eigenlijk zelf als individueel mens met een bepaalde persoonlijkheid zijn. Wie zijn we zelf? Op 
deze fundamentele vraag kom ik terug na mijn weergave van dit voorbeeld. 

Ik werd op het spoor van deze casus gezet door het lezen van een boek van de Britse psychiater 
dr. Alexander Cannon (1896-1963). Het  verscheen in 1936 in London onder de titel The Power 
of Karma in Relation to Destiny. Het bewuste voorbeeld was even tevoren in de publiciteit 
gekomen en verspreidde zich in korte tijd verder over de wereld. India was toen nog een kolonie 
van het Britse rijk. Eerst was het gebeuren bekend in Shanti’s eigen woonplaats Delhi en een 
andere plaats 135 mijl verderop. Mohandas K. Gandhi richtte een commissie in om het geval te 
onderzoeken, die in 1936 een onderzoeksverslag uitbracht. Cannon had het ‘recent’ gelezen in 
de Bombay Chronicle en berichtte er dus over op enkele pagina’s in zijn toen kersverse boek 
over karma en reïncarnatie. Het geval blijft tot vandaag de dag mensen, onder wie onderzoekers 
(zoals ook Ian Stevenson die we al in par. 7.1 tegenkwamen), interesseren. Hieronder de 
hoofdlijnen van deze bijzondere zaak.         

Shanti Devi werd in 1926 geboren in Chirakdana, een stadsdeel in Oud-Delhi. Tot haar vierde 
levensjaar sprak ze amper, maar vanaf haar vierde maakte ze opmerkingen waarvan de 



5 
 

strekking was dat ze niet bij haar echte ouders woonde en eerst ergens anders leefde. Haar 
ouders besteedden aanvankelijk nauwelijks aandacht aan haar vreemde opmerkingen, maar het 
meisje bleef hardnekkig volhouden. Op zesjarige leeftijd liep ze weg van huis in een poging 
haar voormalige woonplaats Muttra (zo sprak ze het zelf uit overeenkomstig het dialect zoals 
dat gebezigd werd in Mathura, zoals die stad officieel heette en heet) te bereiken, zo’n 180 
kilometer verderop. Het hoofd van haar school, die over haar vreemde uitlatingen te horen 
kreeg, vroeg haar ouders hun dochter te mogen spreken -ze was toen acht jaar- en was onder de 
indruk van de gedetailleerde opmerkingen die ze over haar vroegere leven maakte, des te meer 
omdat die herinneringen een volwassen vrouw in plaats van een kind betroffen. Ook vielen hem 
dialectwoorden op die niet bij het dialect van haar huidige woonplaats hoorden (en achteraf 
konden worden geïdentificeerd als dat van Mathura). Op basis van de informatie van Shanti 
vond het schoolhoofd op het door haar aangegeven adres de man, Kedar Nath Chaubey, van 
wie Shanti zei dat die in haar vorige leven als Lugdi Devi haar echtgenoot was geweest. De 
man vertelde dat zijn eerdere vrouw Lugdi Devi was overleden, dat bleek ruim een jaar vóór de 
geboorte van Shanti gebeurd te zijn. Van het een kwam het ander, er werd een ontmoeting van 
Kedar Nath Chaubey en Shanti gearrangeerd. Hij kwam met zijn toenmalige vrouw en zijn zoon 
uit zijn huwelijk met Lugdi bij haar op bezoek. Het was een heel emotioneel bezoek voor Shanti, 
ze huilde lang na het zien van Chaubey en hun zoon, die nu vier jaar ouder was dan Shanti zelf. 
Lugdi was nog in de kraamperiode, tien dagen na de geboorte van die zoon overleden. Shanti 
overtuigde Chaubey op basis van alles wat zij vertelde en wat ze antwoordde op zijn vragen, 
dat zij toen inderdaad zijn vroegere vrouw was.  

De voorvallen rond Shanti Devi werden ‘the talk of the town’ en raakten steeds verder bekend 
tot bij Mohandas K. Gandhi, toen al jarenlang leider van de Indiase onafhankelijkheids-
beweging. Hij stelde een commissie samen die het geval ging onderzoeken. (…) Voor veel 
hindoes was deze casus een bewijs van de superioriteit van hun religie tegenover de 
Abrahamitische religies van het westen (jodendom, christendom en islam), omdat die -althans 
de grootste leerstellige varianten ervan- het bestaan van reïncarnatie ontkennen. (…)” 

e) Over de rijkdom van het pure toeval (uit hoofdstuk 9). 

“Gelukkig is er puur toeval, iets wat gebeurt en niet (concreet) bedoeld is. Het is heerlijk dat 
niet alles gedetermineerd, anders gezegd vooraf bepaald is. Er is vrijheid in het bestaan, niet 
alleen vanwege de vrije wil van mensen maar ook omdat er -mede vanwege die vrije wil, maar 
ook zonder dat menselijk vermogen- dingen samenkomen die tevoren niet gepland of bedoeld 
zijn. Het onverwachte en speelse zit in het bestaan ingebakken.  

Kijk naar een willekeurige sportwedstrijd. Nemen we als voorbeeld een wedstrijd in het voetbal, 
een teamsport. Het toeval speelt dan op voorhand een grotere rol dan bijvoorbeeld bij een 
hardloopwedstrijd waarin iedere loper voor zijn eigen kansen gaat en in beginsel alleen met 
zichzelf tegenover de rest van het sportersveld te maken heeft. De ene voetballer probeert de 
andere aan te spelen, maar hoewel hij vrij staat raakt hij de bal met zijn voet of zijn hoofd net 
iets anders dan hij bedoelde, zodat die niet bij zijn medespeler terecht komt. Of hij wordt iets 
uit evenwicht gebracht door een speler van de tegenpartij, zodat hij de bal niet goed raakt. In 
die gevallen lukt niet wat hij beoogde. Maar dit wil nog allerminst zeggen dat die mislukte actie 
in het geheel van de wedstrijd niet goed voor hem en zijn team kan uitpakken. Zelfs juist dóór 
zijn mislukte actie kan de wedstrijd een voor hem gunstig verloop krijgen. En niet alleen als de 
mislukte voorzet direct in een onbedoeld doelpunt uitmondt. Veel vaker omdat het 



6 
 

wedstrijdverloop vanaf dat ‘begin’ van die mislukte voorzet heel anders wordt dan zonder die 
voorzet het geval geweest zou zijn. In de zogenoemde chaostheorie staat dit bekend als ‘de 
sterke afhankelijkheid van beginvoorwaarden’: als het begin (en tijdens een wedstrijd zijn er 
heel veel beginpunten in de zin van de chaostheorie) net iets anders was geweest, had je een 
heel ander gevolg gekregen. Ontelbare factoren spelen een rol die maken dat voetbal een sport 
is waarbij het toeval een belangrijke rol speelt die bijdraagt aan de spanning van het geheel. 
Zijn de niveauverschillen tussen de teams niet al te groot, dan is de rol van het toeval des te 
prominenter, omdat de uitkomst dan in verhouding minder bepaald wordt door de ervaringen, 
talenten en de ingesleten patronen van de spelers. Mede dankzij die grote rol van het toeval is 
het voetbal wereldwijd de meest populaire sport. Er is spanning mee gemoeid die er niet zou 
zijn als bijvoorbeeld PSV steeds zou winnen. Gelukkig dus dat PSV niet steeds wint. (…)” 

 


