Inkijk nieuw boek van Eugene de Groot

Toeval of niet? De verschillende gezichten van het toeval en de dood

Toeval of niet? gaat in op wat toeval eigenlijk is en hoe zich dat uit. De vraag of er sprake is
van toeval of niet, is niet zo eenduidig als vaak wordt aangenomen. Er blijken fundamentele
vraagstukken mee samen te hangen, zoals die van de dood en de zin van ons bestaan. In onze
geseculariseerde cultuur denken mensen dikwijls dat het toeval een grote rol speelt bij kwesties
als gezondheid, maatschappelijke ongelijkheid en persoonlijk geluk. Anderen menen
daarentegen dat toeval niet bestaat, omdat alles van hogerhand of vanuit een spiritueel geladen
universum bepaald zou zijn, al dan niet in samenhang met de keuzevrijheid van de mens. Het
betoog van dit boek bewandelt, op basis van concreet beschreven feiten, een middenweg tussen
deze tegenovergestelde visies. De term ‘vitragetoeval’ wordt geintroduceerd om een vorm van
toeval aan te geven waarin een diepere laag van onze werkelijkheid oplicht.

Inkijk in boek

Enkele passages uit het boek om een indruk ervan te krijgen:

a) de inhoudsopgave;

b) over ‘vitragetoeval’ (uit hoofdstuk 4);

c¢) over Ap Dijksterhuis/’het slimme onbewuste’ (uit hoofdstuk 7);

d) over de casus Shanti Devi en wie jij nu eigenlijk bent (uit hoofdstuk 8);

e) over de rijkdom van het pure toeval (uit hoofdstuk 9).

a)

Inhoudsopgave Toeval of niet?
Hoofdstuk 1 Inleiding

Hoofdstuk 2 Casus de koninginnepage
2.1 De bijzondere gebeurtenissen

2.2 De casus, een voorlopige analyse

Hoofdstuk 3 Synchroniciteit
3.1 Carl Gustav Jung en synchroniciteit

3.2 Synchroniciteit wetenschappelijk onderzocht

Hoofdstuk 4 Vitragetoeval

4.1 De koninginnepage-casus als synchroniciteitenreeks; soorten toeval



4.2 Vitragetoeval

Hoofdstuk 5 Reincarnatie
5.1 Een oud, wijdverbreid idee en karma

5.2 Een recent reincarnatieverhaal

Hoofdstuk 6 Reincarnatie onderzocht
6.1 Reincarnatie als verklaring voor regressie?
6.2 Regressietherapie wetenschappelijk onderzocht
6.3 Reincarnatie, karma en biologie

6.4 ‘Parabiologie’ of ‘vitragebiologie’

Hoofdstuk 7 De wisselwerking van binnen en buiten
7.1 De wederzijdse relatie tussen geest en lichaam
7.2 Het slimme onbewuste spiritueel opgevat
7.3 De symboliek van binnen en buiten

7.4 Binnen en buiten als orakeltaal

Hoofdstuk 8 De verbeelding voorbij
8.1 De glijdende schaal van beeld naar beeldloos

8.2 De tranen van Shanti Devi en wie jij nu eigenlijk bent

Hoofdstuk 9 Puur en vitrage-toeval: een ideale combinatie
9.1 De rijkdom van het pure toeval
9.2 De januskop van het toeval: vitragetoeval versus puur toeval

9.3 Vrije wil, de rol van het ego en ‘perichroniciteit’

Hoofdstuk 10 Terugblik: de creatieve rol van het toeval
10.1 Tussen ‘toeval bestaat niet’ en ‘vitragetoeval bestaat niet” en over weten en geloven

10.2 Een toevalstoer in vogelvlucht

Literatuur

Eindnoten

b) Passage uit voorwoord.

“Dit boek is een vervolg op De vieugelslag van een koninginnepage. Naar het spiritueel
humanisme. Het laatstgenoemde boek is in 2022 verschenen en bevat mijn visie op het leven,
met een meer theoretisch deel I en een meer praktisch (ethisch) deel II. Aanleiding ervoor was
mijn grondige overtuiging dat we in onze moderne maatschappij op een ongelukkig spoor

2



zitten. Dat spoor hangt samen met een visie op wat het leven eigenlijk is die eenzijdig en nogal

dominant is. Wat is dan een goede visie die kan bijdragen aan meer geluk? Daarover gaat dat
boek.

Ik werd naar aanleiding van de publicatie van dat eerste boek uitgenodigd op enkele plekken in
den lande een lezing te komen houden. Een van die lezingen ging over het toeval, een thema
uit mijn eerste boek. Na afloop kreeg ik van menig toehoorder te horen dat ik ze aan het denken
had gezet. Ik kon geen groter compliment krijgen, want zelf denken is zo ongeveer het beste
wat mensen kunnen doen. Niet voor waar aannemen wat de spreker zegt, maar zelf op
onderzoek uitgaan. En het eigen waarnemen en denken is daarvoor onontbeerlijk. Eerst zien en
dan geloven. Maar waarom zou ik de strekking van mijn lezing dan niet breder bekend maken?
Ik zou dan tevens de gelegenheid krijgen wat uitvoeriger op het thema van toeval in te gaan,
waar zo ontzettend veel kwesties, en ook fundamentele levensvragen, aan vastzitten. Want een
lezing van een uur lang biedt natuurlijk veel minder gelegenheid een onderwerp grondig te
bespreken dan een boek.

Mijn ‘Koninginnepage’ begon ik met bijzondere voorvallen die ikzelf had meegemaakt,
waarvan één met een koninginnepage. Zo ook nu weer. Ik meen dat die nieuwe voorvallen met
koninginnepages veel onthullen over ons menselijk bestaan. Dat probeer ik in dit boek opnieuw
te laten zien. Het gaat dan natuurlijk niet om de koninginnepages of die heel specifieke
ervaringen zelf. Die betroffen slechts een beperkt gezelschap van mensen die in mijn
beschrijving ervan ten tonele komen. Maar ze maakten wel indruk op die betrokkenen en ik
hoop iets van die indruk over te brengen. En wel als opmaat voor een veel bredere boodschap,
waarin kwesties als synchroniciteit, reincarnatie, leven na de dood en de zin van ons bestaan
aan bod komen. (...)”

c) Over Ap Dijksterhuis/’het slimme onbewuste’ (uit hoofdstuk 7).

“Ap Dijksterhuis, hoogleraar aan de Radboud Universiteit te Nijmegen (leeropdracht:
psychologie van het onbewuste), heeft naam gemaakt met populairwetenschappelijke
bestsellers over menselijk geluk en over het onbewuste. Zijn in 2007 uitgekomen Het slimme
onbewuste. Denken met gevoel heeft intussen tientallen herdrukken beleefd. In 2024 is daar een
herziene editie van uitgekomen, waarin wetenschappelijke inzichten en onderzoeken van de
jaren sinds de eerste druk verwerkt zijn. Dijksterhuis’ boodschap blijft dezelfde: ons onbewuste
is razendslim en is ons bewuste vaak de baas. (...)

Het grote goed van Dijksterhuis’ boeken en zijn visie, inclusief zijn uitleg van de vormen waarin
en de voorwaarden waaronder de menselijke creativiteit aan het daglicht treedt, is zijn
erkenning dat het onbewuste een enorm creatief potentieel bevat. Maar hij levert er geen enkele
verklaring voor. Is het niet vreemd dat iets onbewusts al die creatieve impulsen aandraagt? Hoe
kan Dijksterhuis dat binnen zijn materialistisch-reductionistisch kader verklaren? Dit is een
variant van het ‘hopla-model’ dat ik in mijn eerste boek aan de kaak stel.

Het denkmodel van het Nieuwe Denken levert hier een schot voor open doel op basis van de
voorzet die Dijksterhuis levert: wat voor mensen onbewust is, is vanuit zichzelf/Zichzelf hoogst
bewust. Dat is de universele of oneindige Intelligentie die aan de basis van alles ligt en in het
citaat hierboven (ook in de oorspronkelijke tekst) niet voor niets cursief is weergegeven. Juist
omdat de bron van de creatieve invallen bij mensen zelf van intelligente aard is, kan die voor

3



de invallen zorgdragen. Zoals ook Dijksterhuis het over het ‘slimme’ onbewuste heeft. Maar
het denkschema van Dijksterhuis loopt van zichzelf weg, het kan niet verklaren wat het behelst.
Al zijn mooie voorbeelden van de creatieve kracht van het onbewuste worden pas mogelijk
doordat er een intelligente bron achter zit, in de mens zelf (vanuit menselijk perspectief
onbewust) en tegelijkertijd een bron die het menselijke overstijgt (vanuit Zichzelf bewust). (...)

Een ander en hiermee samenhangend misverstand is volgens het laatste Dijksterhuis-citaat dat
de hersenen het orgaan zijn dat voor de menselijke intelligentie zorgdraagt. Maar inspiratie is
geen uitvinding van het brein, net zo min als intelligentie door het brein geproduceerd wordt.
Het bewustzijn gaat ook na de lichamelijke dood gewoon door, dankzij zogenoemde astrale
lichamen die het voertuig van de ziel zijn. Alleen zo vallen zogenoemde BDE’s te verklaren,
bijna dood-ervaringen tijdens het compleet uitgevallen zijn van hersenfuncties. En ook de
reincarnatie-verhalen van de hoofdstukken hiervoor, met het astrale lichaam dat de verbinding
legt tussen de verschillende incarnaties. Of ervaringen van synchroniciteit, want wat anders kan
zorgen voor de fijne afstemming van verschillende gebeurtenisketens op elkaar? En tal van
geboekstaafde andere verschijnselen. Het menselijk brein is een trechter die menselijke
ervaringen mogelijk maakt, dat wil zeggen ervaringen die op menselijke wijze beleefd worden.
Of anders gezegd vormen de menselijke hersenen een filter dat de universele intelligentie haar
weg laat banen in het fysieke menselijke omhulsel. Wanneer met de dood een eind komt aan
dat fysieke lichaam, komt ook aan de hersenfuncties een eind en gaat de menselijke ziel verder
in een andersoortig lichaam dat toegesneden is op die nieuwe levensstaat. Aldus de visie zoals
die intussen in ontelbare geschriften van verschillende tradities vervat ligt. Zo kunnen we de
verschijnselen zoals ze zich aandienen recht doen.

Juist door dat aangesloten zijn van de mens met zijn bewuste en onbewuste leven op die
universele intelligentie, laat zich in principe verklaren dat wat mensen graag willen
werkelijkheid wordt, ook langs voor mensen onbewuste weg. (...)”

d) Over de casus Shanti Devi en wie jij nu eigenlijk bent (uit hoofdstuk 8).

“We keren nog één keer terug naar de kwestie van reincarnatie en doen dat aan de hand van het
voorbeeld van Shanti Devi (1926-1987). Dat confronteert ons bij uitstek met de vraag wie we
eigenlijk zelf als individueel mens met een bepaalde persoonlijkheid zijn. Wie zijn we zelf? Op
deze fundamentele vraag kom ik terug na mijn weergave van dit voorbeeld.

Ik werd op het spoor van deze casus gezet door het lezen van een boek van de Britse psychiater
dr. Alexander Cannon (1896-1963). Het verscheen in 1936 in London onder de titel The Power
of Karma in Relation to Destiny. Het bewuste voorbeeld was even tevoren in de publiciteit
gekomen en verspreidde zich in korte tijd verder over de wereld. India was toen nog een kolonie
van het Britse rijk. Eerst was het gebeuren bekend in Shanti’s eigen woonplaats Delhi en een
andere plaats 135 mijl verderop. Mohandas K. Gandhi richtte een commissie in om het geval te
onderzoeken, die in 1936 een onderzoeksverslag uitbracht. Cannon had het ‘recent’ gelezen in
de Bombay Chronicle en berichtte er dus over op enkele pagina’s in zijn toen kersverse boek
over karma en reincarnatie. Het geval blijft tot vandaag de dag mensen, onder wie onderzoekers
(zoals ook Ian Stevenson die we al in par. 7.1 tegenkwamen), interesseren. Hieronder de
hoofdlijnen van deze bijzondere zaak.

Shanti Devi werd in 1926 geboren in Chirakdana, een stadsdeel in Oud-Delhi. Tot haar vierde
levensjaar sprak ze amper, maar vanaf haar vierde maakte ze opmerkingen waarvan de

4



strekking was dat ze niet bij haar echte ouders woonde en eerst ergens anders leefde. Haar
ouders besteedden aanvankelijk nauwelijks aandacht aan haar vreemde opmerkingen, maar het
meisje bleef hardnekkig volhouden. Op zesjarige leeftijd liep ze weg van huis in een poging
haar voormalige woonplaats Muttra (zo sprak ze het zelf uit overeenkomstig het dialect zoals
dat gebezigd werd in Mathura, zoals die stad officieel heette en heet) te bereiken, zo’n 180
kilometer verderop. Het hoofd van haar school, die over haar vreemde uitlatingen te horen
kreeg, vroeg haar ouders hun dochter te mogen spreken -ze was toen acht jaar- en was onder de
indruk van de gedetailleerde opmerkingen die ze over haar vroegere leven maakte, des te meer
omdat die herinneringen een volwassen vrouw in plaats van een kind betroffen. Ook vielen hem
dialectwoorden op die niet bij het dialect van haar huidige woonplaats hoorden (en achteraf
konden worden geidentificeerd als dat van Mathura). Op basis van de informatie van Shanti
vond het schoolhoofd op het door haar aangegeven adres de man, Kedar Nath Chaubey, van
wie Shanti zei dat die in haar vorige leven als Lugdi Devi haar echtgenoot was geweest. De
man vertelde dat zijn eerdere vrouw Lugdi Devi was overleden, dat bleek ruim een jaar voor de
geboorte van Shanti gebeurd te zijn. Van het een kwam het ander, er werd een ontmoeting van
Kedar Nath Chaubey en Shanti gearrangeerd. Hij kwam met zijn toenmalige vrouw en zijn zoon
uit zijn huwelijk met Lugdi bij haar op bezoek. Het was een heel emotioneel bezoek voor Shanti,
ze huilde lang na het zien van Chaubey en hun zoon, die nu vier jaar ouder was dan Shanti zelf.
Lugdi was nog in de kraamperiode, tien dagen na de geboorte van die zoon overleden. Shanti
overtuigde Chaubey op basis van alles wat zij vertelde en wat ze antwoordde op zijn vragen,
dat zij toen inderdaad zijn vroegere vrouw was.

De voorvallen rond Shanti Devi werden ‘the talk of the town’ en raakten steeds verder bekend
tot bij Mohandas K. Gandhi, toen al jarenlang leider van de Indiase onathankelijkheids-
beweging. Hij stelde een commissie samen die het geval ging onderzoeken. (...) Voor veel
hindoes was deze casus een bewijs van de superioriteit van hun religie tegenover de
Abrahamitische religies van het westen (jodendom, christendom en islam), omdat die -althans
de grootste leerstellige varianten ervan- het bestaan van reincarnatie ontkennen. (...)”

e) Over de rijkdom van het pure toeval (uit hoofdstuk 9).

“Gelukkig is er puur toeval, iets wat gebeurt en niet (concreet) bedoeld is. Het is heerlijk dat
niet alles gedetermineerd, anders gezegd vooraf bepaald is. Er is vrijheid in het bestaan, niet
alleen vanwege de vrije wil van mensen maar ook omdat er -mede vanwege die vrije wil, maar
ook zonder dat menselijk vermogen- dingen samenkomen die tevoren niet gepland of bedoeld
zijn. Het onverwachte en speelse zit in het bestaan ingebakken.

Kijk naar een willekeurige sportwedstrijd. Nemen we als voorbeeld een wedstrijd in het voetbal,
een teamsport. Het toeval speelt dan op voorhand een grotere rol dan bijvoorbeeld bij een
hardloopwedstrijd waarin iedere loper voor zijn eigen kansen gaat en in beginsel alleen met
zichzelf tegenover de rest van het sportersveld te maken heeft. De ene voetballer probeert de
andere aan te spelen, maar hoewel hij vrij staat raakt hij de bal met zijn voet of zijn hoofd net
iets anders dan hij bedoelde, zodat die niet bij zijn medespeler terecht komt. Of hij wordt iets
uit evenwicht gebracht door een speler van de tegenpartij, zodat hij de bal niet goed raakt. In
die gevallen lukt niet wat hij beoogde. Maar dit wil nog allerminst zeggen dat die mislukte actie
in het geheel van de wedstrijd niet goed voor hem en zijn team kan uitpakken. Zelfs juist d6or
zijn mislukte actie kan de wedstrijd een voor hem gunstig verloop krijgen. En niet alleen als de
mislukte voorzet direct in een onbedoeld doelpunt uitmondt. Veel vaker omdat het



wedstrijdverloop vanaf dat ‘begin’ van die mislukte voorzet heel anders wordt dan zonder die
voorzet het geval geweest zou zijn. In de zogenoemde chaostheorie staat dit bekend als ‘de
sterke afhankelijkheid van beginvoorwaarden’: als het begin (en tijdens een wedstrijd zijn er
heel veel beginpunten in de zin van de chaostheorie) net iets anders was geweest, had je een
heel ander gevolg gekregen. Ontelbare factoren spelen een rol die maken dat voetbal een sport
is waarbij het toeval een belangrijke rol speelt die bijdraagt aan de spanning van het geheel.
Zijn de niveauverschillen tussen de teams niet al te groot, dan is de rol van het toeval des te
prominenter, omdat de uitkomst dan in verhouding minder bepaald wordt door de ervaringen,
talenten en de ingesleten patronen van de spelers. Mede dankzij die grote rol van het toeval is
het voetbal wereldwijd de meest populaire sport. Er is spanning mee gemoeid die er niet zou
zijn als bijvoorbeeld PSV steeds zou winnen. Gelukkig dus dat PSV niet steeds wint. (...)”



