Molukse Lente

Van ver gekomen, gekomen om verder te gaan

~_




saegdospnoyu



Inleiding

Toeval bestaat niet

Wat is generationeel trauma’? samen met Talia Latuhihin

&en paradijsvogel in een duivenkooi met Joenoes Polnaij
Zien en gezien worden met Rio Lekatompessy

Meer dan Moluks met Dje-Rimo Holle

De kracht van de Molukse vrouw met Ida Kakisina

Voor de kleine Sarah’'s met Sarah Sahertian

&en brug bouwen met Miguell Kaidel

Thuiskomen in jezelf met Joyce Dijlestra

De plek creeren waar jij wordt gevierd met Rocky Hehakaija
Luar Biasa met Desley Mooij

Balans tussen het collectief en het individu met Jamie Schaduw
Dankwoord

Over de cover

Begrippenlijst

Noten en bronnen

10

13

21

36

46

o6

66

©

85

94

104

114

123

134

138

120

145



Inleiding
A N

“Niet alle Molukkers vinden het nodig om stil te staan bij wat hun
ouders en grootouders aan pijn hebben meegemaakt. Sommigen
geven aan geen slachtoffergevoel aangepraat te willen worden.
Anderen ervaren de waarheid als te pijnlijk, het komt te dichtbij.
En weer anderen nemen een houding aan van: ik wil vooruitkijken,
naar de toekomst. Hoe begrijpelijk deze houdingen ook zijn, in feite
wordt met de relativering, de ontkenning en het wegvluchten voor
het pijnlijke verleden bevestigd dat het Molukse verleden inderdaad
geresulteerd heeft in een diepe wond. Een wond die men niet wil
voelen, maar die er wel is”

Uit het boek: De pijn is hard, omdat ik zacht ben... van (oom) Bram
Latumahina.

Naarmate dit boek vorderde, heb ik deze inleiding en het eerste
hoofdstuk wel vijftien keer herschreven. De eerste versie werd
geschreven door een jong, nieuwsgierig en ambitieus meisje. Ze wist
niet waar ze aan begon, wat ze allemaal (bij zichzelf) los zou maken in
dit proces. Het proces van een boek schrijven, maar vooral het proces
van generationeel trauma onderzoeken. Haar generationeel trauma. Ze
had vragen waar ze antwoorden op zocht. Ze wilde zich vooral niet
meer zo eenzaam voelen in haar identiteit. Naast antwoorden was ze
vooral op zoek naar lotgenoten.

Het begon al op de basisschool: ik moest mezelf bewijzen om de havo
te kunnen doen. Ik heb heel hard gewerkt op de middelbare school
om te bewijzen dat ik het niveau wél aankon. En dat is gelukt: met
een afgerond hbo-diploma op zak schrijf ik nu dit boek. Maar dat
ging niet zonder vallen, veel vallen en elke keer bang zijn om op te

10



staan. Mijn bewijsdrang werd al vroeg getriggerd. Ik kon en wilde geen
keuzes maken, de wereld lag toch aan mijn voeten? Zeker toen ik op
mijn zeventiende het huis uitging om in Utrecht te gaan studeren. Ik
geloofde dat ik vrienden, een relatie, familie, twee steden en bijbanen
wel kon balanceren. Dat lukte mij ook, alleen vergat ik daarbij mijzelf.
De werkdruk was hoog, mijn ambitie nog hoger.

Ik ben altijd heel nieuwsgierig geweest, wilde weten hoe de wereld in
elkaar zat. Om mij voor te bereiden op hetgeen wat men ‘het leven’
noemt. Want als je voorbereid bent, kan er niks fout gaan. Als er niks
fout gaat, hoef je ook niet bang te zijn. Dan hoef je geen pijn te voelen.

Mijn verhaal heeft zoveel haken en ogen dat ik tijdens het schrijven
een beetje de weg ben kwijtgeraakt. Bij elk interview dat ik afnam, elk
gesprek dat ik over het boek heb gevoerd, elk woord dat ik schreef,
legde ik nieuwe verbanden en leerde ik meer over de cultuur, de
gemeenschap en mijzelf. Ik heb me vaak dom gevoeld omdat ik dingen
niet weet of dat ik de taal niet spreek. Maar ik ben niet alleen en jij ook
niet. We zoeken samen en leren van elkaar.

Na alle processen waar ik doorheen ben gegaan met het schrijven
van dit boek, heb ik mijn weg gevonden. Het doel van dit boek is
duidelijk: antwoorden zoeken op mijn vragen en deze delen met
mijn generatiegenoten zodat zij ook antwoorden vinden. Want het
is belangrijke informatie, dat geloof ik. Het tweede doel is: laten zien
dat wij er nog zijn, derde-, vierde- en vijfdegeneratie-Molukkers in
Nederland, dat wij ons eigen verhaal hebben en blijven vertellen. Vanaf
nu niet meer vanuit pijn maar vanuit kracht, hoop en liefde.

11



Wat is generationeel
trauma‘?

Samen met Talia Latuhihin
p
Als je op zoek gaat naar je (Molukse) roots en de eerste antwoorden
vindt, kan het ineens erg snel gaan. Bij elk antwoord dat ik
kreeg, ontstond er een nieuwe vraag. Onder het mom van een
studieopdracht durfde ik gesprekken aan te gaan die ik normaliter
niet zou voeren. Zo rolde ik van het ene project in het andere en
begonnen er verschillende lijnen van dezelfde zoektocht door
elkaar heen te lopen. Terwijl ik mij inzette voor Molukse Takkie de
podcast, was ik bezig met zelfreflectie en zelfontwikkeling. Elke dag
leerde ik wat nieuws over mijzelf en de Molukse cultuur. Daarnaast
begon ik mij steeds meer te bewegen binnen de gemeenschap. Wat
eerst buiten mij leek te staan — de verhalen, het verleden, stukken
van de cultuur — voelde ineens als iets wat ook door mij heen

bewoog. Wat eerst voorzichtig aftasten was, werd langzaam maar
zeker een thuiskomen in mezelf.

In die zoektocht naar antwoorden op de vragen ‘“Waarom werk ik
zo hard? en “Wat voor trauma draag ik met mij mee?” kwam ik in
gesprek met coach Talia Latuhihin. Talia heeft een diepe passie voor
het zoeken naar innerlijke vrijheid en het hierin begeleiden van
mensen. Als je kampt met een trauma, of dat nou van jou is of van je
voorouder, ben je niet vrij. Je leeft in angst, woede en verdriet. Talia
geeft op een heldere manier inzicht in de onzichtbare structuren en
overlevingsmechanismen binnen onze Molukse gemeenschap hier
in Nederland. Ze benoemt de dingen die velen van ons voelen, maar

21



moeilijk kunnen duiden. Samen met haar schrijf ik dit hoofdstuk.

Let op, lieve lezer, dit is het theoretische hoofdstuk. Het kan veel
(nieuwe) informatie bevatten, wat overweldigend kan aanvoelen.
Je kan dit hoofdstuk ook overslaan, maar onthoud dan in ieder
geval dit: datgene wat de vorige generaties Molukkers hebben
meegemaakt, kan nog steeds invloed hebben op jouw lichaam
en gedrag.

Generationeel trauma klinkt enorm negatief. Niemand wil een trauma
oplopen, laat staan bij zich dragen, al helemaal niet als dit trauma
niet van jou is. Toch is het niet alleen negatief. Generationeel trauma
betekent dat er mensen zijn geweest die jou zijn voorgegaan. Die
bepaalde heftige gebeurtenissen overleefden en zich hebben aangepast
om zo goed mogelijk te overleven. Het lichaam past zich ook aan op
deze gebeurtenissen.

Om dit zo goed mogelijk te kunnen uitleggen, volgt er nu eerst
een stuk theorie over de biologie en psychologie van generatio-
neel trauma. Daarna komen er praktische voorbeelden. Laten we
hier samen doorheen gaan.

De biologie van generationeel trauma

Vanuit wetenschappelijk onderzoek is bekend dat we niet alleen ons
DNA erven van onze ouders, maar ook extra informatie die bepaalt hoe
dat DNA wordt gebruikt.? Steljevoordatje DNA eenreceptisdatjevanje
familie krijgt, met alle ingrediénten (je genen). Dat zegt nog niet precies
hoe je moet koken. Die extra informatie is het epigenetisch materiaal,
dat bestaat uit chemische verbindingen en eiwitten die rondom het
DNA zitten. Het epigenetisch materiaal werkt als aantekeningen in de
kantlijn van het recept.* Bijvoorbeeld: ‘Laat dit ingrediént weg’ of ‘Voeg
dit pas later toe’ Het bepaalt welke genen ‘aan’ of ‘uit’ staan. Behalve

22



aen paradijsvogel in een
duivenkooi

met Joenoes Polnaija
A

“Er is een Molukse Lente begonnen’, zegt Joenoes terwijl hij de
zaal inkijkt. Ik ben aanwezig op een netwerkevent georganiseerd
door Maluku Utrecht en luister aandachtig naar wat acteur en
theatermaker Joenoes Polnaija (36) te vertellen heeft. Joenoes
vertelt over zijn documentaire Kleinkinderen van de Oost en
hoe generationeel trauma hier een rol in speelde. De grootste
groep Molukkers in Nederland heeft een collectief trauma dat
nog doorleeft in de jongste generaties. Jarenlang is dit onderwerp
een taboe geweest, maar steeds vaker spreekt de derde en vierde
generatie zich uit over deze pijn, zo ook Joenoes.

Dus begon mijn zoektocht bij hem. We spreken elkaar in een klein café
in Utrecht, midden in het centrum. Er schijnen nog wat verdwaalde
zonnestralen door het raam wanneer ik in mijn ooghoek de deur zie
opengaan. “Dag bung’, begroet ik hem. Joenoes was de eerste die ik
benaderde voor dit boek. Op hoop van zegen stuurde ik een bericht
of hij met mij wilde praten en ik kreeg al snel een positieve reactie.
Zonder dat we elkaar echt kennen, omhelzen we en nog voordat ik zit,
voelt het alsof ik naast familie plaatsneem. Ik kan het nog niet helemaal
uitleggen, maar het vertrouwde gevoel dat mij hier overvalt zou ik nog
vaak meemaken. Waar je vroeger leert om niet zomaar met vreemden
mee te gaan, geldt dat niet voor Molukkers onder elkaar blijkt. Zal dat
het gemeenschapsgevoel zijn?

36



Joenoes is geboren in Assen, buiten de Molukse wijk, maar na een
aantal jaar toch opgegroeid in de wijk Tiel. Zijn moeder is Johanna
Lumulisanaij, dochter van Simon Lumulisanaij en Elisabeth Tjitji (zij
is Sundanese uit het westen van Java). Zijn vader is Tom Polnaija, zoon
van Frans Polnaija en Johanna Souhuwat (zij is Moluks-Javaans). Dat
maakt Joenoes deels Javaans, deels Moluks. “Om even in koloniale
termen te praten, ik ben geen volbloed. Ik ben wel bruin en bruin, dus
dan zie je het niet zo goed’, lacht Joenoes.

Zijn vader wilde niet dat Joenoes’ broertje en hij opgroeiden in de
wijk. Wel leerde hij hen alleen Maleis. Daarin was zijn vader een beetje
tegenstrijdig. Toen hij vier jaar oud was, leerde Joenoes pas zijn eerste
woorden Nederlands, op de basisschool. De eerste jaren van zijn leven
sprak hij een soort mengelmoes van Maleis en Nederlands. Hij kan zich
nog goed herinneren dat hij Maleise woorden gebruikte om vragen van
zijn docent te beantwoorden omdat hij de Nederlandse niet wist. Dus
op de vraag: “Met wie was je dit weekend?” Kreeg de docent gewoon het
antwoord: “Met mijn ade ade en papa ani” Doordat bijna de helft van
zijn klas uit Molukse kinderen bestond, kon Joenoes nog lang Maleis
blijven praten. De Molukse kinderen deden dat onder elkaar en ook de
Nederlandse kinderen namen de taal over.

Alvroeg kreeg Joenoes zijn familiegeschiedenis te horen. Zijn vader was
betrokken bij de gijzeling van de lagere school in Bovensmilde in 1977.
Elkjaar rond de tijd dat de acties werden herdacht hing er een gespannen
sfeer in huize Polnaija. Zijn vader was achttien toen hij meedeed aan
de actie. “Maart, april, mei, ik noem dat het Molukse kwartaal. In deze
maanden worden de belangrijke dagen herdacht die zijn gebeurd in
de jaren vijftig, zestig, zeventig” Denk aan de aankomst, Dag van de
Helden, RMS-dag en de herdenking van de Punt. Die spanning die er
vroeger hing is tot op de dag van vandaag voelbaar, vertelt Joenoes.
“Mijn ouders waren het stereotype van de tweedegeneratie-Molukker.
Ze waren gewoon het product van twee ouders die zijn weggerukt uit

37



De plek creeren waar jij
wordt gevierd

met Rocky Hehakaija
=
Het appartement, vier hoog in Amsterdam, is kleurrijk versierd. De
muren hebben verschillende kleuren en zijn gevuld met foto’s die
recht uit een magazine lijken te komen. De schappen gevuld met
voetbalboeken leiden mij naar een knusse eettafel in de hoek van

de keuken. Er wordt een schaaltje met spekkoek op tafel gezet en ik
krijg meteen iets te drinken.

Rocky, ook wel Roxanne, Hehakaija (41) is een bom van energie. We
springen samen midden in een gesprek over het weer, haar feestje
van de dag ervoor en dat we beiden lang zijn. Zo zijn er meerdere
overeenkomsten want net zoals ik, is Rocky een dubbelbloed. Geboren
uit een Nederlandse moeder, Truus, en Molukse vader, Johan, wier
portretten ze op haar armen getatoeéerd heeft. Samen met haar broer
Gerson groeide ze op tussen de flats in Uithoorn. Ik zeg tussen, want
de straat was haar huiskamer. Hier leerde ze haar eerste voetbaltrucjes
die de basis hebben gelegd voor haar imposante voetbalcarriére. “Alles
en iedereen kwam daar samen. Ook de jongeren die thuis misschien
wel met twaalf mensen in hetzelfde huis zaten als wij met zijn vieren
woonden” Daar zag ze: niet iedereen heeft het prettig thuis (Rocky
dan gelukkig wel), maar op het pleintje is iedereen aan het chillen. Een
beeld dat haar nog ver zou brengen in haar leven...

Rocky Hehakaija komt uit een warm nest met veel liefde en zorg. Ze
is sportief opgevoed en haar positiviteit overspoelt je; daar is zij zich

104



ook bewust van. Vroeger had ze wel eens ‘het kwaad in haar buik’ maar
na een goede huil- of scheeuwbui brak de zon weer door de wolken.
Ze wilde toen, en wil nog steeds, haar blijdschap met iedereen delen.
Ze beschrijft zichzelf als een open boek, “soms té open’, zegt ze met
een schuin oog naar haar vrouw die lachend langsloopt. Rocky is altijd
bezig met anderen, bewust en onbewust. Haar grootste doel is dat
de ander zich gezien voelt. Om dat te bereiken, creéert ze een veilige
omgeving en zorgt ze dat je je welkom voelt (met spekkoek en wat te
drinken bijvoorbeeld).

Sinds ze zich kan herinneren draagt Rocky een positief licht met haar
mee. Dat begon al vroeg met de weekafsluiting op haar basisschool, hier
zong en danste ze het hardst mee uit puur enthousiasme. Ze was niet
bang voor de spotlight. Ook heeft ze er altijd voor gezorgd niemand
bewust buiten te sluiten. Daar hoorde voor haar ook het opkomen voor
anderen bij, tegen pesters bijvoorbeeld. Het niet tegen onrecht kunnen
en een fijne omgeving creéren, heeft ze van haar ouders vertelt ze. “Met
schoolkamp ging mijn vader mee om te helpen. Ik had een klasgenootje
met reuma en tijdens het wandelen in het bos was mijn vader de
eerste die hem op zijn rug nam” Hij was heel scherp in het zien van
mensen. Dat was één van de belangrijkste waardes in het Hehakaija-
huishouden. Rocky is er dan ook in haar dagelijks leven constant mee
bezig. Zo zat ze laatst bij een Nike-shoot een tijd te praten met de
EHBO’er die weggestopt achter een deur zat. Rocky wilde haar vooral
laten weten dat ze gezien en gewaardeerd werd. “Dat kan misschien
doodvermoeiend klinken, maar dat vind ik heel belangrijk. Ik zou zelfs
mijn hele dag kunnen afzeggen als ik een gewond vogeltje op straat
vind. Dan is dat op dat moment mijn eerste prioriteit”

Bij de vraag welke rol het Moluks-zijn in haar jeugd heeft gespeeld,
valt Rocky even stil. Haar moeder heeft de meeste zeggenschap gehad
in haar opvoeding, omdat haar vader ploegendiensten draaide en
zijn kinderen zo een hele week niet zag. “Of dan kwam hij binnen,

105



had een lekker broodje meegenomen en ging daarna meteen slapen
en moesten wij stil zijn” Rocky heeft daardoor in haar ogen meer een
Nederlandse opvoeding gehad. De ‘standaard’ Molukse normen en
waarden kreeg ze wel mee, zoals het respect voor ouderen, maar het
belang van familiebanden is bijvoorbeeld niet iets wat hoog op het
prioriteitenlijstje staat. “Ik zeg wel altijd ‘u, maar weet ook niet wanneer
ik de juiste aanspreekvorm als usi, bung, oom of tante moet gebruiken’,
geeft Rocky toe. Het Moluks-zijn in Rocky’s jeugd vond ze vooral terug
in het eten. Elk weekend aten ze een gerecht uit de Molukse keuken.
Haar moeder had namelijk een kookboek gekregen van haar vaders
familie en dat werd dan ook goed gebruikt. “Ik ben verder met weinig
tastbare Molukse dingen opgegroeid’, vertelt Rocky en dat vindt ze
best wel jammer. Ze mist een deel van haar Molukse familieverhaal.
“Ik sta best wel ver van mijn Molukse familie af, ben ook niet echt een
familiemens, terwijl ik wel veel liefde voor hen voel”

Haar broer, neven en nichten houden zich veel meer bezig met het
‘traditionele’ Moluks-zijn. Zo belde broer Gerson haar boos op omdat ze
de Molukse familie niet voor het eten had uitgenodigd bij haar bruiloft.
Rocky trok zich daar weinig van aan. Ze heeft haar eigen set normen
en waarden gecreéerd, waarin haar vrouw en zijzelf op de eerste plek
staan. Toch voelt ze soms weemoed: de band met haar familie is niet zo
sterk als ze misschien zou willen. “We hebben geen ruzie gehad ofzo,
maar ik bewandel heel erg mijn eigen pad” Dat eigen pad betekende dat
ze niet altijd ruimte of prioriteit gaf aan familie en de Molukse cultuur.
In plaats daarvan richtte Rocky zich vooral op zichzelf en bouwde ze
een kring van vrienden om zich heen die voor haar voelen als familie.
Wat voor haar daarin belangrijk is, zijn vrijheid en authenticiteit, de
ruimte om jezelf te zijn én open te staan voor anderen. Voor Rocky
betekent dat: je dienstbaar opstellen, juist als het met jezelf goed gaat.
Dat draagt ze uit in haar werk bij Favela Street, waarover verderop in
dit interview meer. Toch ontdekte Rocky dat ze die waarden niet alleen
uit zichzelf heeft opgebouwd. Van haar neef hoorde ze dat hun opa en

106






