
 
 

 

Met God voor ogen 

 

 

 

 
  



  



 
 

 

MET GOD VOOR OGEN 
BASISLIJNEN VAN CHRISTELIJK GELOVEN 

 
 
 
 
 
 
 
 

Robert Jan Peeters 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Roermond 2026 
 



 

 

 

voor Francie de Laat  
en voor alle anderen die mij op het pad van Kerk en geloof hebben vergezeld 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
© Robert Jan Peeters 
ISBN 9789403813387 



5 
 

Inleiding  

 
 
 
 
De maatschappelijke acceptatie van het christendom heeft de afgelopen decennia 
een opmerkelijke verschuiving doorgemaakt. Het christendom is in belangrijke 
perioden van zijn bestaan een cultuurvormende kracht geweest. Dat ging 
aanvankelijk met enige aarzeling gepaard, maar op den duur zagen de christenen 
in de kern van hun geloof de opdracht verwoord om de wereld actief voor God te 
winnen. Politiek vertaalde zich dat in een kerstening van de wereld die begon toen 
Kerk en Romeinse Rijk in de 4e eeuw elkaar als bondgenoten gingen zien.1 
Uiteindelijk is dit verbond tussen troon en altaar verzwakt en verdwenen.2 Het 
gevolg daarvan is dat het christendom van een cultuurvormende tot een 
cultuurvolgende kracht is geworden. Daar zijn allerlei oorzaken voor aan te wijzen, 
die ook genoegzaam zijn beschreven en geanalyseerd, die echter niets afdoen aan 
het gegeven dát de invloed van Kerk en geloof veranderd is, in belangrijke mate 
zelfs veranderd is. Dit boek wil tegen deze achtergrond een inleiding bieden in 
onderdelen van de christelijke geloofsleer. 

Natuurlijk, er is nog christelijk geloof en kerkelijk leven -actief en 
inspirerend. Velen ook weten nog wat het betekent te geloven, hebben nog enig 
vermoeden van inhoud en relevantie ook al zien zij dat niet langer als een kracht 
die in hun eigen leven een plaats heeft als stut en steun. En anderen zijn op geen 
enkele manier in het christendom gesocialiseerd, staan er buiten, hebben er niets 
mee van doen en kiezen er voor dat zo te houden. Dat laatste, het kiezen, raakt 
aan een kenmerk van de verandering die heeft plaatsgevonden. Geloven betekent 
toch ervan uitgaan en erop vertrouwen dat God bestaat en zich met mij 
bezighoudt. In vroeger tijden kon of moest ik dat geloven omdat het waar is, thans 
is het waar omdat ik het geloof. Of God (voor mij) bestaat hangt er in deze 
omkering sterk mee samen of ik dat kan en wil geloven. En geloven houdt dan in: 
ik kies ervoor om uit meerdere beschikbare mogelijkheden en opties die er zijn om 

                                                             
1 De eerste formele stap werd gezet met het Edict van Nicomedia uit 311 n.Chr. afgekondigd door keizer 
Galerius, in 313 gevolgd door het Edict van Milaan uitgevaardigd door keizer Constantijn de Grote. In 
beide edicten wordt het christendom tot een geoorloofde godsdienst verklaard. In 380 verhief keizer 
Theodosius I de Grote het verstaan van het christendom zoals verwoord door het Concilie van Nicea 
(325) tot staatsgodsdienst.  
2 Historisch ijkpunt: de Franse Revolutie van 1789. Juridisch ijkpunt daarin de Franse grondwet van 22 
augustus 1795 (Constitution du 5 fructidor an III), op 22 september geproclameerd nadat het op 6 
september van datzelfde jaar was bekrachtigd in een volksreferendum. De bepaling van de verhouding 
tot de Kerk is ondergebracht in de Algemene Bepalingen (titel XIV) en wordt daar koel en zakelijk 
voltrokken. ‘Niemand mag worden verhinderd, overeenkomstig de wetten, de godsdienst van zijn keuze 
te belijden. Niemand mag worden gedwongen bij te dragen aan de kosten van een godsdienst. De 
Republiek betaalt de salarissen van geen enkele godsdienst.’ (artikel 354) Voor een gedetailleerd 
overzicht zie P. Trouillez, De Franse Revolutie en het christendom. De gewelddadige scheiding tussen 
kerk en staat, Utrecht 2020.  



6 
 

het leven zin en richting te geven, het geloof dit geloof als oriëntatie aan te 
houden. 
 
Deze inleiding wil christelijk geloven presenteren als een consistent, consequent 
en geschonken aanbod om het leven te kunnen beschouwen en in te richten als 
zinvol en doelgericht.3 Kijk eens naar de wereld etsi Deus daretur, alsof God 
bestaat.4 In christelijke context roept het woord god en aanverwant jargon een 
panorama aan betekenis op. Dat moet verduidelijkt worden omdat anders het 
christelijk zoekontwerp onvoldoende scherp in beeld is. Daar gaat het in dit boek 
om.5 Geboden wordt: theologie, een systematisch-theologische presentatie van 
het christendom in heilshistorisch perspectief en naar rooms-katholieke 
opvatting. Wat is de mens, wat tekent hem of haar? Is hij de hoeder van zijn 
broeder en waarom? En wat als broeder tegen broeder opstaat, onrecht groeit en 
lijden schroeit? Waarom is de liefde niet het sterkst en hoe kan die worden 
herwonnen indien verloren? Wat is schuld? Wat is vrijheid en bevrijding en hoe 
worden die verkregen? Bestaat de hel en wat is de hemel? En dan in alle scherpte: 
wat heeft Jezus met dit alles uit te staan? Het christendom heeft daar ideeën over 
die in de loop van zijn bestaan zijn opgedaan, uitgewerkt, getoetst en bijgesteld. 
En dat is steeds gebeurd met God voor ogen. God niet als een postulaat begrepen, 
maar als een werkelijkheid die zich aandient, die zich laat zien en kennen en zo 
geloof schenkt en tot getuigenis oproept.6 

                                                             
3 Let wel, waar geloof het antwoord is op en dus het gevolg is van Gods roepstem in Christus, is geloof 
altijd meer dan een optie onder opties, meer dan een zelfgekozen perspectief. In die zin mag het 
christendom niet tot een levensbeschouwing, ook al is het dat ook, worden versmald. Het heeft een 
waarheidsaanspraak die geldig is voordat een mens die in het eigen leven tot werking kan laten komen. 
Anders geformuleerd: juist omdat die aanspraak geldig is, kan hij voor mij geldig worden. Christendom 
is niet primair een menselijk zingevingstraject maar allereerst geworteld in een aanbod van zin en 
betekenis door God. In Bijbelse termen uitgedrukt: bevrijding uit het slavenhuis van Egypte is een bevrijd 
worden, verlossing van zonde en schuld is een verlost worden. 
4 Een gedachtegang opgeworpen onder verwijzing naar Hugo de Groot (1583-1645) die in zijn De iure 
belli ac pacis (prolegomena nummer 11) uit 1625 optekende dat de rede eenieder verplicht en het 
volkenrecht dus van toepassing moet zijn ook al zou God niet bestaan (etsi Deus non daretur). Met 
andere woorden, wat recht en rede is kan niet alleen aan God en diens gebod worden ontleend. Dat 
was toen vernieuwend en gaf ruimte aan het denken. Ik wil een lans breken voor de geestverruimende 
kracht van de gedachte dat God wel bestaat.  
5 Daarom voor alle duidelijkheid: dit boek biedt geen catechese, het is geen exegetische studie of 
dogmatische verhandeling. Het is ook geen gepopulariseerde uiteenzetting van het christendom vanuit 
ervaring en beleving of een poging het christendom zo te begrijpen en te omschrijven dat aansluiting bij 
het contemporaine levensgevoel gegeven is of voor de hand ligt; het is in die zin geen apologetiek. 
6 De titel van dit boek wil deze gelaagdheid tot uitdrukking brengen. Iets of iemand voor ogen hebben 
betekent focus hebben, doelgericht zijn, iets nastreven. Met God voor ogen betekent in die lijn dan naar 
mens en wereld kijken in de gesteldheid, met de geesteshouding dat God bestaat en dat Hij aan mens 
en wereld inhoud en betekenis geeft. God kleurt in dit opzicht onze kijk op wording en geschiedenis. 
Van daaruit is een vervolgstap nodig. Deze houding wordt, dat is al christelijke geloofsovertuiging, 
namelijk opgeroepen door iets dat aan de mens verschijnt, zich voor hem manifesteert. Dat iets is in het 
christendom een Iemand: God. Paulus verkondigt: ‘dit zijn de dingen waarvan de Schrift zegt: geen oog 
heeft ze gezien, geen oor heeft ze gehoord, geen mens kan het zich voorstellen, al wat God bereid heeft 
voor die Hem liefhebben’ (1Kor. 2,9). En de evangelist Johannes laat weten: ‘niemand heeft ooit God 



7 
 

Het hoeft niet te bevreemden dat er in ieder geval één gedeelde 
aanleiding is om tegen de geschetste achtergrond van de verandering van de 
plaats en de invloed van Kerk en christelijk geloof in de Nederlandse samenleving, 
dit boek te hebben willen schrijven. Immers, in het christendom staat de notie van 
de menswording centraal en menswording is ook in de hedendaagse cultuur en 
maatschappij een belangrijke waarde. Zo raakt wat de maatschappij beweegt aan 
waar het christendom vanuit leeft. Dan heeft het zin kennis te nemen van dat 
christelijk perspectief en dat als levensbeschouwelijk aanbod naar voren te 
brengen en serieus te nemen, om wat maatschappelijk als menswording bekend 
staat met behulp van het christelijk denken (kritisch) door te lichten en mogelijk 
te verdiepen. Het gaat immers over wat ook de samenleving beroert en dus niet 
op dorre aarde hoeft te vallen. 
 
Geloven is met God voor ogen in het leven staan. Dan ziet men natuur die 
schepping is. Dan ondergaat men leed en lijden die uit zonde voortkomen en dan 
weet men van redding die van elders komt. Schepping, zonde en redding -dat zijn 
de grondbegrippen die dit boek dragen.  

God Zij Met Ons staat op de rand van het Nederlandse twee-
euromuntstuk. Wat de Nederlandse samenleving nog als hoop ziet en als 
verwachting uitspreekt, is voor het christendom realiteit, een geloofswerkelijkheid 
die voor de betrokken geloofsgemeenschap bron en grond is. Als God niet met ons 
is, heeft het christendom geen reden van bestaan. En God is, ultiem, met ons in 
Jezus Christus, de man uit Nazareth die zich Zoon van de Vader weet en die de 
Kerk belijdt als God en mens. Wat het christendom leert en leeft is in Hem gegeven 
en openbaar. Hij is mens ten volle en volledig en in Hem is ook God mens 
geworden. Waarom en waartoe dat is gebeurd roept een geschiedenis op die zich 
naar christelijk begrip afspeelt tussen de polen van schepping en herschepping. Is 
schepping aan de orde dan vallen woorden als vrijheid en liefde en is ook een notie 
van niet-noodzakelijkheid aangeduid. De mens als schepsel deelt in die kenmerken 
wat maakt dat hij kwetsbaar is. Want vrijheid kan worden misbruikt en liefde kan 
worden gemanipuleerd. Dat dit ook daadwerkelijk gebeurt, tekent het menselijk 
bestaan dat vanuit deze invalshoek door ontrouw te typeren is en als zonde wordt 
benoemd en waar niemand zichzelf aan kan onttrekken. En om opnieuw in vrijheid 
te kunnen leven moet de mens worden bevrijd, komt hem redding van buiten toe. 

                                                             

gezien; de Eniggeboren Zoon, die in de schoot des Vaders is, Hij heeft Hem doen kennen’ (Joh. 1,18). 
Het oog neemt dus waar, kan waarnemen omdat Iemand verschijnt. Volgens het Concilie van Trente is 
deze ordening op een voor het kerkelijk leven cruciaal moment van doorslaggevend belang. De Heer 
heeft immers, zo dit concilie, aan zijn geliefde Bruid de Kerk een zichtbaar offer (visibile sacrificium) 
nagelaten ‘zoals de natuur van de mens vereist sicut hominum natura exigit’ (Trente, de sanctissimo 
missae sacrificio 1). De mens moet kunnen zien en daarom heeft God zich laten kennen. Zo zijn in het 
christendom openbaring, incarnatie en heilsgeschiedenis verbonden en worden zij door de Geest en 
met behulp van het dienstwerk van de Kerk present gesteld. Met God voor ogen verwijst ook naar deze 
laag: God staat ons voor ogen in de meest letterlijke zin: Hij staat voor onze ogen. Hij is verschenen. In 
de taal van het Nieuwe Testament: wij hebben Hem lief ‘omdat Hij ons het eerst heeft liefgehad’ (1Joh. 
4,19). 



8 
 

Dat doet God dan uit liefde en in vrijheid zelf door mens te worden en door alles 
wat deze ontrouw aan schuld heeft meegebracht aan den lijve te ondergaan en 
voor ons weg te dragen. Dat dit niet lichtvaardig is bedoeld blijkt wel uit de ernst 
waarmee deze solidariteit wordt gekocht en verkregen: weg te dragen betekent 
hier in het christendom namelijk het leven neer te leggen, op te geven, weg te 
schenken, ontnomen te worden. Deze radicale bekering wordt door God 
uitgevoerd én ondergaan en daarbij heeft Hij de mens voor ogen. Hij maakt de 
mens van vijand weer tot vriend van God, tot partner en hulp van zijn naaste en 
herstelt hem in de vrede met zichzelf. Dat is herschepping: dat de mens door en 
in Christus een nieuwe schepping is en God uiteindelijk zelf als het licht van de 
nieuwe hemel en de nieuwe aarde schijnt. Dit boek wil in dit denken 
onderdompelen om het christendom als heilsreligie van binnenuit op waarde te 
leren schatten.  

Het is een studieboek. Conceptueel en intellectueel wordt er menig harde 
noot gekraakt. Het christendom heeft altijd willen begrijpen wat het gelooft, 
daartoe in staat gesteld door God die de mens als schepsel immers met rede heeft 
begiftigd -opdat hij begrijpe! Fides quaerens intellectum, een stelregel die het 
christendom niet onderwerpt aan een neutrale, uiterlijke rechter maar naar de 
interne consistentie en noodzakelijkheid van zijn geloofswaarheden vraagt, 
gesteld dat zij onweerlegbaar gegeven zijn. De regel is op dit punt toch steeds, om 
het met een bekende Amerikaanse frase te verwoorden: we hold these truths to 
be self-evident. Daar nu God dan mens geworden is, is vervolgens de 
verdiepingsvraag aan de orde waarom en waartoe dat heeft plaatsgevonden? Het 
gaat, kortom, om de aan het christelijk geloof eigen rationaliteit. Hoe is inzichtelijk 
te maken dat het tot menswording heeft moeten komen en hoe heeft het in dat 
kader tot menswording kunnen komen? Daarmee wordt Gods incarnatie, zoals 
gezegd, niet bewezen; als geloofswerkelijkheid wordt die reeds en steeds 
verondersteld.7 En tegen die achtergrond moet ook duidelijk zijn: dit boek heeft 
niet de pretentie de lezer te kunnen overtuigen. Geloof is een persoonlijke 
beslissing in relatie te willen treden met Jezus Christus als levende Heer. Het 
initiatief ligt bij Hem, het antwoord is aan ons. Dat en hoe Christus handelt, dat en 
hoe de mens antwoordt wordt in deze inleiding in zijn theologie-historische en 
systematische samenhang uiteengezet in zoverre beide momenten de bedding 
vormen van een geloofsgemeenschap die, met zachtmoedigheid en gepaste 
eerbied, verantwoording aflegt aan al wie rekenschap vraagt van de hoop die in 
haar leeft (vergelijk 1Petr. 3,15v.). 
 
Voor dit boek is een motto gekozen uit de eerste brief van Paulus aan de 
christenen van Korinthe. Het betreft daar een korte interjectie om te onderstrepen 
dat wat de mens heeft en eigen is, door hem is ontvangen: ‘gij zijt niet van Uzelf’ 
(1Kor. 6,19), schrijft Paulus aan de Korinthiërs. Die oproep raakt het brede palet 

                                                             
7 Dat laat onverlet dat er bewijzen voor het bestaan van God (kunnen) zijn die van buiten het geloof 
worden aangereikt. Kernvraag is evenwel: wat heet ‘bewijzen’? Maar daar gaat het hier niet om en over. 



9 
 

van zaken die in deze inleiding aan bod komen en worden uitgewerkt. Gij zijt niet 
van Uzelf kan dan in meerdere variaties van betekenis zijn en vormt zo iets van 
een rode draad door dit boek. Is schepping aan de orde (hoofdstuk 1) dan geldt 
toch ten principale: gij zijt niet door Uzelf. Waar de mens zich schepsel weet en in 
zijn medeschepsel een partner vindt moet duidelijk zijn: gij zijt niet Uzelf alleen. 
Als dan de zondeval als de ontrouw van de mens aan God en aan zijn medemens 
op de agenda staat (hoofdstuk 2) is overduidelijk: gij zijt Uzelf niet meer. Het effect 
van die val blijkt existentiële vervreemding te zijn: gij zijt niet Uzelf. De redding 
door God in en door de mens Jezus Christus (hoofdstukken 3, 4 en 5) tekent het 
drama van die omslag: gij zijt weer Uzelf niet door Uzelf. En waar de mens zo tot 
innerlijke omvorming is gebracht en gekomen (hoofdstuk 6) klinkt onherroepelijk: 
met God voor ogen zijt gij Uzelf.  
 
De kapstok van dit boek heeft, zoals opgemerkt, drie haken: schepping, zonde en 
redding. Die vormen één samenhangend geheel, een zinsverband, en worden in 
heilshistorisch perspectief uitgewerkt. Dat betekent: de omgang van God en mens 
wordt als een keer ten goede begrepen. Uit de geschetste basislijnen van 
christelijk geloven klinkt, dat is de hoop, een grondtoon van het christendom door 
waarin God en mens zodanig zijn verbonden ut Deus in nobis glorificetur -opdat 
God in ons worde verheerlijkt. Die kijk op de wereld heeft het christendom aan te 
bieden en wordt in dit boek voorgesteld. 
 



10 
 

Inhoudsopgave 

Met God voor ogen 
Basislijnen van christelijk geloven 
 

 

 

 

Inleiding…………………………………………………………………………….............................5 
 
Inhoudsopgave…………………………………………………………..……………………………….10 

 
Apostolische Geloofsbelijdenis…………………………………………………………………. 15 
 
Hoofdstuk 1. Orde en wanorde……………………………………………………......... 17 

1.1. Schriftuurlijke basislijnen…………. ………………………………………………….. 18 
1.1.1. Het Oude Testament......................................................................... 20 
1.1.2. Het Nieuwe Testament…………………………………………………………......... 25 
1.2. ‘En God zag dat het goed was’……………………………………………………… 29 
1.3. Systematische kernnoties…………………………………………………………….. 31 
1.3.1. Schepper………………………………………………………………………………………. 31 
1.3.2. Schepsel……………………………………………………………………………………….. 34 
1.3.3. Schepping…………………………………………………………………………………….. 36 
1.3.4. Scheppingsgenade……………………………………………………………………….. 38 
1.3.5. Voorzienigheid……………………………………………………………………………… 39 
1.4. Heilshistorische dynamiek……………………………………………………………. 44 
1.4.1. Verbond……………………………………………………………………………………….. 44 
1.4.2. Verbondsgeschiedenis………………………………………………………………….. 47 
1.5. Een kwestie van perspectief…………………………………………………………. 49 
1.5.1. Natuur………………………………………………………………………………………….. 49 
1.5.2. Wetenschap…………………………………………………………………………………. 53 
    

Hoofdstuk 2. Vrijheid en val…………………………………………………………………. 56 

2.1. Overtreding…………………………………………………….……………………………. 56 
2.2. Erfzonde………………………………………………………………………………………. 61 

2.2.1. Kinderdoop?..................................................................................... 64 

2.2.2. ‘O felix culpa’……………………………………………………………………………….. 69 

2.3. Heilsgeschiedenis…………………………………………………………………………. 72 

2.4. Genade………………………………………………………………………………………… 78 
2.4.1. Het Oude Testament……………………………………………………………………. 79 

2.4.2.  Het Nieuwe Testament………………………………………………………………… 84 

2.4.3. Traditie………………………………………………………………………………………… 88 

 Excurs: omslag in de kenleer I………………………………………………………. 97 



11 
 

 Excurs: dispuut over de genade……………………………………………………. 100 

Excurs: veranderde grondtoon over genade…………………………………. 107 

2.5. Weerklank van de schepping………………………………………………………… 112 

 

Hoofdstuk 3. ‘Wie zeggen de mensen dat Ik ben?’……………………………. 117 

3.1. Methodisch panorama…………………………………………………………………. 117 
3.1.1. Leerstellige aanzet……………………………………………………………………….. 118 
3.1.2. Hermeneutische voorzet………………………………………………………………. 120 
3.1.3. Disciplinaire opbouw……………………………………………………………………. 125 
3.2. Paradigmawisseling………………………………………………………………………. 127 
3.2.1. Godskennis…………………………………………………………………………………… 130 
 Excurs: omslag in de kenleer II……………………………………………………… 131 
3.2.2. Op zoek naar Jezus……………………………………………………………………….. 136 
 Excurs: de ‘echte Jezus’………………………………………………………………… 138 
3.3. Christendom…………………………………………………………………………………. 141 
 

Hoofdstuk 4. In Hem is redding……………………………………………………………. 145 

4.1. Wie is Hij?......................................................................................... 146 

4.1.1. Oriëntatie op de Schrift………………………………………………………………… 146 

4.1.1.1.  Getuigenis in meervoud……………………………………………………………….. 147 

4.1.1.2.  Hoogheidstitels………………………………………………………………............... 154 
4.1.1.3. Levensoriëntatie…………………………………………………………………………… 163 

4.1.1.4. Markatiepunten van betekenis…………………………………………………….. 171 

4.2. Theologische verdichting……………………………………………………………… 183 

4.2.1. Zoon van de Vader……………………………………………………………………….. 185 

4.2.1.1.  Ontwikkelingsgeschiedenis…………………………………………………………… 185 
 Excurs: woord en weerwoord………………………………………………………. 196 

4.2.1.2. Nicea: God uit God……………………………………………………………………….. 198 

4.2.2. God en mens………………………………………………………………………………… 207 

4.2.2.1. Ontwikkelingsgeschiedenis…………………………………………………………… 208 

Excurs: vlees of mens?...................................................................... 210 
4.2.2.2. Chalcedon: Eén in twee………………………………………………………………… 219 

 

Hoofdstuk 5. Alles heeft Hij welgedaan………………………………………………. 231 

5.1. Wat doet Hij?.................................................................................... 231 
5.1.1. Oriëntatie op de Schrift………………………………………………………………… 232 
5.1.1.1. Het Oude Testament……………………………………………………………………. 232 
5.1.1.2. Het Nieuwe Testament…………………………………………………………………. 236 
5.1.2. Traditie…………………………………………………………………….…………………… 253 
5.2. Theologische verdichting……………………………….….…………………………. 255 
 Excurs: zoeken naar oriëntatie……………………………………………………… 256 
5.2.1. Modellen van verstaan…………………………………………………………………. 259 



12 
 

5.2.1.1. Participatie…………………………………………………………………………………… 259 
5.2.1.2. Drama………………………………………………………………………………………….. 262 
5.2.1.3. Wederliefde…………………………………………………………………………………. 265 
5.2.1.4. Orde…………………………………………………………………………………………….. 268 
5.2.2. Onderscheiden convergentie……………………………………………………….. 275 

5.2.2.1. Luther: sola………………………………………………………………………………….. 276 

5.2.2.2. Trente: niet zonder………………………………………………………………………. 290 

 

Hoofdstuk 6. Omwille van ons heil……………………………………………………… 307 

6.1 Wie begenadigd wordt, verandert………………………..……………………… 308 

6.1.1. Rechtvaardiging voor ons…………………………………………………………….. 308 

6.1.2. Rechtvaardiging in ons…………………………………………………………………. 310 

6.1.3. Heiliging van ons………………………………………………………………………….. 313 

6.2. Die in ons hart woont…………………………………………………………………… 314 

6.2.1. De Geest van Christus………………………………………………………………….. 314 

6.2.2. Tempel van de Geest……………………………………………………………………. 318 

 Excurs: Christus en zijn Kerk…………………………………………………………. 320 

6.3. Leven vanuit genade…………………………………………………………………….. 322 

6.4. Christelijk leven……………………………………………………………………………. 327 

 

Tot slot………………………………………………………………………………………………………… 329 

 



13 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

‘Gij zijt niet van Uzelf.’ 
1Kor. 6,19 



14 
 

 

 

 

 



15 
 

 

 

 

 

 

 

 

Apostolische Geloofsbelijdenis 

A p o s t o l i c u m  

 

 

 

 

Ik geloof in God, de almachtige Vader, 

Schepper van hemel en aarde. 

En in Jezus Christus, zijn enige Zoon, onze Heer, 

die ontvangen is van de heilige Geest, 

geboren uit de Maagd Maria; 

die geleden heeft onder Pontius Pilatus, 

is gekruisigd, gestorven en begraven; 

die nedergedaald is ter helle, 

de derde dag verrezen uit de doden; 

die opgestegen is ten hemel, 

zit aan de rechterhand van God, de almachtige Vader; 

vandaar zal Hij komen oordelen de levenden en de doden. 

Ik geloof in de heilige Geest; 

de heilige katholieke kerk, 

de gemeenschap van de heiligen; 

de vergeving van de zonden; 

de verrijzenis van het lichaam; 

en het eeuwig leven. 

Amen. 



16 
 

 



17 
 

hoofdstuk 1 

Orde en wanorde  
 
 
 
 
‘Ik geloof in God de almachtige Vader, Schepper van hemel en aarde.’8 Met dat 
getuigenis begint het credo van de christelijke Kerk in één van zijn meest klassieke 
verwoordingen.9 Het is van direct belang dat in deze formulering vader en 
schepper met elkaar verbonden worden en zo voor elkaar van betekenis zijn.10 In 
de Apostolische Geloofsbelijdenis ligt de focus niet op de schepping maar op de 
wederwaardigheden van Jezus Christus en de blijvende betekenis daarvan. Jezus 
Christus wordt in dit getuigenis ‘zijn enige Zoon, onze Heer’11 genoemd. Het 
bezittelijk voornaamwoord ‘zijn’ slaat terug op Vader, van wie wordt gezegd dat 
die almachtig is.12 Zo is er een unieke spanningsboog tussen Vader en Zoon, 
waarvan de Vader als almachtig13 en diens Zoon als onze14 Heer wordt benoemd. 
Die nexus opent een onderliggende verbinding tussen almacht en Heer.15 Dit alles 

                                                             
8 Πιστεύω εἰς θεὸν πατέρα, παντοκράτορα, ποιητὴν οὑρανοῦ καὶ γῆς. Credo in Deum patrem 
omnipotentem, creatorem caeli et terrae. 
9 De Apostolische Geloofsbelijdenis. Eerste versies dateren van circa 170 n.Chr. Waarschijnlijk niet 
bedoeld als een compacte dogmatiek maar voor gebruik in de doopliturgie, als pastoraal getuigenis. 
10 Dat God de Schepper in deze geloofsbelijdenis ook Vader wordt genoemd is een getuigenis vanuit het 
christelijk geloof en heeft een bijzondere context die mee moet klinken ook als het erom gaat de 
christelijke scheppingsgedachte te overdenken vanuit het Oude Testament. In het Oude Testament 
wordt de aanduiding vader voor God terughoudend gebruikt. Waar dat het geval is heeft dat direct of 
indirect met een oorsprongsrelatie van doen (vergelijk Deut. 32,6; Jer. 31,9; Mal. 2,10), verwijst het naar 
een specifieke gezagsverhouding (vergelijk 2Sam. 7,14; Wijs. 11,10) of naar een relatie van zorg of 
redding (vergelijk 1Kron. 22,10; Ps. 68,6; 89,27; 103,13). 
11 Υἷον αὑτοῦ τὸν μονογενῆ, τὸν κύριον ἠμῶν; Filium eius unicum, Dominum nostrum. 
12 De almacht van de Vader komt in het Apostolicum nog een keer aan de orde en wel als van Jezus 
Christus wordt gezegd dat Hij in de hemel ‘zit aan de rechterhand van God, de almachtige Vader’. Ook 
hier wordt de almacht van de Vader benoemd in relatie tot de Zoon. Die is enerzijds object omdat Hij 
door God uit de doden is verrezen en anderzijds subject omdat Hij komt om te oordelen levenden en 
doden.  
13 ‘Wij geloven dat de almacht van God universeel is, want God die alles geschapen heeft, regeert alles 
en kan alles; zij is liefdevol, want God is onze Vader; zij is mysterievol, want alleen het geloof kan haar 
onderscheiden’ (CKK 268). 
14 Het bezittelijk voornaamwoord ‘onze’ betrekt degene die het credo uitspreekt existentieel op de 
relatie tussen Vader en Zoon en plaatst hem in een gemeenschap van gelovigen. Zo wordt het credo via 
de Zoon van de Vader tot een credimus. 
15 Een heer is doorgaans machtig, de Vader is almachtig. Kan de reflectie zover worden gevoerd dat onze 
Heer Jezus Christus die de enige Zoon van de Vader is dan ook als almachtig te boek mag staan? Daar 
zijn tegenargumenten bij te noemen bijvoorbeeld het Schriftgetuigenis dat de relatie tussen Vader en 
Zoon in zekere zin gelaagd is. Belangrijker lijkt te zijn dat de potentie van Jezus Christus als onze Heer 
moet worden afgelezen aan zijn levensverhaal, waar het Apostolicum aandacht voor vraagt. Christus is 
in alle zwakte ‘Gods kracht en Gods wijsheid. Want de dwaasheid van God is wijzer dan de mensen, en 
de zwakheid van God is sterker dan de mensen’ (1Kor. 1,24v.). Consequent is het dan om te zeggen dat 



18 
 

wordt voorafgegaan door een eenduidige klaroenstoot: ‘ik geloof in God’. Het 
getuigenis over Jezus Christus de Zoon krijgt bedding door Hem aan zijn Vader te 
koppelen die God is. Tussen de regels door wordt dan van deze God gezegd dat Hij 
de Schepper is van hemel en aarde. Een christen gelooft dus niet in de schepping 
maar in God die Schepper is en dat krijgt duiding doordat deze God de Vader is 
van Jezus Christus, zijn enige Zoon.16 Dat deze Zoon onze Heer is, maakt deze 
koppeling voor christenen dwingend en is dus bij de ontvouwing van de 
scheppingsgedachte van belang.  
 De wereld als schepping zien is het geven van een geloofsgetuigenis, een 
kijken, denken en handelen vanuit een specifiek perspectief. Voor een christen 
wordt dat bepaald door de overtuiging dat God in Jezus Christus was (2Kor. 5,19) 
en dat deze Jezus Christus God openbaart. Die Jezus had het Oude Testament als 
zijn verstaanshorizon. Wat daar als belofte staat genoteerd, zagen zijn volgelingen 
in Hem vervuld.17 Dat heeft gevolgen voor de christelijke kijk op schepping, die 
hier dan ook vanuit die invalshoek wordt gepresenteerd. 
 
 
 
1.1. Schriftuurlijke basislijnen 

 
Voor een gelovige christelijke bezinning op wereld en kosmos is de heilige Schrift 
uitgangspunt. Reeds op de eerste pagina staat de vraag naar de oergrond van alles 
wat is centraal. En de Schrift eindigt ook met een groots visioen van (her)schepping 
(Apk. 20,11-22,5) waarin elementen van het oorspronkelijk begin worden 
weerspiegeld: schepping, paradijs en zondeval. Zo wordt van kaft tot kaft verhaald 
dat alle leven steeds door God gedragen wordt en omgeven is18 en blijkt ook dat 

                                                             

‘God de Vader zijn almacht op de meest mysterievolle manier geopenbaard heeft in de vrijwillige 
vernedering en in de verrijzenis van zijn Zoon’ (CKK 272). 
16 Volgens het nieuwtestamentisch getuigenis noemt Jezus God bij voortduring zijn Vader en verwijst 
naar Hem ook als onze Vader. In het Apostolicum is dat opgenomen en als een interpretatiesleutel 
meegeven. Zo is de Vader van Jezus Christus Schepper en is de Schepper de Vader van Jezus Christus en 
onze Vader. 
17 Van oudsher wordt de dynamiek tussen belofte en vervulling in de Kerk toegepast op de verhouding 
tussen Oude en Nieuwe Testament. Dat heeft niet zelden geleid tot een onderwaardering van het Oude 
Testament, dat in het licht van het Nieuwe Testament precies dat is: oud. Vervulling betekent echter 
niet het opheffen van de belofte. Vervulling van de belofte betekent de volle bevestiging en de volledige 
onthulling van de belofte. Dat Jezus Christus de vervulling van de belofte is houdt in dat aan Hem de 
diepste bedoeling en betekenis van die belofte wordt afgelezen en naar voltooiing reikt. Zo duidt de 
komst van de Zoon ‘de volheid van de tijd’ (Gal. 4,4) aan zonder dat daarmee de tijd ophoudt; zo laat 
Jezus zelf weten dat ‘de tijd vervuld is en het Rijk Gods nabij’ (Mc. 1,15). Om aan deze toespitsing recht 
te doen spreekt men dan liever over Eerste Testament en Tweede Testament. 
18 Meer nog, waar bevrijding voor het joodse volk verbonden is met de exodus uit het slavenhuis van 
Egypte en God die bevrijding verbindt met de belofte hen als zijn volk aan te nemen en hun God te zullen 
zijn (Ex. 6,7), wordt deze belofte, die dragend is voor het Oude Testament (vergelijk Lev. 26,3-13; Jer. 
7,23; 11,1-6; 24,7; 30,22; 31,31-35; 32,37-41; Ez. 36,22-36; 37,15-28), in het eindvisioen herhaald. ‘Zij 
zullen zijn volk zijn, en Hij, God-met-hen, zal hun God zijn.’ (Apk. 21,3) Ook hier een christelijk zicht: dat 
naar God wordt verwezen als God met hen, zal een allusie zijn op naamgeving van Jezus Christus die in 



19 
 

Hij ten langen leste meer dan het gewone geeft. Waar God in den beginne lichten 
plaatst ‘aan het hemelgewelf, die de dag van de nacht zullen scheiden; zij moeten 
als tekens dienen, zowel voor de feesten als voor de dagen en de jaren en tevens 
als lampen aan het hemelgewelf om de aarde te verlichten’ (Gen. 1,14v.), is Hij aan 
het einde zélf het licht. ‘En de stad heeft het licht van zon en maan niet nodig, 
want de luister van God verlicht haar en haar lamp is het Lam.’ (Apk. 21,23; 
vergelijk 22,5). God is het licht en Christus is de lamp. Zo wordt in het visioen over 
de nieuwe hemel en de nieuwe aarde het scheppingsbegin hernomen en verhaald 
in lijn met wat men over Christus belijdt.19 Met deze inzet zijn de contouren van 
de christelijke scheppingsgedachte aangegeven, die in het navolgende worden 
ontvouwd. Het is passend hier met het begin te beginnen en aandacht te vragen 
voor de dageraad van het bestaan. 
 
 

                                                             

het Nieuwe Testament Immanuël wordt genoemd: God met ons (Mt. 1,23). Een aanwezigheid van de 
Christus die, in lijn met een eerdere toezegging (Mt. 18,20), aan het einde van dit evangelie nog eens 
uitdrukkelijk wordt gestipuleerd (Mt. 28,20). 
19 Voor de verhouding tussen het Oude Testament en het Nieuwe Testament geldt theologisch ten 
principale dat wat het Tweede Vaticaans Concilie (1962-1965) in het vierde hoofdstuk van de 
dogmatische constitutie over de goddelijke openbaring heeft opgetekend. ‘In zijn overgrote liefde heeft 
God het heil van het hele mensengeslacht zorgzaam beoogd en voorbereid. En in een bijzondere 
beschikking heeft Hij voor zich een volk uitgekozen om zijn belofte aan toe te vertrouwen. Want na met 
Abraham (vergelijk Gen. 15,18) en met het volk Israël door Moses een verbond te zijn aangegaan 
(vergelijk Ex. 24,8), heeft Hij zich aan dat volk dat Hij voor zich had verworven zó door woorden en daden 
geopenbaard als de enige ware en levende God, dat Israël de wegen van God met de mensen ervoer en 
deze, door het woord van God in de mond van de profeten, allengs dieper en duidelijker in staat was te 
begrijpen en in breder kring onder de volkeren gestalte kon geven (vergelijk Ps. 21,28v.; 95,1-3; Jes. 2,1-
5; Jer. 3,17). Deze heilsbedeling nu, voorzegd, verhaald en verklaard door de gewijde schrijvers, bestaat 
nog als werkelijk woord van God in de boeken van het Oude Testament. Daarom behouden deze door 
God geïnspireerde boeken hun duurzame waarde. ‘Want alles wat eertijds is opgeschreven, werd 
opgetekend tot onze lering, opdat wij door de volharding en de vertroosting, die wij putten uit de Schrift, 
in hoop zouden leven’ (Rom. 15,4).’ (Tweede Vaticaans Concilie, Dei Verbum 14) ‘De bedeling van het 
Oude Verbond was er vooral voor beschikt om de komst van Christus, de Verlosser van allen, en van het 
messiaanse rijk voor te bereiden, profetisch aan te kondigen (vergelijk Lc. 24,44; Joh. 5,39; 1Petr. 1,10) 
en door verschillende voorafbeeldingen aan te duiden (vergelijk 1Kor. 10,11). De boeken nu van het 
Oude Testament openbaren, overeenkomstig de omstandigheden van het mensengeslacht vóór de tijd 
van het door Christus herstelde heil, aan allen de kennis van God en van de mens, alsmede de wijze 
waarop de rechtvaardige en barmhartige God met de mensen handelt. Hoewel die boeken ook 
onvolmaakte en tijdgebonden dingen bevatten, tonen zij toch het ware opvoedingsplan van God. 
Daarom moeten deze boeken, die een levend godsbesef uitdrukken en waarin een verheven leer over 
God, een heilzame wijsheid over het mensenleven en bewonderenswaardige schatten aan gebeden 
liggen bewaard en waarin tenslotte het geheim van ons heil is verborgen, door de christengelovigen met 
overgave worden aanvaard.’ (Tweede Vaticaans Concilie, Dei Verbum 15) ‘God dus, die de Ingever en 
Auteur is van de boeken van beide testamenten, heeft het in zijn wijsheid zo beschikt, dat het Nieuwe 
Testament in het Oude Testament verborgen lag en in het Nieuwe Testament het Oude Testament werd 
ontsloten. Want hoewel Christus in zijn bloed een nieuw verbond heeft gesticht (vergelijk Lc. 22,20; 
1Kor. 11,25), verkrijgen en tonen de boeken van het Oude Testament, onverkort opgenomen in de 
evangelische boodschap, hun volle betekenis in het Nieuwe Testament (vergelijk Mt. 5,17; Lc. 24,27; 
Rom. 16,25v.; 2Kor. 3,14-16), terwijl zij dit op hun beurt belichten en verklaren.’ (Tweede Vaticaans 
Concilie, Dei Verbum 16) 



20 
 

1.1.1. Het Oude Testament 

 

‘In het begin schiep God de hemel en de aarde.’ (Gen. 1,1) Het valt op dat het 
verhaal over de schepping tweemaal wordt verteld, in Gen. 1,1-2,4a en in Gen. 
2,4b-25. Blijkbaar is de werkelijkheid van de schepping zodanig meerdimensionaal 
dat niet alles in één keer te vertellen is. Sterker nog, het heeft specifieke zin de 
schepping tweemaal te verhalen. De bedoeling daarvan is ook voor het 
christendom een schragend element. 

De historisch-kritische studie van het Oude Testament heeft laten zien 
dat de Thora is samengesteld uit traditiestromen van meerdere theologische 
overleveringen. Aan de hand van specifieke kenmerken kunnen die overleveringen 
in de schriftteksten worden aangewezen en in hun eigen samenhang worden 
begrepen en geduid. In dit hoofdstuk gaat het niet om deze analyse. De Schrift als 
geloofsgetuigenis wordt hier onderzocht op de synthese die men door 
samenvoeging heeft willen uitdrukken, het gaat om een reflectie op het begin van 
mens en wereld. 
 
Kerntekst over de schepping van de wereld in het Oude Testament zijn de 
vertellingen in Genesis 1,1-2,4a en Genesis 2,4b-25. 
 

 

Gen. 1,1-2,4a. 1In het begin schiep God de hemel en de aarde. 2De aarde was woest en leeg; duisternis 
lag over de diepte, en de Geest van God zweefde over de wateren. 3Toen sprak God: ‘er moet licht 
zijn!’ En er was licht. 4En God zag dat het licht goed was. God scheidde het licht van de duisternis; 5het 
licht noemde God dag, en de duisternis noemde Hij nacht. Het werd avond en het werd ochtend; dat 
was de eerste dag. 6God sprak: ‘er moet een uitspansel zijn tussen de wateren, een afscheiding tussen 
het ene water en het andere.’ 7En God maakte het uitspansel; Hij scheidde het water onder het 
uitspansel van het water erboven. Zo gebeurde het. 8Het uitspansel noemde God hemel. Het werd 
avond en het werd ochtend; dat was de tweede dag. 9God sprak: ‘het water onder de hemel moet naar 
één plaats samenvloeien, zodat het droge zichtbaar wordt.’ Zo gebeurde het. 10Het droge noemde 
God land, en het samengevloeide water noemde Hij zee. En God zag dat het goed was. 11God sprak: 
‘het land moet zich tooien met jong groen gras, zaadvormend gewas en vruchtbomen die ieder naar 
zijn soort hun vruchten dragen, met zaad erin.’ Zo gebeurde het. 12En uit het land schoot jong groen 
op, gras, zaadvormend gewas, in allerlei soorten, en bomen die ieder naar zijn soort hun vruchten 
droegen, met zaad erin. En God zag dat het goed was. 13Het werd avond en het werd ochtend; dat was 
de derde dag. 14God sprak: ‘er moeten lichten zijn aan het hemelgewelf, die de dag van de nacht zullen 
scheiden; zij moeten als tekens dienen, zowel voor de feesten als voor de dagen en de jaren 15en 
tevens als lampen aan het hemelgewelf om de aarde te verlichten.’ Zo gebeurde het. 16God maakte 
de twee grote lampen, de grootste om over de dag te heersen, de kleinste om te heersen over de 
nacht, en Hij maakte ook de sterren. 17God gaf ze een plaats aan het hemelgewelf om de aarde te 
verlichten, 18om te heersen over de dag en over de nacht, en om het licht en de duisternis uiteen te 
houden. En God zag dat het goed was. 19Het werd avond en het werd ochtend; dat was de vierde dag. 
20God sprak: ‘het water moet wemelen van dieren, en boven het land moeten de vogels vliegen langs 
het hemelgewelf.’ 21Toen schiep God de grote gedrochten van de zee en al de krioelende dieren, waar 
het water van wemelt, soort na soort, en al de gevleugelde dieren, soort na soort. En God zag dat het 
goed was. 22God zegende ze en Hij sprak: ‘wees vruchtbaar en word talrijk; gij moet het water van de 
zee bevolken, en de vogels moeten talrijk worden op het land.’ 23Het werd avond en het werd ochtend; 
dat was de vijfde dag. 24God sprak: ‘het land moet levende wezens voortbrengen van allerlei soort: 
tamme dieren, kruipende dieren en wilde beesten van allerlei soort.’ Zo gebeurde het. 25God maakte 
de wilde beesten, soort na soort, de tamme dieren soort na soort, en alles wat over de grond kruipt, 



21 
 

soort na soort. En God zag dat het goed was. 26God sprak: ‘nu gaan Wij de mens maken, als beeld van 
Ons, op Ons gelijkend; hij zal heersen over de vissen van de zee, over de vogels van de lucht, over de 
tamme dieren, over alle wilde beesten en over al het gedierte dat over de grond kruipt.’ 27En God 
schiep de mens als zijn beeld; als het beeld van God schiep Hij hem; man en vrouw schiep Hij hen. 
28God zegende hen, en God sprak tot hen: ‘wees vruchtbaar en word talrijk; bevolk de aarde en 
onderwerp haar; heers over de vissen van de zee, over de vogels van de lucht, en over al het gedierte 
dat over de grond kruipt.’ 29En God sprak: ‘hierbij geef Ik alle zaadvormende gewassen op de hele 
aardbodem aan U, en alle bomen met zaaddragende vruchten; zij zullen U tot voedsel dienen. 30Maar 
aan alle wilde beesten, aan alle vogels van de lucht en aan alles wat over de grond kruipt, aan al wat 
dierlijk leven heeft, geef Ik al het groene gewas als voedsel.’ Zo gebeurde het. 31God bezag alles wat 
Hij gemaakt had, en Hij zag dat het heel goed was. Het werd avond en het werd ochtend; dat was de 
zesde dag. 2 1Zo werden de hemel en de aarde voltooid, en alles waarmee ze toegerust zijn. 2Op de 
zevende dag bracht God het werk dat Hij verricht had tot voltooiing. Hij rustte op de zevende dag van 
al het werk dat Hij verricht had. 3God zegende de zevende dag en maakte hem heilig, want op die dag 
rustte God van al het werk dat Hij scheppend tot stand had gebracht. 4aDit is de geschiedenis van het 
ontstaan van de hemel en aarde, zoals ze geschapen zijn. 
 
 
In Gen. 1,1-2,4a20 staat de bekende volgordelijkheid in de schepping van de wereld 
verwoord, vergezeld van Gods inzicht dat goed is wat tot stand is gekomen. Een 
aantal eerste theologisch gewogen observaties over schepping is met behulp van 
deze tekst te noteren. 
1.  God is de almachtige Heer over chaos en duisternis. Schepping betekent het 

aanbrengen van orde en ordening. Dat God ‘in het begin’ (Gen. 1,1) schiep, 
betekent in dit licht dat Hij als beginsel van ordening actief is en blijft. 
Schepping heeft in Genesis 1 niet zozeer als focus uit niets iets te maken21 maar 
duidt op het verschil tussen eerst (chaos) en daarna (orde). God ordent door 
te scheiden (Gen. 1,4,7) en precies in die onderscheidenheid komt identiteit 
op, namelijk dat licht licht is en geen duisternis. 

2.  God schept door zijn Woord (let op het 11-maal herhaalde ‘en God sprak’) dat 
creatief handelen is (let op het 6-maal herhaalde ‘zo gebeurde het’). Als 
zodanig is scheppen dan ook Gods eigen initiatief en zijn soevereine daad, die 
Hij niet meer uit handen geeft. Hierin ligt verankerd dat God, soms tegen de 
schijn van het tegendeel in, zijn schepping trouw blijft.22  

3.  Gods almacht is ten positieve want op de schepping van leven gericht. God 
schept de mens, de mens bestaat omdat God hem geschapen heeft. Ieder 
bestaan is daarmee geschonken en mens-zijn betekent in relatie staan tot God. 

                                                             
20 Uit bron P, de priesterlijke traditie, vermoedelijk omstreeks de tweede helft van de 6e eeuw v.Chr. 
ontstaan. 
21 ‘Ik smeek je, mijn kind, beschouw de hemel en de aarde met al wat ze bevatten en bedenk dat God 
dit alles uit het niet gemaakt heeft en dat ook het menselijk geslacht op dezelfde wijze is ontstaan.’ 
(2Mak. 7,28) Een Schriftgetuigenis dat in de scheppingsleer systematisch-theologisch is 
geconceptualiseerd als creatio ex nihilo schepping uit niets. Zo te vinden in het vroegchristelijk 
apologetisch geschrift Ποιμὴν τοῦ Ἑρμᾶ 26.1 uit omstreeks 150, bij Ireneüs (circa 140-202) en bij 
Tertullianus (160-220). 
22 Het verhaal van de zondvloed is daar een illustratie van. De aarde die door toedoen van de mens 
gecorrumpeerd is geraakt, de mens die Hij in een stormvloed wegvaagt en waarmee Hij dan in de 
persoon van Noach toch een verbond sluit. Vergelijk Gen. 6-9. 



22 
 

Dat is een positieve afhankelijkheid, waar de schepping, en dus ook de mens, 
op mag vertrouwen. De mens die zich afhankelijk weet van God geeft daar 
uiting aan door zich aan die God over te durven geven, Hem te willen 
gehoorzamen (vergelijk Gen. 3,2-6). Het is derhalve niet meer dan consequent 
dat ook het welslagen van de menselijke procreatie van Gods zegen afhankelijk 
is (vergelijk Gen. 4,1; Job. 10,8-12). 

4.  De schepping is goed (7-maal herhaald), ‘heel goed’ (Gen. 1,31) zelfs. Dat God 
zag dat het goed was is een fundamentele beaming van datgene wat God heeft 
gewild. De waarde en de waardigheid van de schepping is derhalve geen 
oordeel van de mens (bijvoorbeeld uit nut of schoonheid), maar een 
bevestiging door God. De grondhouding van de mens in de schepping is er 
daarom een van dankbaarheid en vertrouwen. Een door God geordende 
wereld is een wereld die met vertrouwen tegemoet getreden kan worden. 

5.  Mens-zijn betekent zorg hebben voor Gods schepping, mogen meewerken aan 
Gods schepping; niet als co-schepper maar als rentmeester -beheerder van het 
eigendom van een Ander. De opdracht de aarde te bevolken en haar te 
onderwerpen (Gen. 1,28) kan daarom niet verstaan worden als een vrijbrief 
voor uitbuiting en verkwisting. Zoals op meerdere momenten in Gods 
geschiedenis met de mensen betekent ook hier uitverkiezing dienst. De mens 
als beeld van God en de daarmee verbonden heerschappij (Gen. 1,26) 
verwijzen naar de ordenende zorg van God (zoals in Genesis 1 God ordent door 
ook te benoemen, zo ordent God ook in Genesis 2 maar laat Hij de mens 
benoemen), die goed is en op leven gericht. 

6.  Het scheppingsverhaal heeft een cultuurkritische betekenis. De nadruk op 
Gods almacht is onderscheidend bedoeld ten opzichte van andere 
machtsaanspraken. Zo is bijvoorbeeld de zon een lamp aan het firmament en 
geen goddelijke verschijning (zoals bijvoorbeeld in de Egyptische cultuur). 
Basale natuurgegevenheden worden geseculariseerd; de wereld is in beginsel 
onttoverd, is niet goddelijk maar ondergeschikt aan God. De scheppingsidee 
ontmythologiseert de wereld, God is altijd groter. 

7. God heeft de wereld geschapen en richt die wereld op Hem als Schepper. De 
scheppingsdaden van God vinden een rustpunt op de zevende dag als alles en 
allen, door God voltooid (Gen. 2,1), door God tot voltooiing worden gebracht.23 
De schepping komt daarmee tot zichzelf in haar gerichtheid op het andere dan 
zichzelf, de Schepper als de Andere. De eerste scheppingsvertelling mondt uit 
in Gods sabbat en het doel van de schepping ligt daarmee niet in de schepping 
maar is de Schepper. 

Het tweede scheppingsverhaal volgt direct aansluitend op het eerste en zet van 
meet af aan een ietwat ander accent. 
 

                                                             
23 ‘Op de zevende dag bracht God het werk dat Hij verricht had tot voltooiing. Hij rustte op de zevende 
dag van al het werk dat Hij verricht had.’ (Gen. 2,2) Die dag zegent en heiligt Hij (Gen. 2,3). Dat geeft de 
schepping ‘vakantie’ in de oorspronkelijke zin van het woord: vacare Deo, vrij zijn voor God. 



23 
 

Gen. 2,4b-25. 4bToen Jahwe God de aarde en de hemel maakte, 5waren er op aarde nog geen wilde 
planten en groeide er geen enkel veldgewas, want Jahwe God had nog geen regen op de aarde laten 
vallen en er was nog geen mens om de grond te bebouwen, 6om het water uit de aarde omhoog te 
halen en de aardbodem te bevloeien. 7Toen boetseerde Jahwe God de mens uit stof, van de aarde 
genomen, en Hij blies hem de levensadem in de neus: zo werd de mens een levend wezen. 8Daarna 
legde Jahwe God een tuin aan in Eden, ergens in het oosten, en daarin plaatste hij de mens die Hij 
geboetseerd had. 9Jahwe God liet uit de grond allerlei bomen opschieten, aanlokkelijk om te zien en 
heerlijk om van te eten; daarbij was ook de boom van het leven midden in de tuin en de boom van de 
kennis van goed en kwaad. 10Uit Eden stroomt de rivier die water geeft aan de tuin; hij splitst zich in 
vier armen. 11De naam van de eerste is Pison, hij stroomt om geheel Chawila heen, waar goud is; 12het 
goud van dat land is voortreffelijk; en ook balsemhars en edelstenen worden er gevonden. 13De 
tweede heet Gichon, hij stroomt om geheel Kus heen. 14De derde heet Tigris; hij loopt ten oosten van 
Assur. De vierde is de Eufraat. 15Toen bracht Jahwe God de mens in de tuin van Eden, om die te 
bewerken en te beheren. 16En Jahwe God gaf de mens dit gebod: ‘van al de bomen in de tuin moogt 
ge vrij eten, 17maar van de boom van de kennis van goed en kwaad moogt ge niet eten, want op de 
dag dat gij daarvan eet, moet ge sterven.’ 18Jahwe God sprak: ‘het is niet goed dat de mens alleen 
blijft. Ik ga een hulp voor hem maken die bij hem past.’ 19Toen boetseerde Jahwe God uit de aarde alle 
dieren op het land en alle vogels van de lucht, en bracht die bij de mens, om te zien hoe hij ze noemen 
zou: zoals de mens ze zou noemen, zo zouden ze heten. 20De mens gaf dus namen aan al de tamme 
dieren en aan al de vogels van de lucht en aan al de wilde beesten; maar een hulp die bij hem paste 
vond de mens niet. 21Toen liet Jahwe God de mens in een diepe slaap vallen; en terwijl hij sliep, nam 
Hij één van zijn ribben weg en zette er vlees voor in de plaats. 22Daarna vormde Jahwe God uit de rib 
die Hij bij de mens had weggenomen, een vrouw, en bracht haar naar de mens. 23Toen sprak de mens: 
‘eindelijk been van mijn gebeente en vlees van mijn vlees! Mannin zal zij heten, want uit een man is zij 
genomen.’ 24Zo komt het dat een man zijn vader en zijn moeder verlaat en zich zo aan zijn vrouw 
hecht, dat zij volkomen één worden. 25Zij waren beiden naakt, de mens en zijn vrouw, maar zij voelden 
geen schaamte voor elkaar. 
 
 

Vanuit Gen. 2,4b-2524 is aan het voorgaande nog een aantal accenten toe te 
voegen. 
8. De schepping kent een antropologisch midden, is gericht op de mens als beeld 

van God en als de kroon op Gods scheppingswerk. Reeds in het eerste 
scheppingsverhaal is de plaats en de positie van de mens bijzonder en vormt 
hij daar in zekere zin een hoogtepunt (Gen. 1,26-30; de mens is beeld van God 
en krijgt de opdracht de schepping te beheren). De sequentiële opsomming en 
de constatering dat er nog een zevende dag volgt (die als gezegende en heilige 
dag de voltooiing van de schepping is), kaderen dat gegeven in. In het tweede 
scheppingsverhaal is de mens overduidelijk het middelpunt van de schepping: 
zolang de mens er nog niet is komt er niets van de grond (Gen. 2,5), hij wordt 
als eerste geschapen (Gen. 2,7) en pas daarná volgt het paradijs (Gen. 2,8): de 
bomen (Gen. 2,9), de contouren van zijn verblijf (Gen. 2,10-15) en de dieren 
(Gen. 2,19-20). Bovendien is met de schepping van de mens de zorg van God 
gegeven dat de mens niet eenzaam is (Gen. 2,18). De mens is een onderdeel 
van de schepping (net als de dieren is de mens ‘uit de aarde genomen’ Gen. 
2,7,19) en toegerust met een specifieke opdracht (Genesis 1) en wordt als 
zodanig ook gedragen door de persoonlijke bekommernis van God (Genesis 2) 

                                                             
24 Uit bron J, de jahwistische traditie; in tijd de oudste tekst, vermoedelijk omstreeks de 9e eeuw v.Chr. 
ontstaan. 



24 
 

-de adem van de Heer wekt hem tot leven. Het hele verhaal is eigenlijk de 
entourage rondom zijn voortkomst. Dat leidt niet tot een houding van 
menselijke almacht maar roept dienstbaarheid op, de zorg om de schepping 
(het bewerken en beheren van de tuin Gen. 2,15) en het naamgeven (ordenen) 
van de andere wezens (Gen. 2,19v.: rentmeesterschap). 

9. Mens-zijn betekent in relatie staan tot andere mensen. Dat is zo fundamenteel 
dat de ene mens voortkomt uit de andere (rib) en de ene mens de andere als 
tegenover (in diens onophefbare eigenheid) hulp biedt en dus dienstbaar is. 
De eenzaamheid van de mens (die niet bij de schepping hoort ‘het is niet goed’ 
Gen. 2,18) is dan ‘eindelijk’ (Gen. 2,23) opgeheven. Wat in de relatie met de 
dieren niet mogelijk bleek (Gen. 2,20) komt tot ontplooiing met een 
wederhelft, ‘mannin’ geheten (Gen. 2,23). De mens is naar de scheppingsorde 
niet alleen of eenzaam, hij ís zichzelf in de relatie van mens en medemens, man 
en vrouw. Niet vergeten mag worden dat die verbondenheid specifiek is, geen 
neutrale reciprociteit inhoudt: de eenzaamheid is opgeheven als de mens 
iemand vindt die hem hulp biedt door voor hem een tegenover te zijn (Gen. 
2,18,20), als man en vrouw juist niet samenvallen.25  

 
Tweemaal wordt de schepping van de wereld verhaald. Als hier een bepaalde 
bedoeling achter zit dan wordt die misschien duidelijk in de ordening van de 
teksten. Er is mogelijk een wisselwerking tussen de literaire placering van de tekst 
en de theologische betekenis van de tekst. Gen. 1,1-2,4a is literair de jongste tekst 
en stelt de God-mens relatie centraal. Gen. 2,4b-25 is literair ouder en focust op 
de mens-mens relatie. Die verwevenheid zal niet toevallig zijn. Dat de literair 
jongste tekst voorop is gezet zou er mee te maken kunnen hebben dat men de 
theologische betekenis van die tekst wilde beklemtonen, dat men daarmee een 
waardenoriëntatie tot uitdrukking heeft willen brengen: God draagt de mens 
(Genesis 1) en de mens is niet alleen (Genesis 2), waarbij het eerste element het 
tweede fundeert en draagt. De samenhang tussen beide relaties wordt passend 
verduidelijkt in Gen. 1,27. De aanduiding van de onderscheiden subjecten spreekt 
hier boekdelen. God schiep de mens, God schiep hem als zijn beeld en als dat beeld 
is de mens de ene en de andere (‘man en vrouw’).26 Met deze tekstordening wordt, 
het moge duidelijk zijn, een geloofsgetuigenis gegeven, wordt theologie bedreven. 

                                                             
25 Gen. 2,18 ‘Ik zal hem een hulp maken, als hem tegenover.’ Veel vertalingen zijn hier te vlak en missen 
een belangrijke pointe van dit vers. Zo staat er in de Willibrordvertaling: ‘Ik ga een hulp voor hem maken 
die bij hem past.’ Dat is in lijn met de vertaling in de Septuaginta: ποιήσωμεν αὐτῷ βοηθὸν κατ᾽ αὐτόν 
en in de Vulgaat: faciam ei adiutorium simile sui. Een ideolecte vertaling is te vinden in onder andere de 
Statenvertaling: ‘Ik zal hem een hulpe maken, die als tegen hem over zij’ en de Naardense vertaling: ‘Ik 
maak voor hem een hulp als zijn tegenover’.  
26 Het meervoud van God correspondeert met het meervoud van de mens. ‘God sprak: ‘nu gaan Wij de 
mens maken, als beeld van Ons, op Ons gelijkend; hij zal heersen over de vissen van de zee, over de 
vogels van de lucht, over de tamme dieren, over alle wilde beesten en over al het gedierte dat over de 
grond kruipt. En God schiep de mens als zijn beeld; als het beeld van God schiep Hij hem; man en vrouw 
schiep Hij hen. (Gen. 1,26v, cursiveringen rjp). 



25 
 

Waar het, zoals opgemerkt, gaat om de door samenvoeging van 
tekstoverleveringen beoogde synthese, waar dus een verhaallijn over schepping 
wordt getekend die de Schrift tekening geeft en waar die lijn er rudimentair uit 
bestaat dat alles begint met de relatie tussen God en mens en met de 
afhankelijkheid van de mens van God en de intermenselijke relatie pas daarna en 
daarin verankerd aan de orde is, is het niet vreemd met het oog op deze specifieke 
volgordelijkheid van het tweevoudige scheppingsverhaal te verwijzen naar de 
ordening van de 10 geboden (Ex. 20,1-17; Deut. 5,1-22). Dat zit zo. Als woorden 
die de weg tot leven moeten wijzen (narratief wellicht niet toevallig gegeven in de 
woestijn halverwege de tocht van Egypte naar Kanaän) zijn het eerste tot en met 
het derde gebod gericht op de relatie met God en het vijfde tot en met het tiende 
op de relatie met de medemens. Het vierde gebod, ‘eer uw vader en uw moeder’, 
is verbonden met een belofte: ‘dan zult U lang leven op de grond die de Heer uw 
God U schenkt.’ (Ex. 20,12; vergelijk Deut. 5,16) Oudtestamentisch gezien komt 
God in perspectief via de vaderen; niet zelden maakt Hij zich bekend als God van 
Abraham, Izaäk en Jakob. De ouders zijn voor de kinderen de eerste en de 
natuurlijke representanten van God, zij verwijzen naar de Heer die zelf ook Vader 
genoemd mag worden. Het ouderschap is daarom dienst en getuigenis. Eerbied 
voor de ouders is naar zijn wezen een geloofshouding jegens God. Zo is het vierde 
gebod als scharnier tussen dienst aan God (eerste tot en met derde gebod) en 
respect voor de medemens (vijfde tot en met tiende gebod) de nexus tussen God 
en medemens.  

En de lijn kan nog verder worden doorgetrokken. Deze structuur is ook 
herkenbaar in het dubbelgebod van de liefde uit het Nieuwe Testament: God 
liefhebben boven alles en de ander als jezelf (Mt. 22,35-40; Mc. 12,28-34; Lc. 
10,25-28; vergelijk ook Joh. 13,34v.); een dubbelgebod met wortels in het Oude 
Testament (Deut. 6,4-6; Lev. 19,18,34). Het voornaamste gebod in de wet (Mt. 
22,36) lijkt zo een fundament te vinden in de scheppingsorde zelf: God liefhebben 
(Genesis 1) en de naaste als jezelf, als ware hij wat jij bent (Genesis 2), sterker nog: 
omdat hij is wat jij bent. 
 
 
 
1.1.2. Het Nieuwe Testament 

 
Voor een goed begrip van de overgang van het oudtestamentisch gedachtengoed 
over de schepping naar het nieuwtestamentisch getuigenis hieromtrent, is het 
zaak te wijzen op de tendens in de wijsheidsliteratuur de wijsheid als eigenschap 
van God om tot schepping te komen en die te volbrengen, te personifiëren.27 De 
Wijsheid is Gods eerste schepsel en werkt mee bij de schepping (vergelijk Spr. 
3,19v.; 8,22-31; Wijsh. 7,25v.; Sir. 1,4; 2,9). ‘Ik (de wijsheid rjp) was bij Hem als 
uitvoerster, ik was zijn vreugde, dag in dag uit mij verheugend voor zijn aanschijn, 

                                                             
27 Een fenomeen dat hypostasering wordt genoemd. 



26 
 

altijd door, mij verheugend over zijn aardrijk en mijn vreugde vindend bij de 
mensen.’ (Spr. 8,30). Dit Woord van wijsheid nu krijgt de opdracht zijn tent op te 
slaan in Israël en zo in zijn erfdeel te komen. ‘Toen gaf de Schepper van alles mij 
zijn opdracht en wees Hij die mij geschapen heeft de plaats aan voor mijn tent. Hij 
sprak: sla uw tent op in Jakob en vind in Israël uw erfdeel!’ (Sir. 24,8, vergelijk 10). 
Het Nieuwe Testament ziet op die plaats Jezus Christus. Het Woord ‘was in het 
begin bij God‘ (Joh. 1,2) en ‘Hij kwam in het zijne’ (Joh. 1,11), laat de evangelist 
weten. ‘Het Woord is vlees geworden en heeft onder ons gewoond.28 Wij hebben 
zijn heerlijkheid aanschouwd, zulk een heerlijkheid als de Eniggeborene van de 
Vader ontvangt, vol genade en waarheid.’ (Joh. 1,14) Jezus is Gods Woord in 
persoon. 
 
Schepping is een thema dat in het Nieuwe Testament vanuit het 
openbaringsgegeven in Jezus Christus wordt bezien. Het is daarbij van belang te 
onderkennen dat het nieuwtestamentisch getuigenis over de schepping en God 
als Schepper niet fundamenteel afwijkt van de grondlijnen die karakteristiek zijn 
voor het Oude Testament. Het scheppingsgeloof als zodanig was dan ook geen 
punt van discussie tussen het jodendom en het vroege christendom en dat 
verklaart naar alle waarschijnlijkheid waarom in het Nieuwe Testament een 
eigenstandige scheppingsleer relatief bescheiden is uitgewerkt, er was daartoe 
aanvankelijk immers geen noodzaak. Voor het Oude en het Nieuwe Testament 
geldt: God is Schepper en scheppingsgeloof is heilsgeloof. Onderscheidend wordt 
het als de vraag gesteld wordt naar het heil. In het Nieuwe Testament is dat op 
naam gebracht in de persoon van Jezus Christus. Als scheppingsgeloof heilsgeloof 
is, dan wordt schepping in het Nieuwe Testament geduid en begrepen vanuit Jezus 
Christus als Gods heil bij uitstek. Jezus Christus is de plaats waar God de Schepper 
wordt herkend. Polemisch wordt de situatie op het moment dat ‘de levende en 
waarachtige God’ (1Tes. 1,9) exclusiviteit krijgt in een maatschappelijke context 
waarin het wemelt van de hele en halve goden. De christelijke verkondiging aan 
de heidenen leidt tot een stevige nadruk op wat tussen joden en christenen 
vanzelfsprekend is: dat God de ene Schepper is van hemel en aarde en dat Hij 
geloofwaardig en betrouwbaar is. Zo komen Paulus en Barnabas in Lystra stevig in 
het geweer als men aan hen (‘de goden zijn in mensengedaante tot ons 
neergedaald’ Hand. 14,11) een offer wil brengen. ‘Mannen, wat gaat ge nu 
beginnen? Ook wij zijn mensen, juist als gij. Wij brengen U de Blijde Boodschap dat 
gij U af moet keren van deze waardeloze goden en U wenden tot de levende God, 
die de hemel en de aarde gemaakt heeft en de zee en alles wat daarin is’ (Hand. 
14,15). 
 
Bij de synoptici is herkenbaar hoezeer Jezus’ woord en daad in lijn zijn met de 
heilsprofetie van Israël, die weet van een God die zich het lot van zijn geschonden 
schepping aantrekt. Scheppingsmetaforen zijn voor de Jezus van de synoptici een 

                                                             
28 Letterlijk: heeft onder ons zijn tent opgeslagen ἐσκήνωσε -van σκηνόω de tent opslaan. 



27 
 

belangrijk middel om God aanschouwelijk te maken; doorgaans in een positieve 
en beamende context en zonder de noodzaak om het heilige van het profane te 
scheiden. Niet wat de schepping geeft (‘al wat van buitenaf in de mens komt, komt 
in zijn buik en vindt zijn weg in een zekere plaats’) kan de mens bezoedelen, maar 
wat in het binnenste van zijn hart leeft aan afgunst en verdorvenheid, echtbreuk 
en diefstal (vergelijk Mc. 7,18-23). De gebrokenheid van het bestaan vindt zijn 
oorzaak daarom eerder in het misbruik dat de mens van zijn vrijheid maakt. Dit 
zicht op de schepping is voor Jezus meer dan eens de motor van zijn sociale en 
religieuze kritiek (vergelijk Mt. 12,1-8; 12,9-14) of van zijn bewogenheid met de 
lijdende medemens. Het maakt ook duidelijk dat heil voor Jezus niet alleen een 
innerlijke, spirituele werkelijkheid betreft, maar inderdaad herstel van de 
schepping betekent, genezing van ziekte en gebrek. 

In de Johanneïsche traditie staat de verbinding tussen heil en schepping 
in de persoon van Jezus Christus centraal. ‘In het begin was het Woord en het 
Woord was bij God en het Woord was God. Dit was in het begin bij God. Alles is 
door Hem geworden en zonder Hem is niets geworden van wat geworden is.’ (Joh. 
1,1-3) Hier worden schepping en Woord met elkaar verbonden. Van dit pre-
existente Woord wordt gezegd dat Hij leven is en dat dit leven het licht der mensen 
is (Joh. 1,4). Incarnatie betekent precies dit: het ware Licht komt in het zijne en 
geeft aan allen die in zijn Naam geloven het vermogen om kinderen van God te 
worden (Joh. 1,9-13). De Schepper van de wereld is ook de Redder van de wereld 
(Joh. 1,1-18). Jezus als de weg, de waarheid en het leven (vergelijk Joh. 14,6) 
bevrijdt uit duisternis en zonde en herstelt zo de oorspronkelijke bedoeling van 
Gods schepping. Jezus is daarmee de eerste en de laatste (Apk. 1,17; 2,8; 22,13), 
de zin en het doel van de geschiedenis. In en door Hem wordt de schepping 
hersteld en voltooid, is er sprake van ‘een nieuwe hemel en een nieuwe aarde’ 
(Apk. 21,1). Dan klinkt ook het visioen dat de stad van God geen tempel nodig 
heeft ‘want God, de Heer, de Albeheerser, is haar tempel, evenals het Lam. En de 
stad heeft het licht van zon en maan niet nodig, want de luister van God verlicht 
haar en haar lamp is het Lam.’ (Apk. 21,20) Zo komt de schepping tot voltooiing in 
haar Schepper (vergelijk Gen. 2,1-3). 

Het hoeft niet te verbazen dat God voor Paulus, de Schriftgeleerde, de 
Schepper is van hemel en aarde. Dat uitgangspunt neemt hij dermate serieus dat 
in de schepping sporen van de Schepper te herkennen zijn. ‘Van de schepping der 
wereld af wordt zijn onzichtbaar wezen door de rede in zijn werken aanschouwd, 
zijn eeuwige macht namelijk en zijn godheid.’ (Rom. 1,20) Maar het gaat ook 
Paulus om Jezus Christus en die als gekruisigd en door God uit de dood opgewekt. 
Zoals de schepping door toedoen van Adam tot zonde is vervallen, zo wordt de 
schepping door toedoen van Christus van zonde bevrijd (vergelijk Rom. 5,12-21; 
1Kor. 15,45). In Hem vindt herschepping plaats, zijn kruisdood is Gods wijsheid 
(1Kor. 1,23v.). ‘Zo is dus wie in Christus is, een nieuwe schepping: het oude is 
voorbij, het nieuwe is al gekomen.’ (2Kor. 5,17; vergelijk Gal. 6,15) De verrezen 
Gekruisigde heeft de heerschappijen en de machten ontwapend en de mens zo 
bevrijd van alles wat hem in zijn mens-zijn corrumpeert -ook religieuze conventies. 



28 
 

De mens krijgt deze nieuwe vrijheid toegeëigend door de doop die inlijft in de Kerk 
als het lichaam van Christus. Daar klinkt de belijdenis dat ofschoon er zogenaamde 
goden zijn, ‘toch is er voor ons maar één God, de Vader, uit wie het al voortkomt 
en voor wie wij bestemd zijn, en één Heer, Jezus Christus, door wie het al bestaat 
en wij in het bijzonder.’ (1Kor. 8,5v.) Zo is de Zoon middelaar van de schepping en 
met God verbonden.  

Ook in de geschriften die bekend staan als het corpus deuteropaulinum29 
staat de verbinding tussen redding en schepping in Christus op de voorgrond. De 
Paulijnse inzet wordt uitgewerkt tot een kosmische christologie. Illustratief 
daarvoor is de Christushymne uit Kol. 1,15-20. Christus, de Zoon, is het beeld van 
de onzichtbare God; in Hem is alles geschapen in de hemel en op de aarde. In deze 
Christus heeft heel de volheid willen wonen ‘om door Hem het heelal met zich te 
verzoenen en vrede te stichten door het bloed aan het kruis vergoten, om alles in 
de hemelen en op de aarde te verzoenen, door Hem alleen’. Tronen en 
hoogheden, heerschappijen en machten, ‘alles is door Hem en voor Hem 
geschapen’. Zij hebben geen heilsbetekenis. Dat heeft slechts de gekruisigde en 
verrezen Christus, die in de Kerk zijn heerschappij uitoefent over de schepping. In 
het loflied uit Ef. 1,3-14 ligt de nadruk dan weer wat meer op de heilsgeschiedenis 
zoals die in Jezus Christus gestalte heeft gekregen. De mens is vóór de 
grondlegging van de wereld al voorbestemd om in Christus kind van God te 
worden, in Hem en door zijn bloed heeft heil en bevrijding plaatsgevonden en in 
Hem wordt alles in Christus onder één hoofd samengebracht, ‘ter verwezenlijking 
van de volheid van de tijden’ (Ef. 1,10). Concreet oefent Christus deze heerschappij 
uit in de Kerk: ‘alles heeft God onder zijn voeten gelegd, en Hemzelf, verheven 
boven alles, heeft Hij als Hoofd gegeven aan de Kerk, die zijn lichaam is, de volheid 
van Hem die het al in alles vervult.’ (Ef. 1,23) In de Hebreeënbrief gaat het over de 
Zoon en diens middelaarschap in Gods heilsplan, verantwoord en onderbouwd 
vanuit het Oude Testament. Het middelaarschap van de Zoon heeft ook betrekking 
op de schepping: dat God door Hem het heelal geschapen heeft en dat Hij alles 
door zijn machtig Woord in stand houdt. ‘Nadat God eertijds vele malen en op 
velerlei wijzen tot onze vaderen gesproken had door de profeten, heeft Hij nu, op 
het einde der tijden, tot ons gesproken door de Zoon, die Hij erfgenaam gemaakt 
heeft van al wat bestaat en door wie Hij het heelal heeft geschapen. Hij is de 
afstraling van Gods heerlijkheid en het evenbeeld van zijn wezen en Hij houdt alles 
in stand door zijn machtig woord. En na de reiniging der zonden te hebben 
voltrokken, heeft Hij zich neergezet ter rechterzijde van de majesteit in den hoge, 
ver verheven boven de engelen, zoals Hij hen ook overtreft in de waardigheid die 
zijn deel is geworden.’ (Hebr. 1,1-4) 
 

                                                             
29 Het corpus deuteropaulinum betreft brieven in het Nieuwe Testament die met het oog op hun 
woordgebruik, schrijfstijl en inhoud lijken door Paulus geschreven te zijn, wat echter niet voor alles 
eenduidig bevestigd kan worden. Men geeft dan aam dat zij ‘tot de school van Paulus’ behoren. 



29 
 

In de nieuwtestamentische theologische optiek wordt, dat is cruciaal om te 
onderkennen, net als voor het Oude Testament de werkelijkheid naar haar 
structuur niet door een anoniem of abstract principe gedragen, maar is in de grond 
en met het oog op haar zin en doel persoonlijk van oriëntatie. God is ‘einde en 
oorsprong van alles’ (Hebr. 2,10; vergelijk Apk. 1,8) en Christus zegt: ‘Ik ben de Alfa 
en de Omega, de eerste en de laatste, de oorsprong en het einde.’ (Apk. 22,13)30 
Die constatering staaft de inzet dat het Nieuwe Testament met het Oude 
Testament nadruk legt op de overtuiging dat scheppingsgeloof heilsgeloof is.31 De 
redenering daarbij is doorgaans om zo te zeggen met terugwerkende kracht: de 
ervaring door God in Christus tot bevrijding gebracht te zijn, zoals Hij eerder Israël 
uit het slavenhuis heeft geleid, sterkt en wordt gesterkt door de overtuiging dat 
de schepping reeds Gods goede werk is. Dat God het in den beginne goed met de 
mens voorhad en dat zijn scheppingswerk betrouwbaar is, voedt het vertrouwen 
dat Hij het ook nu goed met de mens voorheeft. Hij blijft immers trouw aan het 
werk van zijn handen. Zo impliceert verlossing in Christus voor het 
nieuwtestamentisch getuigenis ook schepping met Christus. 
 
 
 
1.2. ‘En God zag dat het goed was’ 
 
Met de scheppingsverhalen wordt positieve realiteit benoemd. God heeft de 
wereld gewild en geschapen en die wereld, omdat hij door God geschapen is, is in 
aanleg goed. ‘En God zag dat het goed was.’ Dat wordt in het eerste 
scheppingsverhaal 5-maal aangehaald en nog voordat er sprake is van de mens. 
Dat de schepping goed is, is dus een kwaliteit die haar als Gods werk en als zodanig 
eigen is. Als de mens op het toneel verschijnt, treft hij deze goede schepping reeds 
aan; hij maakt er deel van uit en zij wordt hem als zijn habitat toegewezen en aan 
zijn zorg toevertrouwd. Dat de schepping goed is maakt haar ook betrouwbaar. Zij 
is niet blind of willekeurig, leeg of abstract maar is als de gelegenheid (tijd en 
ruimte) die het schepsel van deze Schepper krijgt te vertrouwen. Het zal niet voor 
niets zijn dat daarom, als ook de mens er is en de schepping is voltooid in finale 
zin wordt geconcludeerd: ‘God bezag alles wat Hij gemaakt had, en Hij zag dat het 
heel goed was.’ (Gen. 1,31) Niet het gebruik dat de mens van de schepping maakt 
bepaalt de schepping als goed en zinvol, maar omdat de schepping als zodanig 

                                                             
30 Dat in en door de verrezen Gekruisigde herschepping tot stand komt, houdt in de christelijke 
scheppingsleer ieder gnosticisme en doketisme buiten de deur. Heil van Godswege in Christus betekent 
niet een bevrijding van of uit de schepping maar een omvorming, een vernieuwing van de mens en zijn 
wereld: herschepping. Het was passend dat God, einde en oorsprong van alles, wilde Hij vele kinderen 
de hemelse heerlijkheid binnenleiden, ook de aanvoerder die hen redt door lijden tot de voleinding 
bracht. 
31 Geworteld in de karakteristiek van de Redder zelf. ‘Christus heeft ons bevrijd van de vloek der wet 
door zelf voor ons een vloek te worden, want er staat geschreven: vervloekt al wie hangt aan het hout, 
-opdat in Jezus Christus de zegen van Abraham zou komen over de heidenvolken, opdat wij de belofte 
van de Geest zouden ontvangen door middel van het geloof.’ (Gal.3,13v.) 



30 
 

goed en betrouwbaar is, bepaalt dat de wijze waarop de schepping de mens ter 
beschikking staat en dus ook de wijze waarop de mens over de schepping kan 
beschikken. Kortom, God heeft met de schepping op leven ingezet en wat Hij goed 
is begonnen, zal Hij willen onderhouden en ook goed tot voltooiing willen brengen. 
Het scheppingsgeloof is daarmee in de kern een heilsgeloof. 

Dat in Genesis 1 en 2 de schepping als goed en betrouwbaar wordt 
verhaald koppelt schepping en heil direct aan elkaar. In historische context wordt 
heil dan bevrijding, weggeleid worden uit situaties die door knechting en 
onderdrukking gekenschetst worden, die in brede zin als onheil te bestempelen 
zijn. Daar hoort iets bij. Daar waar de concrete werkelijkheid zo goed als meteen 
onheil is (reeds in Genesis 3 komt de zondeval ter sprake) motiveert het 
scheppingsgeloof dat men desondanks kan en mag geloven in Gods goede en 
betrouwbare schepping, licht een contrast en een appel op dat het beter kan en 
dat God ‘een nieuwe hemel en een nieuwe aarde’ schept (Jes. 65,1). Het 
heilshistorisch schema in de heilige Schrift is daarom kort en krachtig: schepping-
zondeval-herschepping.32 

Dit perspectief blijkt bijvoorbeeld uit de profetie van Jesaja die schepping 
en bevrijding uitdrukkelijk aan elkaar koppelt. ‘‘Met wie zult gij Mij dan vergelijken, 
met wie Mij gelijkstellen?’ zegt de Heilige. Heft uw ogen omhoog en ziet: wie heeft 
dat alles geschapen? Hij, die hun legerscharen in vollen getale uitrukken doet en 
ze alle bij name roept; zo groot is zijn macht, zo geweldig zijn kracht, dat er niet 
één ontbreekt. Waarom zegt gij, Jakob, spreekt gij, Israël: ‘mijn weg is voor Jahwe 
verborgen, en wat mijn recht is, ontgaat aan mijn God?’ Weet gij het niet of hebt 
gij het niet gehoord? Jahwe is een God van eeuwigheid, Hij heeft de verste hoeken 
der aarde geschapen. Hij wordt niet moe noch uitgeput, zijn inzicht is niet te 
doorgronden. Hij geeft aan de vermoeide weer sterkte, aan de onvermogende een 
overvloed van kracht. Ook wie jong is wordt moe en raakt uitgeput, en jonge 
mannen kunnen zeker bezwijken, maar zij, die bouwen op Jahwe, vernieuwen hun 
kracht en slaan hun vleugels als adelaars uit; zij lopen en worden niet moe, zij 
rennen en raken niet uitgeput.’ (Jes. 40,25-31) Israël bevindt zich, dat is de context 
van deze tekst, in Babylonische gevangenschap (597-538 v.Chr.) en de profeet 
voorzegt bevrijding van Godswege, een tweede exodus als een nieuwe schepping. 
Zoals God in den beginne chaos van orde heeft gescheiden, zoals Hij vervolgens bij 
de Uittocht wegriep uit lijden en onderwerping naar een land van melk en honing 
(Ex. 3,8), zo zal Hij ook de ballingschap in Babylon beëindigen en Sion in haar glorie 
herstellen. God heeft macht over de chaos toen en over de chaos nu, zoals Hij toen 
duisternis en licht gescheiden heeft zo zal Hij dat ook nu doen. Geloof en 
vertrouwen gaan hand in hand en wel op basis van de heilservaring van Gods volk. 
Bevrijding uit gevangenschap is Gods trouw aan zijn schepping (vergelijk Ps. 95). 
De heilshistorische context staat voorop. Op dit punt geldt dan ook: niet omdat 

                                                             
32 Een herstel dat niet alleen de mens maar de schepping als geheel betreft. Op de zevende dag rust God 
immers uit van ál zijn werken en juist die dag heiligt Hij (Gen. 2,3). 



31 
 

men weet van God de Schepper gelooft men in bevrijding, maar omdat men 
bevrijding door God ervaart weet men dat Hij de Schepper van hemel en aarde is. 
 
 
 
1.3. Systematische kernnoties 

 
De schepping is object van getuigenis. Reflectie hierop levert systematisering op 
die dient ter verheldering van dat getuigenis. Wat geloven wij eigenlijk als wij 
schepping zeggen en welke gevolgen heeft dat voor andere aspecten van het 
geloofsgetuigenis? Zo is de vraag aan de orde wat het voor God betekent dat Hij 
Schepper is en welke gevolgen van hieruit voor de mens als schepsel en de wereld 
als schepping benoembaar worden. Theologisch zijn daarmee de godsleer en de 
theologische antropologie in het spel. In dat licht is dan ook aandacht te vragen 
voor de schepping als genadedaad en staat bijgevolg Gods niet aflatende trouw 
aan zijn schepping op de agenda. 
 
 
 
1.3.1. Schepper 

 
‘Ik geloof in God de almachtige Vader, Schepper van hemel en aarde’, met dat 
getuigenis is dit hoofdstuk begonnen. Schepper33 en Vader worden met elkaar in 
verband gebracht, blijkbaar is het zinvol de macht van het voortbrengen in te 
kleuren door de kracht van de zorg. Dat is een gegeven dat op meerdere plaatsen 
in het Oude Testament te herkennen is. Zo wordt Abram als hij met God van doen 
krijgt, aan het begin van wat heilshistorisch de oergeschiedenis wordt genoemd 
(vanaf Gen. 12), in beweging gezet: hij moet wegtrekken uit zijn land, uit zijn stam 
en uit zijn ouderlijk huis naar een land dat God hem aan zal wijzen (Gen. 12,1v.), 
er wordt een nieuw begin gemaakt. God zal hem zegenen en zijn naam groot 
maken zodat Abram op zijn beurt tot zegen kan zijn. In hem zullen alle geslachten 
op aarde gezegend worden (Gen. 12,3). God noemt de reisbestemming niet en 
Abram zet de weg van zijn vader Terach voort en gaat richting Kanaän (Gen. 11,31; 
12,5), daarmee preluderend op wat later, in het uur van de beproeving, het vierde 
gebod is gaan heten: ‘eer uw vader en uw moeder. Dan zult U lang leven op de 
grond die de Heer uw God U schenkt.’ (Ex. 20,12) Punt is dat vanaf het begin van 
de roeping van de eerste aartsvader het God gaat om heil en zegen en zijn 
interventie een bevrijdende pointe heeft: voor Abram zelf, voor zijn volk en in hem 
voor ‘alle geslachten op aarde’ (Gen. 12,3). Zo wordt weerspiegeld wat in den 
beginne al de kern is namelijk dat Gods tussenkomst een handelen ten goede is en 

                                                             
33 In de Apostolische Geloofsbelijdenis wordt gesproken over ‘creatorem caeli et terrae’; in de 
geloofsbelijdenis van Nicea-Constantinopel over ‘factorem caeli et terrae’. Schepper en Maker, beide 
vertalingen van het Griekse ποιητὴν van ποιέω maken, doen, veroorzaken, voortbrengen. 



32 
 

als zodanig bestemd is voor ‘hemel en aarde’ (vergelijk Gen. 14,22).  
Ook aan de opbouw van het boek Jona kan dit gegeven passend 

geïllustreerd worden. Jona krijgt een opdracht van de Heer, vlucht daarvoor weg 
en begeeft zich in vreemde handen. Als hem gevraagd wordt wie hij is, antwoordt 
Jona: ‘ik ben een Hebreeër en ik vrees Jahwe, de God van de hemel, die de zee en 
het land gemaakt heeft.’ (Jon. 1,9) Daarop raakt men voor God bevreesd en om 
aan de toorn van de Heer te ontkomen gooit men Jona, op diens suggestie, 
overboord. Hij wordt daarop verzwolgen door een grote vis en verblijft drie dagen 
en drie nachten in het binnenste van de vis. Zijn gebed om redding wordt verhoord 
en hij neemt nu de oorspronkelijke opdracht van God aan om de stad Nineve 
vanwege haar verdorvenheid de verwoesting aan te zeggen (‘veertig dagen nog, 
en Nineve wordt met de grond gelijk gemaakt!’ Jon. 3,4). Zijn verkondiging blijkt 
effectief; de stad toont zich oprecht boetvaardig en de Heer brengt zijn oordeel 
daarop niet ten uitvoer. Dat God niet woord houdt, maakt Jona nijdig. ‘Ik wist 
immers, dat Gij een medelijdende en barmhartige God zijt, lankmoedig en rijk aan 
liefde, altijd geneigd om spijt te krijgen over aangezegd onheil.’ (Jon. 4,2) En God 
antwoordt: ‘is er wel reden om zo nijdig te zijn?’ (Jon. 4,4) Daarop maakt God Jona 
duidelijk dat Gods trouw niet zijn wrok jegens onheil geldt maar zijn vreugde over 
berouw en ommekeer. Het boek Jona opent met een getuigenis over God de 
Schepper en eindigt met een verwijzing naar een God die het leven meer liefheeft 
dan de dood (vergelijk Jon. 4,8-11).  

Schepping en heil horen bij elkaar, Schepper en Vader zijn voor elkaar van 
betekenis. Dit uitgangspunt laat zien hoezeer de geschapen werkelijkheid een 
persoonlijke oriëntatie kent. Zij is door God tot bestaan geroepen, is naar de 
voltooiing in God op weg en wordt op die tocht steeds door God gedragen, 
ondanks alles. Zo spreekt de Heer: ‘Sion zei: ‘Jahwe heeft mij verlaten, de Heer 
heeft mij vergeten.’ Zal een vrouw haar zuigeling vergeten, een liefhebbende 
moeder het kind van haar schoot? En zelfs als die het zouden vergeten, Ik vergeet 
U nooit! Zie, in mijn handpalmen heb Ik U geschreven en uw muren staan Mij 
voortdurend voor ogen.’ (Jes. 49,14vv.) In zo’n werkelijkheid mag de mens zich 
geborgen weten, die staat hem niet als een numineuze macht tegenover maar 
nodigt hem uit tot een persoonlijk vertrouwen in de God die zijn Schepper is. 
 
Zoveel is tot nu toe duidelijk geworden: de werkelijkheid vindt in God haar 
exclusieve grond en is daarom goed en betrouwbaar. Waar toekomst wordt 
aangezegd heeft heil altijd de boventoon. Wat zegt dit over God die Schepper is? 
In het christendom zijn hieromtrent drie samenhangende aandachtspunten nader 
uitgewerkt.  
1.  God schept uit niets, creatio ex nihilo. Dit axioma (vergelijk 2Mak. 7,28 en Rom. 

4,17) drukt de onafhankelijkheid van God als Schepper uit en onderlijnt diens 
soevereiniteit ten opzichte van en over al het geschapene. De schepping wordt 
door God, God wordt niet door de schepping. God schept niet uit wat 
voorhanden is maar in den beginne is God. God treft niet iets aan waar Hij het 
beste van maakt, maar Hij maakt uit niets iets (Hij schept niet-uit-iets) en geeft 



33 
 

het zo eigen tijd en ruimte. Dat leidt tot enkele nadere bepalingen. 
a. Met deze inzet is een kritische noot gezet tegen polytheïsme en de 
vergoddelijking van de wereld. Waar God is, is geen plaats voor goden; God als 
de Schepper ex nihilo is de Enige. Door de wereld te scheppen als van zich 
onderscheiden is God niet de wereld en de wereld niet God of goddelijk -wat 
niet wil zeggen dat God in de wereld afwezig is.34  
b. De scheppende act van God vindt zijn grond in God alleen en niet in iets 
buiten God. Dat laatste zou immers betekenen dat God afhankelijk is, dat er 
hoe dan ook een noodzaak voor de schepping aan te geven is. Alle consequente 
scheppingsdaden van God delen in diezelfde soevereiniteit. Waar het tot 
nieuw leven komt is exclusief God aan het werk. 
c. Voor deze creatio ex nihilo is -uit de aard der zaak- geen binnenwereldse 
analogie aan te wijzen. Dat God schept is geloofsgetuigenis, hoe God schept is 
een mysterie.  

2.  God schept in vrijheid. De schepping is geen dwingend of vanzelfsprekend 
gebeuren, noch met het oog op een externe noodzaak noch met het oog op 
een behoefte bij God. God heeft de wereld niet nodig en Hij is in die zin 
zelfgenoegzaam, zichzelf genoeg. De schepping is van hieruit pure vrijheidsact, 
slechts te motiveren in Gods wilsbesluit en wijsheid, die voor Hem wezen-lijk 
zijn, om lief te hebben (vergelijk Wijsh. 9,9; 11,24-26) en Schepper te worden. 
Creatio ex nihilo is daarom creatio ex amore. Dat verhindert ook dat de 
schepping als een act van willekeur wordt verstaan. God is de in vrijheid 
liefhebbende God en in liefde is geen willekeur. Wat God aldus schept is 
daardoor in zich goed. 

3.  Dat God schept uit niets en louter in vrijheid en uit liefde, bepaalt de schepping 
als de gelegenheid die God geeft, de tijd en ruimte die Hij aanreikt. 
Soevereiniteit van de Schepper is ook heerschappij over tijd en ruimte. God 
schept niet in de tijd (dan zou er al tijd zijn voordat God schept) maar God 
schept tijd. God schept niet in de ruimte maar God schept ruimte. Tijd en 
ruimte zijn creatuurlijke categorieën, behoren tot de orde van de schepping en 
niet tot de orde van de Schepper. De aldus geschapen werkelijkheid is de plaats 
van ontmoeting tussen Schepper en schepsel en daarmee de mogelijkheid, in 
uiterlijke zin, van hun verbond.35 Voor de mens is de schepping verleende 

                                                             
34 ‘En Zijn is allerinnerlijkst magis intimum in ieder ding en zeer fundamenteel aanwezig in alles 
profundius omnibus inest aangezien het formeel is aan alles in een ding -zoals boven aangetoond. 
Vandaar dat het moet zijn dat God in alle dingen is en wel intiem Unde oportet quod Deus sit in omnibus 
rebus, et intime.’ (Thomas van Aquino, Summa Theologiae I, 8,1)  
35 De schepping heeft een tijdruimtelijk bepaald beginpunt. Dat is een geloofsovertuiging en kan als 
zodanig niet bewezen worden. Zo hanteert Thomas van Aquino met betrekking tot de vraag of het een 
geloofsartikel is dat de wereld een begin heeft de navolgende puntige redenering. ‘Dat de wereld niet 
altijd heeft bestaan, wordt alleen door het geloof gehouden en kan niet aantoonbaar worden bewezen. 
(…) De reden hiervoor is dat het begin van de wereld niet bewezen kan worden door de wereld zelf. 
Want het begin van bewijs is dat wat is.’ (Thomas van Aquino, Summa Theologiae I, 46,2) Een eventuele 
opvatting van de eeuwige schepping, daar is in de theologiegeschiedenis vaker mee geflirt, is doorgaans 
te verklaren vanuit de specifieke context. Zo leerde Origenes de eeuwige schepping als verwijzing naar 



34 
 

gelegenheid. 
 
 
 
1.3.2. Schepsel 

 
God is Schepper en handelt als zodanig vrij en soeverein. Er is niets wat Hem tot 
scheppen dwingt en zijn scheppend handelen is daarom onvoorwaardelijk, noch 
innerlijk noch uiterlijk begrensd of noodzakelijk. Dat er schepping is, is een 
handeling uit vrijheid en in liefde. Uit de observaties bij Genesis 1 en 2 kwam naar 
voren dat deze Schepper in zijn schepping de voortkomst van de mens een 
bijzondere plaats geeft. Niet alleen is hij het enige schepsel dat geschapen is naar 
Gods beeld, maar hij krijgt ook een taak als verantwoordelijk rentmeester over alle 
andere schepselen. Zo lijkt de schepping ingericht op Gods omgang met de mens. 
Vooral in Genesis 2 wordt de schepping verhaald als de entourage voor de mens 
die zichzelf is in betrokkenheid op een gij. Dat wordt zo fundamenteel geacht dat 
dit andere-ik niet voortkomt uit stof en Gods levensadem (Gen. 2,7), maar door 
God wordt genomen uit de mens zelf (Gen. 2,21v.). Zo is niets de mens intiemer 
dan de mens en zijn naastenliefde en medemenselijkheid gefundeerd in de 
scheppingsorde. Dat kan niet straffeloos worden omgedraaid alsof zelfliefde al 
naastenliefde impliceert. Eerder ligt hier de verleiding dat, met alle gevolgen van 
dien, van de scheppingsorde wordt afgeweken (Genesis 3).  
 
In deze context: wat betekent het voor de mens dat hij schepsel is? Daartoe enkele 
oriëntatiepunten. 
1.  Creatio ex nihilo drukt de afhankelijkheid van de mens uit: hij wordt tot leven 

geroepen. Deze bevinding verankert zijn grondhouding van overgave aan en 
vertrouwen in de Schepper. Die ordening maakt dat de schepping niet 
beschouwd kan worden als een product van menselijke verbeelding of 
afhankelijk is van geloof. De autonomie van de mens is principieel en positief 
met heteronomie verbonden: wat hij is, heeft hij ontvangen. Het bestaan is 
geschonken. 

2.  Dat drukt ook uit dat de mens een eigen realiteit heeft. ‘Scheppen is scheiden’ 
(Oepke Noordmans). Wat God creëert, onderscheidt Hij van zichzelf. God roept 
de mens in het leven en de mens krijgt een eigenheid en een eigenstandigheid, 
zijn eigen tijd en ruimte toegewezen.  

3.  De mens is aldus het door God gewilde schepsel. Hij komt voort uit Gods 
vrijheid en liefde en mag er zijn, hij is ‘het enige schepsel op aarde dat om 

                                                             

de almacht Gods juist als eeuwige Schepper. Daar waar hij zich niet kan voorstellen dat God ooit nog 
niet Schepper was, impliceert het bestaan van een eeuwige Schepper voor hem het bestaan van een 
eeuwige schepping. Deze redenering is, dat moge duidelijk zijn, een theologische hulpconstructie. 
Giordano Bruno (1548-1600) op zijn beurt was bevangen door de oneindigheidservaring van tijd en 
ruimte die de beginnende natuurwetenschappen boden en vertaalt die ontdekte grenzeloze wereld naar 
een eeuwige schepping. 


