Utopia

Thomas More

e —

A







Voorwoord

Toen Utgpia in 1516 voor het eerst verscheen, bevond Europa zich
op een breuklijn van de geschiedenis. Oude zekerheden wankelden,
nieuwe ideeén over mens, staat en samenleving begonnen vorm te
krijgen, en het humanisme stelde voor het eerst de rede en het
morele geweten centraal in het politicke denken. In deze context
schreef Thomas More een werk dat tot op vandaag blijft uitdagen,
prikkelen en verwarren. Uzgpia presenteert zich als het verslag van
cen denkbeeldig eiland, waar een samenleving is ingericht volgens
principes van gelijkheid, matiging en rationele ordening. Privébezit
is afgeschaft, arbeid is eerlijk verdeeld en onderwijs staat centraal.
Toch is dit boek geen eenvoudig blauwdruk voor een ideale staat.
More  schrijft met ironie, subtiliteit en intellectuele
dubbelzinnigheid. De lezer wordt voortdurend uitgenodigd — en
tegelijk gewaarschuwd — om niet alles letterlijk te nemen.

Juist deze ambiguiteit maakt Uzgpia tot een meesterwerk. Is het een
oprechte kritiek op de sociale ongelijkheid en politicke misstanden
van More’s eigen tijd? Een christelijk-humanistische meditatie over
rechtvaardigheid? Of een satirische spiegel die de grenzen van
menselijke perfectie blootlegt? Waarschijnlijk is Ufgpia dit alles
tegelijk. More confronteert zijn lezers niet met antwoorden, maar
met vragen — vragen die vijf eeuwen later nog niets aan urgentie
hebben verloren. In een wereld waarin discussies over eigendom,
arbeid, macht, vrijheid en tolerantie opnieuw hevig worden
gevoerd, blijft Usgpia opmerkelijk actueel. Het werk herinnert ons
eraan dat elke samenleving het resultaat is van keuzes, en dat
alternatieven altijd denkbaar zijn, zelfs wanneer zij onbereikbaar
lijken. Deze uitgave nodigt de lezer uit om Utgpia niet te lezen als
een vaststaand ideaal, maar als een intellectuele oefening: een
ruimte waarin  kritisch denken wordt aangescherpt en
vanzelfsprekendheden worden bevraagd. Wie zich openstelt voor
de gelaagdheid van dit werk, ontdekt geen perfecte wereld, maar
een dieper begrip van de menselijke zoektocht naar
rechtvaardigheid en orde.



Inhoudsopgave

UTOPIA ... 5
INLEIDING ...cooiiiiiiniieiecteeeeeeeeeeeee e 5
DE GESPREKKEN VAN RAFAEL HYTHLODAEUS

OVER DE BESTE STAATSINRICHTING..........cccccevenee. 9
VAN HUN STEDEN, IN HET BIJZONDER AMAUROT .45
VAN HUN BESTUURDERS......ccccooiiiiiiiiiieieeeeeee 48
VAN HUN AMBACHTEN EN LEVENSWIJZE................ 50
VAN HUN VERKEER.......cccccooiiiiiiiiiniiiieeeeeeee 55
VAN HET REIZEN DER UTOPIANEN. ........c.ccccveriiennn 60
VAN HUN SLAVEN EN VAN HUN HUWELIJKEN ........ 80
VAN HUN KRIJGSKUNDE ......cccccooiiiiiiniiniienieeieeeee 89
VAN DE GODSDIENSTEN DER UTOPIANEN ............... 98



UTOPIA

INLEIDING

Thomas More, zoon van sir John More, rechter in het Hof van
Beroep, werd geboren in 1478 in Milk Street te Londen. Na zijn
eerste onderricht op de school van Sint-Antonius in Threadneedle
Street kwam hij als jongen in het huis van kardinaal John Morton,
aartsbisschop van Canterbury en lord-kanselier. Het was toen geen
ongebruikelijke gang van zaken dat zonen uit goede families, of
jongelui van wie de ouders invloed of vermogen bezaten, op die
manier onder de hoede van een vooraanstaand beschermheer
werden geplaatst. De jongen droeg het livrei van zijn patroon en
droeg zo bij aan diens aanzien. Later gebruikte de beschermheer
zijn rijkdom of zijn connecties om de jongeman in de wereld

vooruit te helpen.

Kardinaal Morton was in vroegere jaren de bisschop van Ely
geweest die door Richard III naar de Tower was gezonden; daarna
had hij zich fel tegen Richard gekeerd en was hij een van de
voornaamste raadslieden van Hendrik VII geworden. In 1486
benoemde deze hem tot aartsbisschop van Canterbury en negen
maanden later tot lord-kanselier. Aan de tafel van kardinaal Morton
—waarover in de Usgpia nog herinneringen worden opgehaald — viel
de vlugge geest van de jonge Thomas More bijzonder in de smaak.
Eens zei hij: ‘Wie lang genoeg leeft om het mee te maken, zal zien
dat deze jongen die hier aan tafel bedient, nog eens een
uitzonderlijk en zeldzaam man wordt.” Toen hij ongeveer negentien
was, stuurde zijn beschermheer hem naar Canterbury College in
Oxford. Daar leerde hij Grieks bij de eerste geleerden die de studie
van die taal vanuit Itali€ naar Engeland hadden gebracht: William
Grocyn en Thomas Linacre. Linacre, van beroep arts, zou later
priester worden en stichtte tevens het College of Physicians. In
1499 verliet More Oxford om in Londen, aan Lincoln’s Inn,
rechten te gaan studeren. Een jaar later stierf aartsbisschop Morton.

5



Door zijn ernstige aard ging More, terwijl hij rechten studeerde, ver
in het bedwingen van het lichaam: hij droeg een haren hemd, sliep
met een blok hout als hoofdkussen en geselde zichzelf op vrijdag.
Op zijn eenentwintigste kwam hij in het parlement terecht. Kort
nadat hij als advocaat was beédigd, werd hij benoemd tot
ondervoorzitter van de schepenbank van Londen. In 1503 verzette
hij zich in het Lagerhuis met zoveel kracht tegen het verzoek van
Hendrik VII om een subsidie voor de bruidsschat van zijn dochter
Margaretha, dat het Huis het voorstel verwierp. Iemand ging de
koning vertellen dat een baardeloze jongen al zijn verwachtingen
had doorkruist. In de laatste jaren van Hendrik VII viel More
daarom in ongenade bij de vorst en speelde hij zelfs met de
gedachte het land te verlaten.

Hendrik VII stierf in april 1509, toen More iets ouder dan dertig
was. In de eerste jaren van Hendrik VIII verwierf hij een bloeiende
praktijk als advocaat. Men vertelt dat hij weigerde op te treden in
zaken die hij onrechtvaardig achtte en dat hij nooit geld aannam
van weduwen, wezen of armen. Hij had eigenlijk de voorkeur
gegeven aan de jongste dochter van John Colt uit New Hall in
Essex, maar trouwde met haar oudere zuster om deze niet de

schande te laten dragen dat zij werd overgeslagen.

In 1513 schreef Thomas More, toen nog steeds ondervoorzitter
van de schepenbank, zijn Geschiedenis van het leven en de dood van koning
Ednard V" en van de nsurpatie door Richard I11. Het boek, dat veel kennis
en opvattingen van zijn oude beschermheer Morton bevat, werd
pas in 1557 gedrukt, tweeéntwintig jaar na de dood van de schrijver,
naar een handschrift in diens eigen handschrift.

In 1515 verhief paus Leo X Wolsey, aartsbisschop van York, tot
kardinaal; Hendrik VIII benoemde hem tot lord-kanselier. Van dat
jaar tot 1523 heersten de koning en de kardinaal met volstrekte
macht over Engeland, zonder dat er een parlement bijeen werd
geroepen. In mei 1515 werd Thomas More — nog niet geridderd —
opgenomen in een gezantschap naar de Nederlanden, samen met
Cuthbert Tunstal en anderen, om met de gezanten van Karel V,

6



toen nog slechts aartshertog van Oostenrijk, te onderhandelen over
de vernieuwing van het bondgenootschap. Op die reis, die hem
ongeveer een half jaar uit Engeland weghield, sloot More, toen
rond de zevenendertig, in Antwerpen vriendschap met Pieter Gillis,
een ontwikkeld en hoffelijk jongeman die griffier was van de stad
Antwerpen. Cuthbert Tunstal was een snel stijgende kerkelijke
dignitaris, kanselier van de aartsbisschop van Canterbury; in 1515
werd hij aartsdiaken van Chester en in mei 1516 meester van de
rollen. In 1516 keerde hij terug naar de Nederlanden, nu samen met
More, die hem vergezelde naar Brussel. Daar verkeerden zij veel

met Erasmus.

More’s Utopia is in het Latijn geschreven en bestaat uit twee delen.
Het tweede deel, dat het eigenlijke land beschrijft (dat hij soms
Nusquama noemde — Nergens), werd waarschijnlijk tegen het einde
van 1515 geschreven; het eerste, inleidende deel volgde begin 1516.
Het boek verscheen voor het eetst laat in 1516 te Leuven, onder
redactie van Erasmus, Pieter Gillis en andere vrienden van Mote in
de Nederlanden. Later herzag More het zelf, en in november 1518
bracht Froben het in Bazel opnieuw uit. Het werd herdrukt in Parijs
en Wenen, maar tijdens More’s leven nooit in Engeland gedrukt.
De cerste Engelse vertaling verscheen pas in 1551, onder Eduard
VI, door Ralph Robinson. Een literair veel bekwaamere vertaling
werd in 1684 gemaakt door Gilbert Burnet, kort nadat hij het
proces van zijn vriend lord William Russell had geleid, diens
terechtstelling had bijgewoond, zijn nagedachtenis had verdedigd
en door Jacobus Il wraakzuchtig van zijn lectoraat aan Sint-
Clemens was beroofd. Burnet werd tot zijn vertaling van de Uzpia
gedreven door hetzelfde gevoel van onrecht in hoge kringen dat
More ertoe had gebracht het boek te schrijven. Die vertaling van
Burnet is in dit deel opgenomen.

De naam van het boek heeft een bijvoeglijk naamwoord aan onze
taal geschonken: we noemen een onuitvoerbaar plan utopisch.
Toch schuilt onder de speelse fictie een uiterst ernstig gesprek, vol

praktische aanwijzingen. Het is het werk van een geleerd en geestig

7



Engelsman die op zijn eigen wijze de voornaamste politicke en
maatschappelijke kwalen van zijn tijd aan de kaak stelt. Hij begint
met feiten: hoe hij met Cuthbert Tunstal naar Vlaanderen werd
gezonden — ‘die de koning kort tevoren, tot grote vreugde van allen,
tot meester van de rollen had benoemd’ — hoe de gezanten van
Karel hen te Brugge ontmoetten en toen naar Brussel terugkeerden
voor nadere instructies, en hoe More vervolgens naar Antwerpen
ging, waar het gezelschap van Pieter Gillis zijn heimwee naar vrouw
en kinderen, die hij al vier maanden niet had gezien, verzachtte.
Dan glijdt het ware verhaal over in fictie met de ontmoeting van
Rafaél Hythlodaeus (een naam uit twee Griekse woorden: ‘wetend
in kleinigheden’), een man die mee was geweest met Amerigo
Vespucci op diens drie laatste reizen naar de pas ontdekte Nieuwe
Wereld, waarvan het verslag in 1507 voor het eerst was gedrukt,

slechts negen jaar voor de Utgpia werd geschreven.

Met opzet fantastisch in de uitwerking van de bijzonderheden, is
de Ufgpia toch het werk van een geleerde die Plato’s Republiek had
gelezen en wiens verbeelding was geprikkeld door Plutarchus’
beschrijving van het Spartaanse leven onder Lycurgus. Achter de
sluier van een denkbeeldige gemeenschap, waarin een enkele
geestige overdrijving is verwerkt, ligt een edel Engels pleidooi.
Soms spreekt More over Frankrijk als hij Engeland bedoelt. Soms
klinkt er ironisch lof voor de betrouwbaarheid van christelijke
vorsten, om het boek te vrijwaren van de verdenking dat het een
politieke aanval zou zijn op het beleid van Hendrik VIII. Erasmus
schreef in 1517 aan een vriend dat hij de Utgpia van More moest
lezen, als hij dat nog niet had gedaan, ‘om de ware bron van alle
politieke kwaden te aanschouwen’. En aan More zelf schreef hij dat
een burgemeester van Antwerpen het boek zo bewonderde dat hij
het geheel uit het hoofd kende.

H. M.



DE GESPREKKEN VAN RAFAEL
HYTHLODAEUS OVER DE BESTE
STAATSINRICHTING

Hendrik VIII, de onoverwinnelijke koning van Engeland, een vorst
die alle deugden bezat die een groot vorst sieren, had enige
geschillen van niet gering gewicht met Karel, de doorluchtige vorst
van Castili€. Hij zond mij daarom als zijn gezant naar Vlaanderen
om die zaken te behandelen en bij te leggen. Ik was collega en
metgezel van die onvergelijkelijke man Cuthbert Tunstal, die de
koning kort tevoren met algemene toejuiching tot meester van de
rollen had benoemd. Over hem zal ik weinig zeggen, niet omdat ik
vrees dat het getuigenis van een vriend verdacht zou zijn, maar
omdat zijn kennis en deugden te groot zijn om door mij recht te
doen, en zo algemeen bekend dat zij mijn lof niet nodig hebben —
het zou zijn als het spreckwoord: de zon met een lantaarn willen

tonen.

De mannen die door de vorst waren aangewezen om met ons te
onderhandelen, ontmoetten ons te Brugge zoals afgesproken. Het
waren allen waardige lieden. De markgraaf van Brugge stond aan
het hoofd en gold als de voornaamste onder hen. Maar de man die
als de verstandigste werd beschouwd en namens de anderen het
woord voerde, was George Temse, provoost van Kassel. Kunst en
natuur hadden samen gezorgd voor zijn welsprekendheid. Hij was
zeer geleerd in het recht; hij bezat een groot verstand en had door
lange ervaring in zaken een bijzondere handigheid om ingewikkelde
kwesties te ontwarren.

Na verschillende bijeenkomsten zonder tot overeenstemming te
komen, keerden zij voor enkele dagen naar Brussel terug om de wil
van hun vorst te vernemen. Omdat onze zaken enige ruimte lieten,
ging ik intussen naar Antwerpen. Daar ontving ik onder vele
bezoekers één man die mij meer genoegen gaf dan alle anderen:

Pieter Gillis, geboren te Antwerpen, een man van groot aanzien en

9



van een goede stand in zijn stad, al is die lager dan hij verdient. 1k
ken nergens een jongere die geleerder en beter opgevoed is. Hij is
zowel een zeer waardig als een zeer ontwikkeld mens, en tegelijk zo
hoffelijk jegens allen, zo bijzonder vriendelijk voor zijn vrienden,
zo open en warm van hart, dat er misschien één of twee zijn die
hem in alle opzichten evenaren als volmaakte vriend. Hij is
buitengewoon bescheiden, er zit geen enkele gekunsteldheid in
hem, en toch bezit niemand meer van die verstandige eenvoud. Zijn
gezelschap was zo aangenaam en zo onschuldig vrolijk dat het mijn
heimwee naar vaderland, vrouw en kinderen — dat na vier maanden
afwezigheid zeer sterk was geworden — in aanzienlijke mate
verzachtte.

Op cen dag, toen ik van de mis in de Onze-Lieve-Vrouwekerk
terugkeerde — de voornaamste en drukst bezochte kerk van
Antwerpen — zag ik hem bij toeval in gesprek met een vreemdeling
die de bloei van zijn jaren al voorbij leek. Zijn gezicht was gebruind
door de zon, hij droeg een lange baard en zijn mantel hing los om
hem heen, zodat ik aan zijn uiterlijk en kleding dacht dat hij een
zeeman was. Zodra Pieter mij zag, kwam hij mij begroeten. Terwijl
ik zijn groet beantwoordde, nam hij mij terzijde en zei, terwijl hij
naar de man wees met wie hij gesproken had: “Ziet u die man? Ik
stond juist op het punt hem aan u voor te stellen.” Ik antwoordde:
‘Hij zou van harte welkom zijn, om uwentwil” ‘En ook om
zijnentwil,” zei hij, ‘als u hem kende; want er leeft niemand die zo
volledig en nauwkeurig over onbekende volken en landen kan
vertellen als hij, en ik weet dat u daar zeer naar verlangt.” ‘Dan heb
ik goed geraden,’” zei ik, ‘want bij de eerste blik hield ik hem voor
een zeeman.” ‘U vergist zich sterk,” antwoordde hij. ‘Hij heeft niet
als zeeman gevaren, maar als reiziger, of beter gezegd als filosoof.
Deze Rafaél, die uit zijn geslacht de naam Hythlodaeus draagt, kent
het Latijn goed, maar is uitnemend geleerd in het Grieks, waaraan
hij zich vooral heeft gewijd omdat hij zich sterk tot de wijsbegeerte
voelde aangetrokken. Hij wist dat de Romeinen ons daarin niets
waardevols hebben nagelaten behalve wat bij Seneca en Cicero te
vinden is. Hij is van geboorte Portugees en zozeer verlangde hij de

10



wereld te zien dat hij zijn goed onder zijn broers verdeelde en
hetzelfde risico liep als Amerigo Vespucci. Hij nam deel aan drie
van diens vier reizen die nu zijn gepubliceerd; alleen keerde hij niet
met hem terug van de laatste, maar hij verkreeg bijna met geweld
verlof van hem om achter te blijven bij de vierentwintig man die op
de verste plaats waren gelaten waar zij in hun laatste reis naar
Nieuw-Castili€ waren aangekomen. Dat hij zo werd achtergelaten,
kwam hem zeer goed uit, want hij was meer gesteld op reizen dan
op terugkeren om in zijn eigen land te worden begraven. Hij zei
vaak dat de weg naar de hemel vanuit alle plaatsen even lang is en
dat wie geen graf heeft, nog altijd de hemel boven zich heeft. Toch
had deze levenshouding hem duur te staan kunnen komen als God
hem niet zeer genadig was geweest. Want nadat hij met vijf
Castilianen vele landen had doorkruist, bereikte hij tenslotte door
een wonderbaarlijk toeval Ceylon, en vandaar Calicut, waar hij tot
ieders verbazing Portugese schepen aantrof en, tegen alle

verwachting in, behouden naar zijn geboorteland terugkeerde.’

Toen Pieter mij dit had verteld, bedankte ik hem voor zijn
vriendelijkheid dat hij mij de kennismaking wilde verschaffen met
cen man wiens gesprek hij wist dat mij zeer welkom zou zijn.
Daarop ombhelsden Rafaél en ik eclkaar. Na de gebruikelijke
hoffelijkheden die vreemden bij een eerste ontmoeting plegen uit
te wisselen, gingen wij allen naar mijn huis. Wij betraden de tuin,

zetten ons op een groene bank en raakten in gesprek.

Hij vertelde ons dat toen Vespucci was weggevaren, hij en de
metgezellen die in Nieuw-Castili€é waren achtergebleven zich
langzamerhand in de gunst van de bevolking hadden weten in te
dringen. Zij zochten vaak contact met hen, behandelden hen
vriendelijk en leefden tenslotte zonder gevaar onder hen. Zij
raakten zelfs zo vertrouwd met hen dat zij in het hart van een vorst
waren doorgedrongen — wiens naam en land mij ontschoten zijn —
die hen overvloedig van alles voorzag wat zij nodig hadden, zowel
voor het reizen als voor het dagelijks leven: boten voor het water,

wagens voor het land. Hij gaf hun een zeer betrouwbare gids mee

11



die hen zou voorstellen en aanbevelen bij andere vorsten die zij
wilden bezoeken. Na vele dagen reizen kwamen zij in steden en
rijken terecht die gelukkig bestuurd en dicht bevolkt waren.

Onder de evenaar en zo ver aan weerszijden als de zon beweegt,
lagen uitgestrekte woestijnen die verschroeid werden door de
eeuwige hitte. De aarde was dor, alles zag er troosteloos uit en de
streken waren of geheel onbewoond of krioelden van wilde dieren
en slangen en van enkele mensen die niet minder wild en wreed
waren dan de dieren zelf. Maar naarmate zij verder trokken,
veranderde het landschap. Alles werd milder, de lucht minder
brandend, de grond groener en zelfs de dieren minder woest.
Tenslotte bereikten zij volken, steden en rijken die niet alleen
onderling en met hun buren handel dreven, maar ook ter zee en te
land zeer verre landen bereikten. Daar vonden zij alle gelegenheid
om vele landen te bezoeken, want geen schip vertrok waarop hij en

zijn metgezellen niet hartelijk welkom waren.

De cerste schepen die zij zagen hadden een platte bodem; hun
zeilen waren gevlochten van riet en wilgentenen, soms van leer.
Later ontmoetten zij schepen met ronde kiel en linnen zeilen, in alle
opzichten gelijk aan de onze, en de zeelieden verstonden zowel
sterrenkunde als navigatie. Hij verwierf hun grote gunst door hun
het gebruik van de kompasnaald te tonen, waarvan zij tot dan toe
volkomen onkundig waren geweest. Voor die tijd voeren zij met
grote voorzichtigheid en alleen in de zomertijd, maar nu rekenen
zij alle jaargetijden gelijk en vertrouwen zij geheel op de
magneetsteen — misschien met meer vertrouwen dan veiligheid. Ex
is dus reden om te vrezen dat deze uitvinding, waarvan men dacht
dat zij hun zozeer ten goede zou komen, door hun roekeloosheid

nog eens veel onheil over hen zal brengen.

Het zou te ver voeren om alles te verhalen wat hij ons vertelde dat
hij in elk land had waargenomen; dat zou ons te veel afleiden van
ons eigenlijke doel. Wat betreft de wijze en verstandige instellingen
die hij bij beschaafde volken had gezien, daarover kunnen wij
wellicht later nog eens spreken. Wij stelden hem vele vragen over

12



