
Gregorius van Nyssa

De mens als beeld van God 
[De hominis opificio]

Ingeleid, vertaald en van aantekeningen voorzien door
Piet Hein Hupsch

met een voorwoord van Paul van Geest

DAMON



5

Inhoud

Voorwoord� 7
De opmaat tot een nieuwe sociale kwestie: kunstmatige intelligentie 
in relatie tot de mens als beeld van God. 
Paul van Geest

Inleiding� 15
1.	� De context van de verhandeling� 15
2.	� De titel van de verhandeling� 16
3.	� De begeleidende brief  van Gregorius aan zijn broer Petrus� 17
4.	� De aan de brief  toegevoegde lijst van onderwerpen� 18
5.	� �De opbouw van Gregorius’ verhandeling in navolging van  

Plato’s Timaeus-Critias� 18
6.	� De opbouw van de verhandeling van Gregorius� 20
7.	� De voornaamste thema’s van de verhandeling� 23
8.	� Biografisch portret van Gregorius van Nyssa� 24
9.	� Voorgangers en navolgers van Gregorius inzake de formering 

van de mens� 28
10.	� De Griekse tekst� 31
11.	� Bronnen van informatie� 31

Tekst De mens als beeld van God� 35
Begeleidende brief  van Gregorius aan zijn broer Petrus� 37
Eerste deel� 43
Tweede deel� 87
Derde deel� 141

Register Bijbelcitaten� 157
Over de vertaler� 160



7

Voorwoord
De opmaat tot een nieuwe sociale kwestie: 
kunstmatige intelligentie in relatie tot de mens als 
beeld van God

Toen de augustijn Robert kardinaal Prevost op 8 mei 2025 tot paus 
werd gekozen en de naam Leo XIV aannam, wist de wereld onmid-
dellijk dat hij in de voetsporen van de ‘sociale paus’ Leo XIII wil 
treden. Paus Leo XIII schreef  de encycliek Rerum Novarum (1891) 
in een tijd, waarin de industriële revolutie behalve een tot dan toe 
ongekende welvaart ook schrijnende sociale onrechtvaardigheid en 
mensonterende werkomstandigheden in fabrieken bewerkstelligd 
had. Zijn boodschap was duidelijk: geen enkel sociaal of  econo-
misch opportunisme zou ongestraft mogen leiden tot de aantasting 
van de menselijke waardigheid.1 De technologische vooruitgang zou 
ten goede moeten komen aan iedereen; niet slechts aan de enkelin-
gen die alle economische of  politieke macht naar zich toe hadden 
weten te trekken om hier uiteindelijk fabelachtig rijk door te worden. 
Het bonum commune – datgene wat voor het welzijn van het héle volk 
noodzakelijk en goed is – moest voorop staan.2 

Zoals broeder Leo destijds de trouwste metgezel werd van Fran-
ciscus van Assisi, zo treedt paus Leo XIV in de voetsporen van paus 
Franciscus, die in hem een trouw bondgenoot moet hebben gezien. 
In 2019 stelde paus Franciscus vast dat wij niet zozeer in een tijd-
perk van verandering als wel in een verandering van tijdperk leven, 
om in de hierop volgende jaren de epochale verandering terug te 
voeren op kunstmatige intelligentie, zoals Leo XIII deze in zijn tijd 
op de ontwikkelingen in de industrie had teruggevoerd.3 In 2024 
benadrukte hij het belang van een ‘mensgerichte’ benadering van 
technologie.4 En ten behoeve van de Dag van de Vrede op 1 januari 

1	 Leo XIII, Rerum Novarum 40.
2	 Leo XIII, Rerum Novarum 22, 32, 34, 35, 38 en passim.
3	 Franciscus, Toespraak tot de Romeinse Curie, 21 december 2019.
4	 Franciscus, Toespraak tot de deelnemers van de G7-sessie over kunstmatige intelligentie. 



Voorwoord8

2024 pleitte hij voor internationale regelgeving ten behoeve van het 
gebruik van AI, om te voorkomen dat de technologie zou worden 
gebruikt voor onderdrukking, oorlogsvoering of  discriminatie. Hij 
pleitte voor inachtneming van de menselijke waardigheid, waarbij 
AI altijd een middel moet blijven en de mens altijd moreel ver-
antwoordelijk blijft; voor transparantie bij het gebruik van algorit-
mes binnen besluitvormingsprocessen die mensenlevens beïnvloe-
den (zoals justitie, gezondheidszorg en oorlogsvoering) en voor een 
ethisch kader dat voorkomt dat AI de ongelijkheid tussen mensen 
vergroot of  mensen uitsluit. Zijn ‘Gulden Regel’ betreffende AI for-
muleerde hij als volgt: 

‘De ontwikkeling van AI mag nooit plaatsvinden ten koste 
van de mens of  het gemeenschappelijk welzijn. We moeten 
ervoor zorgen dat deze technologie de vrede dient, en geen 
nieuw gevaar wordt voor de mensheid.’5

De paus onderkent ook het nut van AI bij armoedebestrijding, bij 
het toegankelijk maken en verbeteren van gezondheidszorg en edu-
catie, omdat toegang tot kennis gedemocratiseerd werd. Maar hij 
lijkt evenzeer erop te zinspelen dat AI tot vormen van samenleven 
zal leiden die bestaande ongelijkheid tussen mensen en gemeen-
schappen consolideren. Juist vanwege de snelheid waarmee infor-
matie verzameld, verwerkt en gepresenteerd wordt, kan het de 
mensheid helpen grote problemen op te lossen. Maar AI kan ook 
bestaande sociaaleconomische structuren bestendigen: structuren 
waarin rijken steeds gefortuneerder worden en armen steeds nood-
druftiger. Voor de laatsten zou dan gelden dat AI hun het tegendeel 
bezorgt van wat zij intrinsiek zijn omdat zij mens-zijn: de kroon op 
de schepping.

Ook in het document van het Vaticaan van 14 januari 2025 
Antiqua et Nova. Note on the Relationship Between Artificial Intelligence 
and Human Intelligence werd het potentieel van AI voor verbeterde 

Borgo Egnazia (Puglia), 14 juni 2024. Cf. ook Boodschap ten behoeve van de top over 
kunstmatige intelligentie in Parijs van 10 tot 11 februari 2025, 6 februari 2025. 

5	 Franciscus, Boodschap voor de 57e Internationale Dag van de Vrede, 1 januari 2024.



9

diagnostiek en medische behandeling onderkend. Maar er werd 
tegelijk ook op gewezen dat dergelijke voordelen iedereen moeten 
bereiken en ‘bestaande ongelijkheden in de gezondheidszorg niet 
mogen verergeren’.6 AI mag de armoede in bepaalde groepen niet 
verergeren en de ‘digitale kloof ’ niet vergroten.7 

Zoals Leo XIII de mensheid voorhield dat de industrialisering de 
menselijke waardigheid van elk individu en het algemeen welzijn 
diende te bevorderen, zo werd in Antiqua et Nova de wereld voorge-
houden dat in het gebruik van AI de menselijke waardigheid en het 
bonum commune onvoorwaardelijk moeten worden geborgd. Mondi-
ale technologiebedrijven en nationale overheden, maar ook lokale 
gemeenschappen, scholen, kerken en gezinnen worden aangespoord 
brede betrokkenheid te bewerkstelligen om ervoor te zorgen dat AI-
systemen het welzijn van allen bevorderen en niet tot machtsinstru-
menten worden van een kleine elite.

Het mag dus geen verwondering wekken dat paus Leo XIV nog 
geen week na zijn aantreden publiekelijk zijn bezorgdheid uitte over 
de risico’s van kunstmatige intelligentie voor ‘menselijke waardig-
heid, rechtvaardigheid en arbeid’.8 Ook in zijn eerste toespraak tot 
journalisten noemde hij het ‘immense potentieel’ van AI en drukte 
hij hen en via hen de politiek en de techbedrijven op het hart dat 
het verantwoordelijkheid vereist ‘om ervoor te zorgen dat AI kan 
worden gebruikt voor het welzijn van allen.’9

* * *

Nu verwijzen ontwerpers van AI het naar het rijk der fabelen dat 
AI de grenzen van menselijke vermogens lijkt te benaderen en soms 
zelfs te overstijgen. Toch is het van groot belang stil te staan bij de 
vraag wat het betekent om mens te zijn, als AI het menselijk leven 

6	 Dicastery for the Doctrine of  the Faith & Dicastery for Culture and Educa-
tion, Antiqua et Nova 76.

7	 Dicastery for the Doctrine of  the Faith & Dicastery for Culture and Educa-
tion, Antiqua et Nova 52.

8	 Leo XIV, Address to the College of  Cardinals, 10 mei 2025.
9	 Leo XIV, Address to the Representatives of  the Media, 12 mei 2025.



Voorwoord10

steeds meer gaat bepalen. Juist in een tijd waarin AI de grenzen van 
menselijke vermogens lijkt te benaderen – en soms zelfs te over-
stijgen – is het van groot belang stil te staan bij de vraag wat het 
betekent om mens te zijn. De christelijke traditie heeft daar een rijk 
en diep doordacht antwoord op gegeven, en weinigen hebben dat 
zo scherp verwoord als Gregorius van Nyssa in zijn verhandeling De 
mens als beeld van God/De hominis opificio, oorspronkelijk in het Grieks 
geschreven.10 In het kader van zijn verhandeling over de scheppings-
verhalen in het boek Genesis, waarin hij een opgaande lijn volgens 
een bepaalde volgorde en ordening onderkent, geeft hij de mens 
weer als hoogtepunt van de schepping. Geschapen naar het beeld en 
de gelijkenis van God (cf. Gen. 1, 26-28) zijn mensen met alle vrij-
heid toegerust die zij zich maar kunnen wensen en zijn zij uitgerust 
met een rationele ziel, alsook met het vermogen te kunnen heersen 
over de wereld. Gregorius herleidt hierbij het menselijk geluk nu en 
later tot de verbinding en de verwantschap met God. Maar hij voegt 
hieraan toe dat de mens als beeld van God zijn koninklijke waar-
digheid pas verwerkelijkt door rationeel en deugdzaam te leven.11

Zonder dat de term in zijn tijd al tot thema van reflectie was 
gemaakt, is opvallend in Gregorius’ weergave van de oorspronkelijke 
staat van de mens dat inclusiviteit een fundamenteel uitgangspunt 
is. Dat de eerste en oorspronkelijke mens werd geschapen ‘naar het 
beeld van God’ sluit in zijn idee geslachtsonderscheid uit. Zonder de 
zondeval, ontstaan door een fundamenteel verkeerde keuze van deze 
eerste mens, zou de toename van de menselijke soort hebben plaats-
gevonden op de wijze waarop engelen in aantal toenemen: op een 
voor ons dus volstrekt onbekende wijze. De menselijke wankelmoe-
digheid en de fundamenteel verkeerde keuze van de mens waren 
evenwel bepalend voor de hoedanigheid van de mens: de mens ver-
viel van een puur geestelijk zijn tot een hoedanigheid, waarin ook 
de lichamelijkheid het menselijk bestaan ging bepalen. Derhalve was 
lichamelijke voortplanting noodzakelijk om de numerieke volheid 

10	 Cf. G. Karamanolis, ‘Gregory of  Nyssa’, in: D. Hunter, P. van Geest, B.J. 
Lietaert Peerbolte (eds), Brill Encyclopedia of  Early Christianity (Leiden-Boston: 
Brill, 2024), vol. 3, 595-604.

11	 Gregorius van Nyssa, De hominis opificio 5.



Gregorius van Nyssa 

De mens als beeld van God



43

Eerste deel

Eerste paragraaf Waarin een gedeeltelijke beschrijving van het universum en 
een uitvoeriger uitleg over al wat vooraf  is gegaan aan het ontstaan van de mens.

(1.1) Hier is dan het boek over de schepping van hemel en aarde, 
zegt de Schrift,1 toen namelijk heel de zichtbare schepping tot vol-
tooiing kwam en elk deel van de hele schepping afgezonderd raakte 
en terugweek naar zijn eigen, passende plaats; toen het complete 
lichaam van de hemel alles in een cirkel omvatte. Wat zwaar is onder 
het geschapene en naar beneden neigt, aarde en water, kreeg zijn 
plaats in het midden van het heelal, elkaar wederzijds in het bestaan 
houdend.2 De natuur van al het zijnde ontving Gods scheppings-
vermogen als een stevige koppeling van wat tot bestaan is gekomen, 
welk scheppingsvermogen met twee in de schepping werkende prin-
cipes alles in de hand houdt. Want met de hulp van rust en beweging 
bracht Gods macht al wat nog niet is, tot bestaan en zorgde voor 
bestendigheid voor al wat is. Rond wat zwaar is en onveranderlijk 
in de onbewegelijke natuur, als om een soort van vaste as, laat Gods 
macht de uiterst snelle beweging van het firmament als een wiel in 
een cirkel ronddraaien, en wel zo dat dankzij diezelfde macht dat 
wat beweegt en dat wat niet beweegt, elkaar onlosmakelijk verbon-
den houden. Door zijn snelle beweging houdt dat wat ronddraait 
het vaste van de aarde al cirkelend op zijn plaats, terwijl wat vast is 
en niet meegeeft als gevolg van zijn onveranderlijke vastheid zonder 
ophouden het draaien van wat daaromheen rondcirkelt aandrijft. 

1	 Genesis 2, 4.
2	 De kosmologische voorstelling van Gregorius is door de Stoa beïnvloed. 

Waarschijnlijk had Gregorius als bron geschriften van Posidonius (ca. 135 v. 
Chr.-ca. 51 v. Chr.), geboren in het Syrische Apamea, Grieks stoïcijnse filo-
soof  en fameus wetenschapper op een breed terrein van kennis. Hij had ook 
op Cicero (106 v. Chr.-43 v. Chr.) invloed, zoals die te vinden is in zijn De 
Natura Deorum.



44 Eerste deel

Een gelijke tot in het extreme gaande spanning werd in beide sub-
stanties gelegd die door hun eigen activiteiten onderling van elkaar 
verschillen, de onbewegelijke natuur en de steeds doorgaande kring-
loop. Want de aarde raakt niet los van haar eigen, vaste fundament, 
terwijl anderzijds het firmament nooit zijn kracht laat vieren en 
nooit zijn beweging opgeeft. 

(1.2) Zie dan hier de eerste bouwstenen die door de wijsheid van de 
Schepper werden klaargelegd als een begin van heel het kunstwerk 
van al wat bestaat. Het was de grote Mozes, zo meen ik, die met 
zijn uitspraak dat God in het begin hemel en aarde in het bestaan 
bracht,3 aan ons wil tonen dat beweging en rust ten grondslag lig-
gen aan heel de zichtbare schepping die door Gods wil tot bestaan 
is gekomen. Hemel en aarde verschillen dus diametraal van elkaar 
als gevolg van hun tegengestelde activiteit. Het deel van de schep-
ping dat scheidt wat aan elkaar is tegengesteld, heeft op zijn beurt 
deel aan eigenschappen die in de buurt ervan zitten en houdt uit 
zichzelf  het midden tussen de uitersten. Door deze middenpositie 
wordt de hechte band duidelijk tussen wat aan elkaar is tegenge-
steld. Lucht bootst toch in zekere zin de continue bewegelijkheid 
en ongrijpbaarheid van de substantie vuur na. De natuur van vuur 
kenmerkt zich door gebrek aan gewicht en door het vermogen zich 
te bewegen. Dat betekent niet dat lucht van nature verre blijft van 
haar verwantschap met wat vast is, want lucht blijft wel niet altijd 
roerloos, maar evenmin stroomt ze en verspreidt ze zich steeds. Door 
haar verwantschap met vuur en aarde werkt lucht in zekere zin als 
een grens tussen de twee aan elkaar tegengestelde activiteiten. Lucht 
mengt in zichzelf  en tegelijkertijd scheidt ze de elementen die van 
nature van elkaar verschillen.

(1.3) Op dezelfde wijze harmonieert ook de substantie vocht door 
haar dubbele eigenschappen met elk van beide elementen die aan 
elkaar zijn tegengesteld. Deze substantie heeft door haar zwaarte 
en haar trek naar beneden een duidelijke verwantschap met de 
substantie aarde. Niettemin is vocht niet volledig vreemd aan de 

3	 Genesis 1, 1.



45

natuur van het bewegen, omdat vocht deelt in de activiteit stromen 
en voortgaan. Hierdoor toch is er een soort van vermenging en kop-
peling van wat aan elkaar is tegengesteld. Wat zwaar is, zet zich om 
in beweging, terwijl de beweging geen tegenstand ondervindt van 
wat zwaar is. Met als gevolg dat de substanties die het allermeest 
van nature van elkaar verschillen, met elkaar harmoniëren, omdat 
zij met elkaar worden verenigd door de substanties die het midden 
vormen tussen de uitersten. 

(1.4) Beter nog, om het nog preciezer te zeggen, ook de natuur zelf  
van de aan elkaar tegengestelde substanties is feitelijk niet vrij van 
vermenging met eigenschappen van de elkaar tegengestelde natuur. 
Als gevolg hiervan, zo denk ik, lijken alle verschijnselen in de kosmos 
een natuurlijke tendentie naar elkaar te hebben en lijkt de schep-
ping te harmoniëren met zichzelf,4 ook al zijn daarin elkaar tegen-
gestelde eigenschappen te vinden. Beweging, zo merken we, betreft 
niet alleen wijziging van plaats, maar we nemen die ook waar in 
ontwikkeling en verandering. We herhalen het nog eens, de onver-
anderlijke natuur staat zichzelf  geen beweging toe die leidt tot ver-
andering. De wijsheid van God wisselde eigenschappen uit en bracht 
onbeweeglijkheid in wat altijd in beweging is, en in wat onbeweeglijk 
is, verandering. Uit een bepaalde voorzorg regelde Gods wijsheid 
wellicht het zo dat mensen als zij de kenmerken van Gods natuur, 
onbeweeglijkheid en onveranderlijkheid, aanwezig zien bij iets van 
wat geschapen is, niet dat geschapene voor God zouden aanzien. 
Je kunt toch niet de notie van goddelijkheid toekennen aan wat in 
beweging is of  aan verandering onderhevig. Daarom staat de aarde 
stil, maar is tegelijk veranderlijk, terwijl de hemel niet verandert 
zoals de aarde, maar wel in beweging is. Op deze wijze verbindt 
Gods macht wisseling met de natuur in rust en beweging met de 
natuur die geen wisseling kent, en brengt deze door de uitwisseling 
van eigenschappen beide naturen in verwantschap met elkaar. Zo 

4	 Σύμπνοια, Sympnoia, letterlijk het samen ademen, waaien, is een centraal 
begrip bij Gregorius. Naar het voorbeeld van de stoïci delen de elementen 
van het universum als macrokosmos en de lichaamsdelen van de mens als 
microkosmos in een muzische harmonie, gebaseerd op het samengaan van 
rust en beweging. 




