Bonaventura

Alleenspraak
[Soliloquium]

Vertaald en ingeleid door Nicoline Roskam

DAMON



Inhoud

Inleiding 7
Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen 21
Hoofdstuk I 27

Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van haar
contemplatie moet kaatsen in de richting van haar innerlijk om te zien hoe

zij van nature gevormd, door zonde misvormd en uit genade hervormd is.
Hoofdstuk II 57
Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van haar
contemplatie moet kaatsen in de richting van het uiterlijke om te ontdekken

hoe wankel wereldse rijkdom, hoe veranderlijk wereldse verhevenheid en

hoe armzalig wereldse grootsheid is.

Hoofdstuk III 73
Hoe de ziel door geestelijke oefening de straal van haar contemplatie

moet keren naar het lagere om in te zien dat ’s mensen dood absoluut
onvermijdelijk, het Laatste Oordeel ontzagwekkend rechtvaardig en de
hellestraf” ondraaglijk streng is.

Hoofdstuk IV 83
Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van haar
contemplatie moet kaatsen in de richting van het hogere om de twaalf

hemelse vreugden te zien die zijn voortgekomen uit de contemplatie van het

lagere, het uiterlijke, het innerlijke en het hogere.

Verantwoording 103
Bibliografie 105
Noten 119

Over de vertaler 141



Inleiding

‘Een traktaat voor eenvoudigere lezers, geschreven in eenvoudige
taal’ — dat stond Bonaventura naar eigen zeggen voor ogen, toen hij
zich halverwege de dertiende eeuw zette tot het schrijven van zijn
zogenoemde Alleenspraak.' Deze Alleenspraak zou het eerste worden
van een reeks mystieke geschriften die hij als generaal-overste van
de franciscaner orde ten behoeve van zijn medebroeders schreef.
Het waren deze mystieke geschriften waardoor Bonaventura van
blijvende betekenis zou worden, niet alleen voor de franciscanen in
zijn eigen tijd, maar ook voor velen die zich in latere eecuwen wilden
toeleggen op een godgewijd leven.

Bonaventura

Bonaventura, wiens eigenlijke naam Giovanni Fidanza was, werd
rond 1217 geboren in het stadje Bagnoregio, nabij het Italiaanse
Viterbo.? Over zijn jeugd is niets bekend. Wel weten we dat hij op
enig moment voor studie naar Parijs trok. Daar studeerde hij filo-
sofie en theologie aan de Sorbonne bij onder meer Alexander van
Hales (ca. 1185-1245). Ook trad hij er, net als zijn leermeester, toe
tot de nog jonge franciscaner bedelorde. Bij die laatste gelegenheid
kreeg hij de kloosternaam Bonaventura.

Na zijn studie bleef Bonaventura als docent verbonden aan de
Sorbonne. Als universiteitsdocent schreef hij commentaren op ver-
schillende Bijbelboeken, en beschouwingen over diverse theologi-
sche en dogmatische thema’s. Vanwege weerstand tegen de opko-
mende bedelorden moest Bonaventura tot 1257 wachten voordat hij
officieel benoemd werd tot universitair hoogleraar. Eerder dat jaar
was hij al verkozen tot generaal-overste van de franciscanen. Het
was deze laatste functie die hem bracht tot het schrijven van zijn
meest invloedrijke spirituele en mystieke geschriften.



8 Inleiding

Een jaar voor zijn dood, in 1273, moest Bonaventura het gene-
ralaat van zijn orde uit handen geven om in opdracht van de paus
een benoeming te aanvaarden als kardinaal-bisschop van Albano.
Als zodanig werkte hij mee aan de voorbereiding van het Tweede
Concilie van Lyon, waar hij deelnam aan de onderhandelingen
over een mogelijke hereniging van de kerk van Rome en de oosters-
orthodoxe christenheid. Hij overleed echter voor het einde van dit
concilie, op 15 juli 1274, te Lyon. In 1482 werd Bonaventura door
zijn ordegenoot paus Sixtus IV heilig verklaard.

Bonaventura’s mystieke werk

Op het moment dat Bonaventura, in 1257, aantrad als generaal-
overste van de franciscanen verkeerde hun orde in een crisis. Zo’n
dertig jaar na de dood van hun stichter, Franciscus van Assisi (ca.
1181-1226), was de orde in twee kampen verdeeld: een gematigde en
een strenge richting. Bovendien was er in reactie op het succes van de
bedelorden® een polemiek op gang gekomen tegen hun idealen. De
weerstand tegen deze armoedebewegingen werd nog versterkt door
de overtuiging bij sommige mendicanten dat met hun beweging een
nieuw tijdperk in de geschiedenis was aangebroken. Als generaal-
overste van de franciscanen moest Bonaventura zijn orde verdedigen
tegen weerstand en kritick van buiten, en haar tegelijkertijd bijeen-
houden en behoeden voor de extremen van laxisme en rigorisme.
Zijn schrijverstalent zou hierbij een belangrijk wapen blijken.

In de eerste jaren van zijn generalaat schreef Bonaventura een
aantal mystieke werken, waarin hij zich vooral lijkt te richten op
de spirituele vorming van zijn lezers. Zo verscheen in 1257 de nu
voorliggende Alleenspraak, een innerlijke dialoog tussen de mens en
zijn ziel over methode en doel van geestelijke oefening, en in 1259
zijn Reis van de geest naar God, een mysticke beschouwing over de
zoektocht naar spirituele verlichting. Na 1259 volgden De drievoudige
weg, een theoretisch handboek over spirituele groei en geestelijke
volmaaktheid, en De levensboom, een meditatie over leven, sterven
en verheerlijjking van Jezus Christus. Naast deze mysticke werken
schreef Bonaventura begin jaren zestig, in opdracht van zijn orde,



bovendien nog Het leven van Franciscus, een uitvoerige levensbeschrij-
ving van Franciscus van Assisi; deze werd in 1266 door het gene-
raal-kapittel van de franciscanen tot enige authentieke biografie van
Franciscus verklaard.*

Het doel van Bonaventura’s noeste schrijfwerk lijkt duidelijk. Zijn
mystieke werken, zijn Alleenspraak, Reis van de geest naar God, De drie-
voudige weg en De levenshoom, hadden alle de intentie richting te geven
aan de franciscaanse spiritualiteit. Hun beoogde lezers, zowel de
eenvoudige als de meer ontwikkelde, konden er inspiratie in vinden
voor geestelijke oefening, en stimulans tot geestelijke groei, en dat
allemaal langs een heldere, uniforme spirituele lijn. Bonaventura’s
biografie van Franciscus bood hun daarbij ook nog een uniform,
gezaghebbend beeld van hun ordestichter, waardoor voor radicale
denkbeelden niet langer een legitimatie gevonden kon worden in
vermeende gebeurtenissen uit diens leven.

Bonaventura’s betekenis

Bonaventura’s inspanningen voor de franciscaner orde zouden van
blijvende betekenis blijken. Door zijn consoliderende optreden ten
aanzien van de interne spanningen binnen de orde wist hij haar
in een stabiele baan te brengen. Hierom wordt hij wel de ‘tweede
stichter’ van zijn orde genoemd. Ook de teksten die hij in de jaren
vijftig en zestig van de dertiende ecuw schreef ten behoeve van de
geestelijke opbouw van zijn medebroeders, zouden van blijvende
waarde blijken. Zijn eerdergenoemde mysticke werken zouden een
zeer grote verspreiding krijgen. Tastbaar bewijs hiervan zijn de
grote aantallen Latijnse manuscripten, middeleeuwse vertalingen en
bewerkingen die ons van deze geschriften zijn overgeleverd. Bona-
ventura’s invloed blijkt ook uit de vele op zijn naam overgeleverde
niet-authenticke werken: deze zijn weliswaar niet van zijn hand,
maar zijn veelal wel binnen zijn invloedsfeer ontstaan, wat getuigt
van de brede doorwerking van zijn spirituele gedachtegoed.
Dankzij zijn mystieke geschriften is Bonaventura’s invloed niet
beperkt gebleven tot de franciscaner orde van zijn tijd. In de loop
van de eeuwen heeft zijn spirituele gedachtegoed in brede kring



10 Inleiding

ingang gevonden. Zo waren Bonaventura’s geschriften bijzonder
populair en invloedrijk binnen de hervormingsbewegingen van de
late middeleeuwen, zoals binnen de in Nederland ontstane beweging
van de Moderne Devotie, die in de vijftiende en zestiende ecuw
wijdverbreid raakte over een groot deel van West-Europa. Maar ook
in het laatmiddeleeuwse benedictijner en kartuizer monnikendom
zijn sporen van zijn invloed aan te wijzen. Het is dan ook niet ver-
wonderlijk dat Bonaventura in 1588 door zijn ordegenoot paus Six-
tus V tot kerkleraar werd verheven. Het is bij deze gelegenheid dat
hem de eretitel doctor seraphicus (‘serafijnse leraar’) werd toegekend.

De Alleenspraak

Bonaventura’s Alleenspraak is een van zijn omvangrijkere spirituele
werken. In de middeleeuwen kende het werk brede verspreiding en
grote populariteit. De Latijnse tekst van de Alleenspraak is overge-
leverd in ruim 250 middeleeuwse manuscripten, die overwegend
dateren uit de veertiende en vijftiende eeuw.” Het overgrote deel van
deze manuscripten bevindt zich momenteel in bibliotheken in het
Duitse taalgebied. De eerste gedrukte editie van het werk verscheen
in 1484 in Keulen. V66r het jaar 1500 volgden nog ten minste zes
andere edities in Duitsland, Frankrijk en Italié.®

Het werk dat algemeen wordt aangeduid als de Alleenspraak, in het
Latijn het Solloguium, van Bonaventura, draagt in de middeleeuwse
overlevering verschillende opschriften. In veel manuscripten heeft
de tekst de titel Imago vitae (‘richtlijn voor een voorbeeldig leven’),
vaak wordt hij naar zijn vorm een dialogus of tractatus (‘dialoog’ of
‘traktaat’) genoemd, en dikwijls wordt hij naar zijn inhoud omschre-
ven als meditationes of mentalis exerci(ta)tio (‘meditaties’ of ‘geestelijke
oefening’). Deze diversiteit doet vermoeden dat Bonaventura zelf
het werk geen duidelijke titel had meegegeven; hij spreekt in zijn
inleiding zonder nadere toelichting van een tractatus (‘traktaat’).

In de editie van Bonaventura’s verzamelde werken lijkt bewust
te zijn gekozen voor de titel Soliloquium de quatuor mentalibus exercitis,
dat wil zeggen Alleenspraak over vier geestelyke oefeningen. Zo is vermoe-
delijk geprobeerd recht te doen aan enerzijds de dialogische vorm,



11

anderzijds de stichtelijke inhoud van het geschrift. Bij de keuze voor
deze titel heeft zeker ook meegespeeld dat de literaire vorm van
Bonaventura’s Alleenspraak doet denken aan literaire werken uit de
christelijke traditie voor hem.

De christelijke literatuur van oudheid en middeleeuwen kent
meerdere geschriften die op enig moment gekwalificeerd zijn als
soliloguium, ‘alleenspraak.” De precieze definitie van deze kwalificatie
is echter niet eenduidig. Soms verwijst de Latijnse term soliloquium
naar een ‘alleenspraak’ in eigenlijke zin: een monoloog waarin een
ik-persoon zich richt tot God of zichzelf. Een voorbeeld hiervan
is een werk getiteld Contemplatie op God, geschreven tussen 1121 en
1124 door Willem van St.-Thierry (1085-1148), met als thema de
liefde van de ziel voor God en Gods liefde voor ons. Dit werk werd
lange tijd ten onrechte overgeleverd op naam van Bernardus van
Clairvaux en soms samen met Willems De aard en waarde van liefde
betiteld als Alleenspraken van de heilige Bernardus.” Vergelijkbaar in vorm
1s de eveneens twaalfde-eeuwse Alleenspraak van Egbert van Schonau
(1132-1184), waarin de spreker zich tot God richt en zijn eigen ziel
oproept zich te voegen bij wie zich in Christus verheugen.? Binnen
hetzelfde genre hoort ook de dertiende-eeuwse Alleenspraak die op
naam van de kerkvader Augustinus in de latere middeleeuwen een
zeer grote verspreiding kende. Vooral in Frankrijk en Italié werd
dit werk buitengewoon populair, getuige de talrijke manuscripten
en vroege drukken van deze tekst, alsmede de vele middelecuwse
vertalingen in de volkstaal.” Deze pseudo-augustijnse Alleenspraak is
een lange monoloog van de spreker tot God, waarin getoond wordt
hoe de spreker inzicht krijgt in zijn eigen ellende, tot inkeer komt en
zijn heil bij God vindt.

De Latijnse term soliloguium wordt echter niet alleen in engere zin
gebruikt voor teksten die de vorm hebben van een monoloog. Ook
teksten in de vorm van een dialoog worden wel soliloquia, ‘alleen-
spraken,” genoemd. Dit geldt bijvoorbeeld voor de vierde-eeuwse
Alleenspraken van Augustinus, geschreven rond 386/387 na Chris-
tus.'” Deze authentiek Augustiniaanse Alleenspraken beschrijven een
mnnerlijke dialoog tussen de ziel en de ratio, en vertonen daardoor
enige uiterlijke overeenkomst met de Alleenspraak van Bonaventura.
Inhoudelijk verschillen beide teksten echter nogal van elkaar. Waar



12 Inleiding

bij Bonaventura de ziel steeds vragen stelt en de mens hem door zijn
antwoorden inzicht verschatft, is er in Augustinus’ Alleenspraken sprake
van ‘socratische’ dialogen, waarin de ratio de ziel door middel van
gerichte vragen tot bepaalde inzichten brengt. Bovendien hebben
Augustinus’ dialogen een nogal filosofische inslag: de eerste dialoog
gaat over godskennis, de tweede over de onsterfelijkheid van de ziel.
Al met al zijn Augustinus’ Alleenspraken heel anders van karakter dan
de spiritueel-mystieke Alleenspraak van Bonaventura.

Dichter in de buurt van Bonaventura’s Alleenspraak komt een
innerlijke dialoog die onder de titel Jammerklacht van een zondige ziel op
naam staat van Isidorus van Sevilla (560-636). In dit tweedelige werk
vindt een mens, tot stervens toe bedroefd om zijn ellendige toestand,
troost in de woorden van een innerlijke stem, die hem aanspoort
berouw te tonen over zijn zonden, schuld te belijjden tegenover God
en te volharden in zijn boete. In het tweede deel roept de mens zijn
ziel te hulp om niet weer tot zonde te vervallen, waarop zijn ziel, als
‘levensgids,” hem vertelt hoe hij moet leven.'!

Het meest verwant aan Bonaventura’s Alleenspraak 1s echter zon-
der twijfel de twaalfde-eeuwse Alleenspraak over Gods bruidsprys voor
de ziel van Hugo van St.-Victor (1096-1141)."2 Hugo’s Alleenspraak
beschrijft net als die van Bonaventura een dialoog tussen een mens
en zijn ziel. De mens spoort de ziel aan tot godsliefde en maant hem
tot zuiverheid. God heeft de mens zijn welwillende liefde bewezen,
de mens moet tonen dat hij dat waard is. Enkele onmiskenbare remi-
niscenties aan dit werk van Hugo van St.-Victor in Bonaventura’s
Alleenspraak® bewijzen dat Bonaventura ermee bekend was.

Bonaventura’s Alleenspraak

De literaire vorm van Bonaventura’s Alleenspraak is dan wel niet
nieuw, Bonaventura’s invulling ervan is dat wel. Het eerste dat opvalt
aan Bonaventura’s werk is het grote aantal citaten en reminiscenties
die hij in zijn tekst heeft opgenomen. Zo kent zijn werk talloze ver-
wijzingen naar Bijbelse teksten en verhalen, vooral atkomstig uit de
Psalmen, het Hooglied en de Evangelién. Naast deze Bijbelse ver-
wijzingen bevat de Alleenspraak meer dan 250 passages die, in enige



Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen



23

Voorwoord 1. ‘Ik buig mijn knieén voor de Vader van onze Heer

Jezus Christus, aan wie heel Zijn nakomelingschap
in de hemel en op aarde haar naam ontleent. Moge Hij u naar
de rijkdom van Zijn heerljjkheid innerlijke kracht geven door Zijn
Geest, zodat Christus door uw geloof in uw hart woont. Dan zult u,
geworteld en gegrondvest in Zijn liefde, samen met alle heiligen in
staat zijn Zijn lengte, breedte, hoogte en diepte te begrijpen, ja zelfs
Christus’ liefde te kennen, die alle kennis te boven gaat. Dan zult u
Gods volheid krijgen’ (Efeziérs 3).! De apostel Paulus, vat van eeu-
wige uitverkiezing,? schrijn van goddelijk heiliging, spiegel en beeld
van hemelse contemplatie, toont ons in dit citaat begin, voorwerp
en resultaat van geestelijke oefening.

Geestelijke oefening moet, wil zij godvruchtig en heilzaam zijn,
een kracht in zich hebben die op bovennatuurlijke wijze sterkt, een
wijsheid die richting geeft, en een mildheid die troost biedt. Daarom
moet een devote ziel, een ziel die ontbrand is in liefde voor god-
delijke contemplatie, om te beginnen haar geestelijke knieén bui-
gen voor de troon van de meest gelukzalige en ondoorgrondelijke
Drievuldigheid. Ze moet nederig kloppen en wijselijk vragen om de
sterkende kracht van God de Vader — opdat zij niet door moeite ter-
neergedrukt bezwijkt —, om de richting gevende wijsheid van God de
Zoon — opdat zij niet door een misvatting misleid van de waarheid
afdwaalt —, en om de troostende tederheid en mildheid van God de
Heilige Geest — opdat zij niet door verveling overmand tekortschiet.
Want elke goede gave en elk volmaakt geschenk komt van boven,
daalt neer van de Vader van de hemellichten (Jacobus 1).> En al
ons goede is, volgens Augustinus, 6f God zelf 6f van God afkom-
stig.* Daarom moet men, niet zonder reden, bij aanvang van elk
goed werk Hém aanroepen bij wie al het goede oorspronkelijk van-
daan komt, door wie al het goede op voorbeeldige wijze zichtbaar
gemaakt wordt, en naar wie al het goede uiteindelijk terugvoert.



24 Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen

Dit is de onbeschrijfelijke Drievuldigheid — Vader, Zoon en Heilige
Geest —, waaraan de apostel refereert met de woorden ‘Ik buig mijn
knieén ... in uw hart woont.”

2. In de tweede plaats toont de apostel het voorwerp van zulke
heilzame geestelijke oefening. Voorwerp van de oefening van een
devote geest moeten zijn: het innerlijke en het uiterlijke, het lagere
en het hogere.

De devote ziel moet door middel van geestelijke oefening
de lichtstraal van haar contemplatie eerst kaatsen in de richting
van haar eigen innerlijk. Dan zal zij zien hoe zij door de natuur
gevormd, door de zonde misvormd en door de genade hervormd
is. Ten tweede moet de ziel de lichtstraal van haar contemplatie
keren naar het uiterlijke. Dan zal ze ontdekken hoe wankel wereldse
rijkdom is, hoe veranderlijk wereldse verhevenheid en hoe armzalig
wereldse grootsheid. Ten derde moet de ziel de lichtstraal van haar
contemplatie ook keren naar het lagere. Dan zal ze inzicht krijgen in
de onvermijdelijke noodzaak van het menselijk sterven, in de vrees-
wekkende strengheid van het laatste oordeel en in de ondraaglijke
bestraffing door helse kwelling. Ten vierde moet zij de lichtstraal van
haar contemplatie keren naar het hogere. Dan zal ze de onschatbare
kostbaarheid, de onuitsprekelijke zaligheid en de eindeloze eeuwig-
heid van de hemelse vreugde ontdekken en proeven.

Deze vier thema’s vormen het gelukzalige kruis, aan vier zijden
begrensd, waaraan jij, devote ziel, door voortdurende overdenking
moet hangen, samen met Jezus Christus, jouw allerliefste Bruide-
gom. Deze vier thema’s vormen de vurige wagen,® compleet met
vier wielen, waarmee jij door constante contemplatie moet opstijgen
naar het hemelse paradijs, achter jouw trouwste Vriend aan. Deze
vier thema’s vormen vier richtingen — oost, west, noord en zuid —,
die jij, ziel, op jouw zwerftocht dagelijks moet inslaan. Verken ze,
zoek zo jouw zeer bijzondere Geliefde, spoor Hem op. Dan kun je
instemmen met de bruid uit het Hooglied: “’s Nachts in mijn bed
zocht ik Hem op wie mijn ziel gesteld is.”” Op deze vier thema’s doelt
de apostel met de toevoeging ‘dan zult u samen met alle heiligen in
staat zijn Zijn lengte, breedte, hoogte en diepte te begrijpen.’

3. In de derde plaats toont de apostel de opbrengst van heilzame
ocfening. De opbrengst van zulke heilzame oefening, gesteld dat die



25

op waardige en loffelijke wijze gevolgd wordt, is eeuwig geluk. Dit
geluk is iets zeer goeds en moois, het is in zichzelf geheel toereikend,
heeft aan niets buiten zichzelf behoefte. In die staat van geluk zullen
wij, voor eeuwig en altijd, Hém zien en liethebben, Hém plaats en
lof bereiden® die gezegend is in eeuwigheid.” Deze opbrengst stelt
de apostel ons in het vooruitzicht wanneer hij zijn relaas besluit met
de woorden ‘dan zult u Gods volheid krijgen.” Deze volheid zullen
wij dan vinden wanneer God voor onze wil grote vrede, voor ons
verstand vol licht en voor ons herinneringsvermogen voortdurende
ecuwigheid betekent.'” Want God zal dan alles in allen zijn,"' wan-
neer van het verstand alle vergissing, van de wil alle droefheid en van
het herinneringsvermogen alle vrees zal zijn geweken en wanneer
dat waarop wij hopen — die wonderlijke sereniteit, die goddelijke
vreugde en die eeuwige veiligheid — ervoor in de plaats gekomen

zal zijn."?

4. Dit traktaat heb ik, daartoe aangezet door mijn geweten, ten
behoeve van alle eenvoudigere lezers geschreven in eenvoudige
taal. Het 1s gebaseerd op uitspraken van heiligen en heeft de vorm
van een dialoog, waarin de devote ziel, als leerlinge van de eecuwige
waarheid, al denkend vragen formuleert en de innerlijke mens in
een mentaal gesprek daarop antwoord geeft.

Maar laten we, om de uiterst kostbare contemplatie die bij die gees-
telijke oefening hoort te bereiken, bij het begin beginnen. Laten wij
in nederig smeken naderen tot de Vader van de hemellichten. Laten
wij op devote wijze de knieén van ons hart buigen voor de troon van
Zijn eecuwige majesteit. Laten wij voor de zetel van de ondeelbare
Drievuldigheid onophoudelijk, met tranen en zuchten, roepen tot
God de Vader, dat Hij ons door Zijn gezegende Zoon in de Heilige
Geest de genade schenkt ons geestelijk te oefenen, opdat wij “Zijn
lengte, breedte, hoogte en diepte’ kunnen ontdekken. Dan zullen
wij door die genade reiken tot Hem die einde en vervulling is van
elk verlangen. Amen.



27

Hoofdstuk |

Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van
haar contemplatie moet kaatsen in de richting van haar innerlijk
om te zien hoe zij van nature gevormd, door zonde misvormd en
uit genade hervormd is.

Inleiding 1. VRAAG VAN DE ZIEL: Zeg, mens, ik vraag me af, stel

dat ik na devoot roepen om goddelijke grootmoedigheid,
na nederig bidden om eeuwige wijsheid, na tranenrijk smeken om
hemelse tederheid en mildheid ten slotte, stel dat ik na dat alles de
genade verkrijg om mij geestelijk te oefenen ten aanzien van deze
vier thema’s — lengte, breedte, hoogte en diepte —, waar moet ik
dan beginnen, wil ik niet de verdienste van deze oefening verliezen
doordat ik te werk ga zonder inzicht te hebben in de juiste volgorde?
Gebrek aan inzicht in de juiste volgorde verstoort immers, volgens
de gelukzalige Ambrosius, de schoonheid van verdiensten.'® En ook
kunnen wij, volgens hem, naar men rekent geen volmaakte kennis
van zake hebben wanneer wij wel weten wat we moeten doen, maar
niet weten in welke volgorde we te werk moeten gaan.'*

2. MENs: Volgens wat de gelukzalige Bernardus aan Paus Euge-
nius schrijft, ziel, moet jouw overdenken bij jouzelf beginnen, opdat
je je niet tevergeefs met andere thema’s bezighoudt terwijl je jezelf
verwaarloost.!® ‘Want veel mensen weten veel, maar kennen zichzelf
niet,” zo zegt diezelfde schrijver in zijn Meditaties. ‘Ze kijken naar
anderen, maar veronachtzamen zichzelf; ze zoeken God in uiter-
lijkheden en veronachtzamen hun innerlijk, terwijl God daarmee
juist inniger verbonden is. Laat ik daarom van het uiterlijke naar
het innerlijke gaan en van het lagere naar het hogere. Dan kan 1k
inzicht krijgen in waar ik vandaan kom en waar ik naartoe ga, in
vanwaar ik ben en wat ik ben. Zo zal ik door zelfkennis tot Gods-

kennis komen.’!®

Dat zegt ook Chrysostomus in een van zijn preken
naar aanleiding van het Mattheusevangelie: ‘Niet het minste deel
van de filosofische wetenschap is zelfkennis.”'” En Ambrosius in zijn

Verhandeling over het Scheppingsverhaal: “Zie in hoeveel je waard bent. Let



28 Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen

op jezelf, en denk na over wat in gedachte bij jou binnenkomt en wat
bij het spreken uit jouw mond naar buiten komt.”"®

Evalueer dus je leven, ziel, door dagelijks onderzoek. Let zorg-
vuldig op hoeveel je vordert en hoeveel je tekortschiet; hoe sta je
ervoor in zedelijk opzicht, hoe in mentaal opzicht? Hoezeer lijk je op
God, hoezeer verschil je van Hem? Hoe dicht bij God sta je, hoe ver
sta je van Hem af? Houd daarbij altijd dit inzicht vast: je bent veel
prijzenswaardiger en beter wanneer je jezelf kent dan wanneer je
inzicht zou verwerven in de loop van de sterren, de werkzame kracht
van kruiden, de fysicke gesteldheid van de mens of de aard van het
dier, wanneer je kennis zou bezitten over alle hemelse en aardse
zaken, maar geen aandacht zou besteden aan jezelf. Dus geef jezelf
aan jezelf terug, zo niet altijd dan tenminste af en toe. Beteugel je
gevoel, geef richting aan je handelen, stuur je koers bij."?

Houd dus vast aan de adviezen van de heiligen, ziel, en keer de
lichtstraal van je contemplatie om te beginnen naar het oosten, dat
wil zeggen naar het overdenken van jouw eigen toestand. Overdenk
dan zorgvuldig hoe edel de hoogste Handwerksman jou van nature
gemaakt heeft, hoe lelijk jouw wil jou door zonde misvormd heeft en
hoe vriendelijk de goddelijke goedheid jou uit genade hervormd heeft.

Hoe edel de hoogste 3. Overdenk dus om te beginnen hoe edel jij van

Handwerksman nature gevormd bent. Jouw natuurlijke edel-
de ziel van nature heid bestaat, naar ik meen, hierin dat om jou
gemaakt heeft te sieren de beeltenis van de meest gelukzalige

Drievuldigheid van nature op jou gestempeld is.
Daarom zegt Anselmus in zijn Betoog over het bestaan van God: ‘Ik belijd,
Heer, en ben dankbaar dat U mij naar Uw beeld geschapen heeft,
zodat ik mij U herinner, aan U denk en U lietheb.”* Waarbij Ber-
nardus zich aansluit in zijn Meditaties: “Wat de innerlijke mens betreft
vind ik drie vermogens in mijzelf met behulp waarvan ik mij God
in gedachte roep, aandachtig naar Hem kijk en zeer naar Hem ver-
lang. Deze drie vermogens zijn: mijn herinneringsvermogen, mijn
verstand en mijn wil. Wanneer ik mij God in gedachte roep, vind
ik genot in Hem, want de gedachte aan Hem is beter dan wijn.*!
Met mijn verstand bewonder ik Hem: hoe ondoorgrondelijk Hij op
zichzelf genomen is, want Hijj is begin en einde; hoe begeerlijk Hij





