
Bonaventura

Alleenspraak 
[Soliloquium]

Vertaald en ingeleid door Nicoline Roskam

DAMON



5

Inhoud

Inleiding� 7

Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen� 21

Hoofdstuk I � 27
Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van haar 
contemplatie moet kaatsen in de richting van haar innerlijk om te zien hoe 
zij van nature gevormd, door zonde misvormd en uit genade hervormd is.
Hoofdstuk II � 57
Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van haar 
contemplatie moet kaatsen in de richting van het uiterlijke om te ontdekken 
hoe wankel wereldse rijkdom, hoe veranderlijk wereldse verhevenheid en 
hoe armzalig wereldse grootsheid is.
Hoofdstuk III� 73
Hoe de ziel door geestelijke oefening de straal van haar contemplatie 
moet keren naar het lagere om in te zien dat ’s mensen dood absoluut 
onvermijdelijk, het Laatste Oordeel ontzagwekkend rechtvaardig en de 
hellestraf  ondraaglijk streng is.
Hoofdstuk IV� 83
Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van haar 
contemplatie moet kaatsen in de richting van het hogere om de twaalf  
hemelse vreugden te zien die zijn voortgekomen uit de contemplatie van het 
lagere, het uiterlijke, het innerlijke en het hogere.

Verantwoording� 103
Bibliografie� 105
Noten� 119
Over de vertaler� 141



7

Inleiding

‘Een traktaat voor eenvoudigere lezers, geschreven in eenvoudige 
taal’ – dat stond Bonaventura naar eigen zeggen voor ogen, toen hij 
zich halverwege de dertiende eeuw zette tot het schrijven van zijn 
zogenoemde Alleenspraak.1 Deze Alleenspraak zou het eerste worden 
van een reeks mystieke geschriften die hij als generaal-overste van 
de franciscaner orde ten behoeve van zijn medebroeders schreef. 
Het waren deze mystieke geschriften waardoor Bonaventura van 
blijvende betekenis zou worden, niet alleen voor de franciscanen in 
zijn eigen tijd, maar ook voor velen die zich in latere eeuwen wilden 
toeleggen op een godgewijd leven.

Bonaventura

Bonaventura, wiens eigenlijke naam Giovanni Fidanza was, werd 
rond 1217 geboren in het stadje Bagnoregio, nabij het Italiaanse 
Viterbo.2 Over zijn jeugd is niets bekend. Wel weten we dat hij op 
enig moment voor studie naar Parijs trok. Daar studeerde hij filo-
sofie en theologie aan de Sorbonne bij onder meer Alexander van 
Hales (ca. 1185-1245). Ook trad hij er, net als zijn leermeester, toe 
tot de nog jonge franciscaner bedelorde. Bij die laatste gelegenheid 
kreeg hij de kloosternaam Bonaventura.

Na zijn studie bleef  Bonaventura als docent verbonden aan de 
Sorbonne. Als universiteitsdocent schreef  hij commentaren op ver-
schillende Bijbelboeken, en beschouwingen over diverse theologi-
sche en dogmatische thema’s. Vanwege weerstand tegen de opko-
mende bedelorden moest Bonaventura tot 1257 wachten voordat hij 
officieel benoemd werd tot universitair hoogleraar. Eerder dat jaar 
was hij al verkozen tot generaal-overste van de franciscanen. Het 
was deze laatste functie die hem bracht tot het schrijven van zijn 
meest invloedrijke spirituele en mystieke geschriften.



Inleiding8

Een jaar voor zijn dood, in 1273, moest Bonaventura het gene-
ralaat van zijn orde uit handen geven om in opdracht van de paus 
een benoeming te aanvaarden als kardinaal-bisschop van Albano. 
Als zodanig werkte hij mee aan de voorbereiding van het Tweede 
Concilie van Lyon, waar hij deelnam aan de onderhandelingen 
over een mogelijke hereniging van de kerk van Rome en de oosters-
orthodoxe christenheid. Hij overleed echter voor het einde van dit 
concilie, op 15 juli 1274, te Lyon. In 1482 werd Bonaventura door 
zijn ordegenoot paus Sixtus IV heilig verklaard.

Bonaventura’s mystieke werk

Op het moment dat Bonaventura, in 1257, aantrad als generaal-
overste van de franciscanen verkeerde hun orde in een crisis. Zo’n 
dertig jaar na de dood van hun stichter, Franciscus van Assisi (ca. 
1181-1226), was de orde in twee kampen verdeeld: een gematigde en 
een strenge richting. Bovendien was er in reactie op het succes van de 
bedelorden3 een polemiek op gang gekomen tegen hun idealen. De 
weerstand tegen deze armoedebewegingen werd nog versterkt door 
de overtuiging bij sommige mendicanten dat met hun beweging een 
nieuw tijdperk in de geschiedenis was aangebroken. Als generaal-
overste van de franciscanen moest Bonaventura zijn orde verdedigen 
tegen weerstand en kritiek van buiten, en haar tegelijkertijd bijeen-
houden en behoeden voor de extremen van laxisme en rigorisme. 
Zijn schrijverstalent zou hierbij een belangrijk wapen blijken.

In de eerste jaren van zijn generalaat schreef  Bonaventura een 
aantal mystieke werken, waarin hij zich vooral lijkt te richten op 
de spirituele vorming van zijn lezers. Zo verscheen in 1257 de nu 
voorliggende Alleenspraak, een innerlijke dialoog tussen de mens en 
zijn ziel over methode en doel van geestelijke oefening, en in 1259 
zijn Reis van de geest naar God, een mystieke beschouwing over de 
zoektocht naar spirituele verlichting. Na 1259 volgden De drievoudige 
weg, een theoretisch handboek over spirituele groei en geestelijke 
volmaaktheid, en De levensboom, een meditatie over leven, sterven 
en verheerlijking van Jezus Christus. Naast deze mystieke werken 
schreef  Bonaventura begin jaren zestig, in opdracht van zijn orde, 



9

bovendien nog Het leven van Franciscus, een uitvoerige levensbeschrij-
ving van Franciscus van Assisi; deze werd in 1266 door het gene-
raal-kapittel van de franciscanen tot enige authentieke biografie van 
Franciscus verklaard.4

Het doel van Bonaventura’s noeste schrijfwerk lijkt duidelijk. Zijn 
mystieke werken, zijn Alleenspraak, Reis van de geest naar God, De drie-
voudige weg en De levensboom, hadden alle de intentie richting te geven 
aan de franciscaanse spiritualiteit. Hun beoogde lezers, zowel de 
eenvoudige als de meer ontwikkelde, konden er inspiratie in vinden 
voor geestelijke oefening, en stimulans tot geestelijke groei, en dat 
allemaal langs een heldere, uniforme spirituele lijn. Bonaventura’s 
biografie van Franciscus bood hun daarbij ook nog een uniform, 
gezaghebbend beeld van hun ordestichter, waardoor voor radicale 
denkbeelden niet langer een legitimatie gevonden kon worden in 
vermeende gebeurtenissen uit diens leven.

Bonaventura’s betekenis

Bonaventura’s inspanningen voor de franciscaner orde zouden van 
blijvende betekenis blijken. Door zijn consoliderende optreden ten 
aanzien van de interne spanningen binnen de orde wist hij haar 
in een stabiele baan te brengen. Hierom wordt hij wel de ‘tweede 
stichter’ van zijn orde genoemd. Ook de teksten die hij in de jaren 
vijftig en zestig van de dertiende eeuw schreef  ten behoeve van de 
geestelijke opbouw van zijn medebroeders, zouden van blijvende 
waarde blijken. Zijn eerdergenoemde mystieke werken zouden een 
zeer grote verspreiding krijgen. Tastbaar bewijs hiervan zijn de 
grote aantallen Latijnse manuscripten, middeleeuwse vertalingen en 
bewerkingen die ons van deze geschriften zijn overgeleverd. Bona-
ventura’s invloed blijkt ook uit de vele op zijn naam overgeleverde 
niet-authentieke werken: deze zijn weliswaar niet van zijn hand, 
maar zijn veelal wel binnen zijn invloedsfeer ontstaan, wat getuigt 
van de brede doorwerking van zijn spirituele gedachtegoed.

Dankzij zijn mystieke geschriften is Bonaventura’s invloed niet 
beperkt gebleven tot de franciscaner orde van zijn tijd. In de loop 
van de eeuwen heeft zijn spirituele gedachtegoed in brede kring 



Inleiding10

ingang gevonden. Zo waren Bonaventura’s geschriften bijzonder 
populair en invloedrijk binnen de hervormingsbewegingen van de 
late middeleeuwen, zoals binnen de in Nederland ontstane beweging 
van de Moderne Devotie, die in de vijftiende en zestiende eeuw 
wijdverbreid raakte over een groot deel van West-Europa. Maar ook 
in het laatmiddeleeuwse benedictijner en kartuizer monnikendom 
zijn sporen van zijn invloed aan te wijzen. Het is dan ook niet ver-
wonderlijk dat Bonaventura in 1588 door zijn ordegenoot paus Six-
tus V tot kerkleraar werd verheven. Het is bij deze gelegenheid dat 
hem de eretitel doctor seraphicus (‘serafijnse leraar’) werd toegekend.

De Alleenspraak

Bonaventura’s Alleenspraak is een van zijn omvangrijkere spirituele 
werken. In de middeleeuwen kende het werk brede verspreiding en 
grote populariteit. De Latijnse tekst van de Alleenspraak is overge-
leverd in ruim 250 middeleeuwse manuscripten, die overwegend 
dateren uit de veertiende en vijftiende eeuw.5 Het overgrote deel van 
deze manuscripten bevindt zich momenteel in bibliotheken in het 
Duitse taalgebied. De eerste gedrukte editie van het werk verscheen 
in 1484 in Keulen. Vóór het jaar 1500 volgden nog ten minste zes 
andere edities in Duitsland, Frankrijk en Italië.6

Het werk dat algemeen wordt aangeduid als de Alleenspraak, in het 
Latijn het Soliloquium, van Bonaventura, draagt in de middeleeuwse 
overlevering verschillende opschriften. In veel manuscripten heeft 
de tekst de titel Imago vitae (‘richtlijn voor een voorbeeldig leven’), 
vaak wordt hij naar zijn vorm een dialogus of  tractatus (‘dialoog’ of  
‘traktaat’) genoemd, en dikwijls wordt hij naar zijn inhoud omschre-
ven als meditationes of  mentalis exerci(ta)tio (‘meditaties’ of  ‘geestelijke 
oefening’). Deze diversiteit doet vermoeden dat Bonaventura zelf  
het werk geen duidelijke titel had meegegeven; hij spreekt in zijn 
inleiding zonder nadere toelichting van een tractatus (‘traktaat’).

In de editie van Bonaventura’s verzamelde werken lijkt bewust 
te zijn gekozen voor de titel Soliloquium de quatuor mentalibus exercitiis, 
dat wil zeggen Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen. Zo is vermoe-
delijk geprobeerd recht te doen aan enerzijds de dialogische vorm, 



11

anderzijds de stichtelijke inhoud van het geschrift. Bij de keuze voor 
deze titel heeft zeker ook meegespeeld dat de literaire vorm van 
Bonaventura’s Alleenspraak doet denken aan literaire werken uit de 
christelijke traditie voor hem.

De christelijke literatuur van oudheid en middeleeuwen kent 
meerdere geschriften die op enig moment gekwalificeerd zijn als 
soliloquium, ‘alleenspraak.’ De precieze definitie van deze kwalificatie 
is echter niet eenduidig. Soms verwijst de Latijnse term soliloquium 
naar een ‘alleenspraak’ in eigenlijke zin: een monoloog waarin een 
ik-persoon zich richt tot God of  zichzelf. Een voorbeeld hiervan 
is een werk getiteld Contemplatie op God, geschreven tussen 1121 en 
1124 door Willem van St.-Thierry (1085-1148), met als thema de 
liefde van de ziel voor God en Gods liefde voor ons. Dit werk werd 
lange tijd ten onrechte overgeleverd op naam van Bernardus van 
Clairvaux en soms samen met Willems De aard en waarde van liefde 
betiteld als Alleenspraken van de heilige Bernardus.7 Vergelijkbaar in vorm 
is de eveneens twaalfde-eeuwse Alleenspraak van Egbert van Schönau 
(1132-1184), waarin de spreker zich tot God richt en zijn eigen ziel 
oproept zich te voegen bij wie zich in Christus verheugen.8 Binnen 
hetzelfde genre hoort ook de dertiende-eeuwse Alleenspraak die op 
naam van de kerkvader Augustinus in de latere middeleeuwen een 
zeer grote verspreiding kende. Vooral in Frankrijk en Italië werd 
dit werk buitengewoon populair, getuige de talrijke manuscripten 
en vroege drukken van deze tekst, alsmede de vele middeleeuwse 
vertalingen in de volkstaal.9 Deze pseudo-augustijnse Alleenspraak is 
een lange monoloog van de spreker tot God, waarin getoond wordt 
hoe de spreker inzicht krijgt in zijn eigen ellende, tot inkeer komt en 
zijn heil bij God vindt.

De Latijnse term soliloquium wordt echter niet alleen in engere zin 
gebruikt voor teksten die de vorm hebben van een monoloog. Ook 
teksten in de vorm van een dialoog worden wel soliloquia, ‘alleen-
spraken,’ genoemd. Dit geldt bijvoorbeeld voor de vierde-eeuwse 
Alleenspraken van Augustinus, geschreven rond 386/387 na Chris-
tus.10 Deze authentiek Augustiniaanse Alleenspraken beschrijven een 
innerlijke dialoog tussen de ziel en de ratio, en vertonen daardoor 
enige uiterlijke overeenkomst met de Alleenspraak van Bonaventura. 
Inhoudelijk verschillen beide teksten echter nogal van elkaar. Waar 



Inleiding12

bij Bonaventura de ziel steeds vragen stelt en de mens hem door zijn 
antwoorden inzicht verschaft, is er in Augustinus’ Alleenspraken sprake 
van ‘socratische’ dialogen, waarin de ratio de ziel door middel van 
gerichte vragen tot bepaalde inzichten brengt. Bovendien hebben 
Augustinus’ dialogen een nogal filosofische inslag: de eerste dialoog 
gaat over godskennis, de tweede over de onsterfelijkheid van de ziel. 
Al met al zijn Augustinus’ Alleenspraken heel anders van karakter dan 
de spiritueel-mystieke Alleenspraak van Bonaventura.

Dichter in de buurt van Bonaventura’s Alleenspraak komt een 
innerlijke dialoog die onder de titel Jammerklacht van een zondige ziel op 
naam staat van Isidorus van Sevilla (560-636). In dit tweedelige werk 
vindt een mens, tot stervens toe bedroefd om zijn ellendige toestand, 
troost in de woorden van een innerlijke stem, die hem aanspoort 
berouw te tonen over zijn zonden, schuld te belijden tegenover God 
en te volharden in zijn boete. In het tweede deel roept de mens zijn 
ziel te hulp om niet weer tot zonde te vervallen, waarop zijn ziel, als 
‘levensgids,’ hem vertelt hoe hij moet leven.11

Het meest verwant aan Bonaventura’s Alleenspraak is echter zon-
der twijfel de twaalfde-eeuwse Alleenspraak over Gods bruidsprijs voor 
de ziel van Hugo van St.-Victor (1096-1141).12 Hugo’s Alleenspraak 
beschrijft net als die van Bonaventura een dialoog tussen een mens 
en zijn ziel. De mens spoort de ziel aan tot godsliefde en maant hem 
tot zuiverheid. God heeft de mens zijn welwillende liefde bewezen, 
de mens moet tonen dat hij dat waard is. Enkele onmiskenbare remi-
niscenties aan dit werk van Hugo van St.-Victor in Bonaventura’s 
Alleenspraak13 bewijzen dat Bonaventura ermee bekend was.

Bonaventura’s Alleenspraak

De literaire vorm van Bonaventura’s Alleenspraak is dan wel niet 
nieuw, Bonaventura’s invulling ervan is dat wel. Het eerste dat opvalt 
aan Bonaventura’s werk is het grote aantal citaten en reminiscenties 
die hij in zijn tekst heeft opgenomen. Zo kent zijn werk talloze ver-
wijzingen naar Bijbelse teksten en verhalen, vooral afkomstig uit de 
Psalmen, het Hooglied en de Evangeliën. Naast deze Bijbelse ver-
wijzingen bevat de Alleenspraak meer dan 250 passages die, in enige 



Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen



23

1. ‘Ik buig mijn knieën voor de Vader van onze Heer 
Jezus Christus, aan wie heel Zijn nakomelingschap 

in de hemel en op aarde haar naam ontleent. Moge Hij u naar 
de rijkdom van Zijn heerlijkheid innerlijke kracht geven door Zijn 
Geest, zodat Christus door uw geloof  in uw hart woont. Dan zult u, 
geworteld en gegrondvest in Zijn liefde, samen met alle heiligen in 
staat zijn Zijn lengte, breedte, hoogte en diepte te begrijpen, ja zelfs 
Christus’ liefde te kennen, die alle kennis te boven gaat. Dan zult u 
Gods volheid krijgen’ (Efeziërs 3).1 De apostel Paulus, vat van eeu-
wige uitverkiezing,2 schrijn van goddelijk heiliging, spiegel en beeld 
van hemelse contemplatie, toont ons in dit citaat begin, voorwerp 
en resultaat van geestelijke oefening.

Geestelijke oefening moet, wil zij godvruchtig en heilzaam zijn, 
een kracht in zich hebben die op bovennatuurlijke wijze sterkt, een 
wijsheid die richting geeft, en een mildheid die troost biedt. Daarom 
moet een devote ziel, een ziel die ontbrand is in liefde voor god-
delijke contemplatie, om te beginnen haar geestelijke knieën bui-
gen voor de troon van de meest gelukzalige en ondoorgrondelijke 
Drievuldigheid. Ze moet nederig kloppen en wijselijk vragen om de 
sterkende kracht van God de Vader – opdat zij niet door moeite ter-
neergedrukt bezwijkt –, om de richting gevende wijsheid van God de 
Zoon – opdat zij niet door een misvatting misleid van de waarheid 
afdwaalt –, en om de troostende tederheid en mildheid van God de 
Heilige Geest – opdat zij niet door verveling overmand tekortschiet. 
Want elke goede gave en elk volmaakt geschenk komt van boven, 
daalt neer van de Vader van de hemellichten (Jacobus 1).3 En al 
ons goede is, volgens Augustinus, óf  God zelf  óf  van God afkom-
stig.4 Daarom moet men, niet zonder reden, bij aanvang van elk 
goed werk Hém aanroepen bij wie al het goede oorspronkelijk van-
daan komt, door wie al het goede op voorbeeldige wijze zichtbaar 
gemaakt wordt, en naar wie al het goede uiteindelijk terugvoert. 

Voorwoord



Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen24

Dit is de onbeschrijfelijke Drievuldigheid – Vader, Zoon en Heilige 
Geest –, waaraan de apostel refereert met de woorden ‘Ik buig mijn 
knieën … in uw hart woont.’5

2. In de tweede plaats toont de apostel het voorwerp van zulke 
heilzame geestelijke oefening. Voorwerp van de oefening van een 
devote geest moeten zijn: het innerlijke en het uiterlijke, het lagere 
en het hogere.

De devote ziel moet door middel van geestelijke oefening 
de lichtstraal van haar contemplatie eerst kaatsen in de richting 
van haar eigen innerlijk. Dan zal zij zien hoe zij door de natuur 
gevormd, door de zonde misvormd en door de genade hervormd 
is. Ten tweede moet de ziel de lichtstraal van haar contemplatie 
keren naar het uiterlijke. Dan zal ze ontdekken hoe wankel wereldse 
rijkdom is, hoe veranderlijk wereldse verhevenheid en hoe armzalig 
wereldse grootsheid. Ten derde moet de ziel de lichtstraal van haar 
contemplatie ook keren naar het lagere. Dan zal ze inzicht krijgen in 
de onvermijdelijke noodzaak van het menselijk sterven, in de vrees-
wekkende strengheid van het laatste oordeel en in de ondraaglijke 
bestraffing door helse kwelling. Ten vierde moet zij de lichtstraal van 
haar contemplatie keren naar het hogere. Dan zal ze de onschatbare 
kostbaarheid, de onuitsprekelijke zaligheid en de eindeloze eeuwig-
heid van de hemelse vreugde ontdekken en proeven.

Deze vier thema’s vormen het gelukzalige kruis, aan vier zijden 
begrensd, waaraan jij, devote ziel, door voortdurende overdenking 
moet hangen, samen met Jezus Christus, jouw allerliefste Bruide-
gom. Deze vier thema’s vormen de vurige wagen,6 compleet met 
vier wielen, waarmee jij door constante contemplatie moet opstijgen 
naar het hemelse paradijs, achter jouw trouwste Vriend aan. Deze 
vier thema’s vormen vier richtingen – oost, west, noord en zuid –, 
die jij, ziel, op jouw zwerftocht dagelijks moet inslaan. Verken ze, 
zoek zo jouw zeer bijzondere Geliefde, spoor Hem op. Dan kun je 
instemmen met de bruid uit het Hooglied: ‘’s Nachts in mijn bed 
zocht ik Hem op wie mijn ziel gesteld is.’7 Op deze vier thema’s doelt 
de apostel met de toevoeging ‘dan zult u samen met alle heiligen in 
staat zijn Zijn lengte, breedte, hoogte en diepte te begrijpen.’

3. In de derde plaats toont de apostel de opbrengst van heilzame 
oefening. De opbrengst van zulke heilzame oefening, gesteld dat die 



25

op waardige en loffelijke wijze gevolgd wordt, is eeuwig geluk. Dit 
geluk is iets zeer goeds en moois, het is in zichzelf  geheel toereikend, 
heeft aan niets buiten zichzelf  behoefte. In die staat van geluk zullen 
wij, voor eeuwig en altijd, Hém zien en liefhebben, Hém plaats en 
lof  bereiden8 die gezegend is in eeuwigheid.9 Deze opbrengst stelt 
de apostel ons in het vooruitzicht wanneer hij zijn relaas besluit met 
de woorden ‘dan zult u Gods volheid krijgen.’ Deze volheid zullen 
wij dan vinden wanneer God voor onze wil grote vrede, voor ons 
verstand vol licht en voor ons herinneringsvermogen voortdurende 
eeuwigheid betekent.10 Want God zal dan alles in allen zijn,11 wan-
neer van het verstand alle vergissing, van de wil alle droefheid en van 
het herinneringsvermogen alle vrees zal zijn geweken en wanneer 
dat waarop wij hopen – die wonderlijke sereniteit, die goddelijke 
vreugde en die eeuwige veiligheid – ervoor in de plaats gekomen 
zal zijn.12

4. Dit traktaat heb ik, daartoe aangezet door mijn geweten, ten 
behoeve van alle eenvoudigere lezers geschreven in eenvoudige 
taal. Het is gebaseerd op uitspraken van heiligen en heeft de vorm 
van een dialoog, waarin de devote ziel, als leerlinge van de eeuwige 
waarheid, al denkend vragen formuleert en de innerlijke mens in 
een mentaal gesprek daarop antwoord geeft.

Maar laten we, om de uiterst kostbare contemplatie die bij die gees-
telijke oefening hoort te bereiken, bij het begin beginnen. Laten wij 
in nederig smeken naderen tot de Vader van de hemellichten. Laten 
wij op devote wijze de knieën van ons hart buigen voor de troon van 
Zijn eeuwige majesteit. Laten wij voor de zetel van de ondeelbare 
Drievuldigheid onophoudelijk, met tranen en zuchten, roepen tot 
God de Vader, dat Hij ons door Zijn gezegende Zoon in de Heilige 
Geest de genade schenkt ons geestelijk te oefenen, opdat wij ‘Zijn 
lengte, breedte, hoogte en diepte’ kunnen ontdekken. Dan zullen 
wij door die genade reiken tot Hem die einde en vervulling is van 
elk verlangen. Amen.



27

Hoofdstuk I

Hoe de ziel door middel van geestelijke oefening de straal van 
haar contemplatie moet kaatsen in de richting van haar innerlijk 
om te zien hoe zij van nature gevormd, door zonde misvormd en 
uit genade hervormd is.

1. Vraag van de ziel: Zeg, mens, ik vraag me af, stel 
dat ik na devoot roepen om goddelijke grootmoedigheid, 

na nederig bidden om eeuwige wijsheid, na tranenrijk smeken om 
hemelse tederheid en mildheid ten slotte, stel dat ik na dat alles de 
genade verkrijg om mij geestelijk te oefenen ten aanzien van deze 
vier thema’s – lengte, breedte, hoogte en diepte –, waar moet ik 
dan beginnen, wil ik niet de verdienste van deze oefening verliezen 
doordat ik te werk ga zonder inzicht te hebben in de juiste volgorde? 
Gebrek aan inzicht in de juiste volgorde verstoort immers, volgens 
de gelukzalige Ambrosius, de schoonheid van verdiensten.13 En ook 
kunnen wij, volgens hem, naar men rekent geen volmaakte kennis 
van zake hebben wanneer wij wel weten wat we moeten doen, maar 
niet weten in welke volgorde we te werk moeten gaan.14

2. Mens: Volgens wat de gelukzalige Bernardus aan Paus Euge-
nius schrijft, ziel, moet jouw overdenken bij jouzelf  beginnen, opdat 
je je niet tevergeefs met andere thema’s bezighoudt terwijl je jezelf  
verwaarloost.15 ‘Want veel mensen weten veel, maar kennen zichzelf  
niet,’ zo zegt diezelfde schrijver in zijn Meditaties. ‘Ze kijken naar 
anderen, maar veronachtzamen zichzelf; ze zoeken God in uiter-
lijkheden en veronachtzamen hun innerlijk, terwijl God daarmee 
juist inniger verbonden is. Laat ik daarom van het uiterlijke naar 
het innerlijke gaan en van het lagere naar het hogere. Dan kan ik 
inzicht krijgen in waar ik vandaan kom en waar ik naartoe ga, in 
vanwaar ik ben en wat ik ben. Zo zal ik door zelfkennis tot Gods-
kennis komen.’16 Dat zegt ook Chrysostomus in een van zijn preken 
naar aanleiding van het Mattheusevangelie: ‘Niet het minste deel 
van de filosofische wetenschap is zelfkennis.’17 En Ambrosius in zijn 
Verhandeling over het Scheppingsverhaal: ‘Zie in hoeveel je waard bent. Let 

Inleiding



Alleenspraak over vier geestelijke oefeningen28

op jezelf, en denk na over wat in gedachte bij jou binnenkomt en wat 
bij het spreken uit jouw mond naar buiten komt.’18

Evalueer dus je leven, ziel, door dagelijks onderzoek. Let zorg-
vuldig op hoeveel je vordert en hoeveel je tekortschiet; hoe sta je 
ervoor in zedelijk opzicht, hoe in mentaal opzicht? Hoezeer lijk je op 
God, hoezeer verschil je van Hem? Hoe dicht bij God sta je, hoe ver 
sta je van Hem af ? Houd daarbij altijd dit inzicht vast: je bent veel 
prijzenswaardiger en beter wanneer je jezelf  kent dan wanneer je 
inzicht zou verwerven in de loop van de sterren, de werkzame kracht 
van kruiden, de fysieke gesteldheid van de mens of  de aard van het 
dier, wanneer je kennis zou bezitten over alle hemelse en aardse 
zaken, maar geen aandacht zou besteden aan jezelf. Dus geef  jezelf  
aan jezelf  terug, zo niet altijd dan tenminste af  en toe. Beteugel je 
gevoel, geef  richting aan je handelen, stuur je koers bij.19

Houd dus vast aan de adviezen van de heiligen, ziel, en keer de 
lichtstraal van je contemplatie om te beginnen naar het oosten, dat 
wil zeggen naar het overdenken van jouw eigen toestand. Overdenk 
dan zorgvuldig hoe edel de hoogste Handwerksman jou van nature 
gemaakt heeft, hoe lelijk jouw wil jou door zonde misvormd heeft en 
hoe vriendelijk de goddelijke goedheid jou uit genade hervormd heeft.

3. Overdenk dus om te beginnen hoe edel jij van 
nature gevormd bent. Jouw natuurlijke edel-
heid bestaat, naar ik meen, hierin dat om jou 
te sieren de beeltenis van de meest gelukzalige 
Drievuldigheid van nature op jou gestempeld is. 

Daarom zegt Anselmus in zijn Betoog over het bestaan van God: ‘Ik belijd, 
Heer, en ben dankbaar dat U mij naar Uw beeld geschapen heeft, 
zodat ik mij U herinner, aan U denk en U liefheb.’20 Waarbij Ber-
nardus zich aansluit in zijn Meditaties: ‘Wat de innerlijke mens betreft 
vind ik drie vermogens in mijzelf  met behulp waarvan ik mij God 
in gedachte roep, aandachtig naar Hem kijk en zeer naar Hem ver-
lang. Deze drie vermogens zijn: mijn herinneringsvermogen, mijn 
verstand en mijn wil. Wanneer ik mij God in gedachte roep, vind 
ik genot in Hem, want de gedachte aan Hem is beter dan wijn.21 
Met mijn verstand bewonder ik Hem: hoe ondoorgrondelijk Hij op 
zichzelf  genomen is, want Hij is begin en einde; hoe begeerlijk Hij 

Hoe edel de hoogste 

Handwerksman 

de ziel van nature 

gemaakt heeft




