
HET 
GETAL 
DER 
ZOTTEN 
IS ONEINDIG

HET 
GETAL 
DER 
ZOTTEN 
IS ONEINDIG

H
ET G

ETA
L D

ER ZO
TTEN

 IS O
N

EIN
D

IG

André van Voorst

A
n

d
ré van V

o
o

rst

KERK, OVERHEID EN CARNAVAL 
VAN NIEUWE NAAR MODERNE TIJD



Het getal der zotten is oneindig





Het getal der zotten is oneindig
Kerk, overheid en carnaval van nieuwe naar moderne tijd

André van Voorst

Hilversum
Verloren
2026



Deze uitgave werd mede mogelijk gemaakt door financiële steun van Het 
Cultuurfonds. Het aantal mensen dat meewerkte aan de crowdfunding 
van Het Cultuurfonds was groot. De schrijver wil hen, geheel in de geest 
van carnaval, uitbundig bedanken.

Afbeelding op het omslag: Bert van Voorst, Tilburg.

© 2026 André van Voorst
Uitgeverij Verloren bv
Torenlaan 25
1211 JA Hilversum
www.verloren.nl

ISBN 9789464552171

Omslagontwerp: WarmGrijs/Robert Koopman, Hilversum
Opmaak: Rombus/Patricia Harsevoort, Hilversum

This publication has been produced in accordance with the EU Deforestation Regulation (EUDR).
No part of this publication may be reproduced in any form, including use for text and datamining, 
without written permission from the publisher.



5

Inhoud

Introductie� 7

Geliefd en verguisd� 11

Twee visies� 21

  interview | ‘Wij hebben maar één jong leven’� 32

De nar verguisd	�  38

Verboden te lachen� 45

De gevaarlijke dagen van het jaar� 51

Na de oorlog� 66

  interview | ‘Cultuur is geen dictatuur’� 76

‘God spare Tilburg’� 80

Deo gratias� 98

Een kleine revolutie� 113

  interview | ‘Ons geloof thuis was RK-light’� 124

  fotoverslag bert van voorst | Het getal der zotten � 129

Literatuur� 158

Illustratieverantwoording� 184

Register� 185





7

Introductie

Staat bij de machtigste vorsten iemand wel zo in aanzien als de 
hofnar? Sommigen willen geen hap eten of geen voet verzet-
ten zonder hun nar, ja kunnen het geen uur zonder zijn gezel-
schap uithouden.1

erasmus van rotterdam (ca. 1467-1536)

De zotheid, trouwe metgezel van de mens door de eeuwen heen. Nooit 
absent, hoewel zijn verschijningsvorm door de eeuwen heen met ieder 
tijdvak veranderde. De Romein Seneca beschreef in de eerste eeuw hoe 
rijke burgers daartoe geschikte slaven trainden tot zotte paljassen die 
hun meesters aan het lachen moesten maken:

Sommige mensen schaffen juist voor dat doel slavenjongens aan die bijde-
hand zijn en schaven dan aan dat brutale gedrag. Ja, ze laten dat oefenen, 
zodat die slavenjongens erin bedreven raken een stroom van harde grappen 
te lanceren. En dat noemen we allemaal niet ‘beledigend’ maar ‘scherp’ en 
‘raak’.2

Populair in de theaters van Rome was Maccus, een boerenpummel met 
duivelse trekjes. Zijn middeleeuwse nakomeling was de nar, de zot die 
met voortdurende gein en ongein het publiek trachtte te ontregelen. 
Narren kwamen niet alleen aan het hof voor, ook Thomas More, de 
beroemde humanist en tijdgenoot van Erasmus, had een nar in vaste 
dienst. De ‘sinnekens’ waren aan de nar verwant. Op het toneel pro-
beerden deze grimmig-grappige zotten het publiek te verleiden tot ver-
boden gedrag. Het publiek kwam liever niet te dicht bij hen in de buurt, 
daarvoor boezemden zij toch te veel angst in. Dat wist ook Dirc Potter, 
de schrijver-diplomaat. In een vijftiende-eeuws traktaat beschreef hij de 
zotten als echte onmensen waarvoor je op moest passen. Potter vertel-

1	 	 Erasmus, Lof der Zotheid (Amsterdam/Brussel 1971) 123.
2	 	 Seneca, Levenskunst. Filosofische essays over leven en dood (Amsterdam 2018) 91 
en 92.



8

de hoe Aristoteles en Alexander de Grote onderweg in Macedonië een 
zot ontmoetten, zittend op een steen. De onverschillige zot wilde niet 
aan de kant gaan, waarop de bewakers van Alexander er meteen op los 
dreigden te slaan. Aristoteles hield hen echter tegen en waarschuwde: 
‘Het is een sot ende gheen minsche.’3

Aan de Europese hoven verdween de nar in de achttiende eeuw, maar 
dat wil niet zeggen dat de zotheid de mensheid helemaal in de steek 
liet. Integendeel: eeuwig jong bleef hij bij ons, overleefde de eeuwen, 
zonder veel van karakter te veranderen. Nog altijd verlicht hij ons be-
staan, dat zonder hem vreugdeloos zou verdorren. Maar anderzijds 
doet de deugniet zijn uiterste best onze vreugde in de richting te duwen 
van chaos, hysterie en gekte. De verrukkelijke dwaasheid heeft een be
angstigend trekje.

Slechts één keer per jaar, tijdens carnaval, mag de zotheid zijn gang 
gaan. Drie dagen lang hangen alle boemelaars, nachtbrakers, lichtmissen 
en andere feestbeesten in zijn armen. Maar na deze dagen beseffen de 
carnavalsvierders dat zij er beter aan doen hem terug te jagen in het 
hol waar hij thuishoort. In de jaren 1940 gaf J. Weremeus Buning voor 
Elsevier Weekblad een treffende beschrijving van de Januskop van de 
zotheid. Tijdens een bezoek aan Den Bosch schreef hij:

Want dit is nu, op de markt van Den Bosch, het volk, dat feest viert en danst 
in kringen en slingers en dooreengevlochten kransen en slierten van konin-
gen en koninginnen met bordpapieren kronen op, en zotten en kinderen en 
bonte zigeunervrouwen en kleine gekken van vier jaar met een smeer verf 
op de wang, en kozakken, en lelijke dikke wijven en mooie meisjes in dun-
ne rose. Ge wordt (…) een beetje bang voor deze danswoede …4

In dit boek staan carnaval en zotheid in het middelpunt. Het is zeker 
niet het eerste boek over dit onderwerp en het zal ook niet het laatste 
zijn. De zotheid is dol op aandacht. Dichters, romanschrijvers en een 
lange rij wetenschappers hebben zich met het thema beziggehouden. 
Lang domineerde Herman Pleij het wetenschappelijke debat over de 
betekenis van carnaval. Pleij zag in carnaval een omkering van maat-
schappelijke en religieuze normen en waarden.5 Drie dagen lang mocht 
de wereld op zijn kop worden gezet. Carnaval had met andere woorden 

3	 	 Dirc Potter, Dat bouck der bloemen; vijftiende-eeuws handschrift. Geciteerd in: 
H. Pleij, ‘De zot als maatschappelijk houvast in de overgang van middeleeuwen naar 
moderne tijd’, in: Groniek 109 (1990).
4	 	 J. Weremeus Buning, Elsevier Weekblad, 14-2-1948.
5	 	 Herman Pleij, Het gilde van de Blauwe Schuit. Literatuur, volksfeest en burgermo-
raal in de late middeleeuwen (Amsterdam 1983).



9

een ‘ventielfunctie’.6 Zingend, drinkend en hossend konden burgers 
lucht geven aan alle onzekerheden die het leven met zich meebracht.

In 2022 koos promovenda Rosanne Versendaal in haar proefschrift 
een standpunt over carnaval dat afweek van dat van Herman Pleij.7 Vol-
gens Versendaal had carnaval een diepe, religieuze achtergrond. Dat de 
zotheid zijn gang kon gaan in deze drie dagen werd volgens Versendaal 
gelegitimeerd door de Bijbel zelf.

Pleij en Versendaal zijn het erover eens dat het moderne carnaval geen 
directe voortzetting is van een oeroude traditie. Hoewel een carnavaleske 
zotheid al in de middeleeuwen werd gecelebreerd, was carnaval in de 
huidige vorm onbekend. Ons carnaval is een moderne constructie, die 
zich laaft aan volkse feesten van het voorgeslacht en die zich naar eigen 
behoeften aanpast en aanvult met nieuwe elementen.

Carnaval is bovendien minder katholiek dan het lijkt. Doorgaans 
kreeg het zottenfeest van de kerk meer tegenwerking dan medewer-
king. Op zijn best wilde de kerk carnaval gedogen, hoewel de mate 
waarin dat gebeurde van plaats tot plaats verschilde: terwijl in sommi-
ge plaatsen de clerus het carnaval liet gaan zoals het ging, werd carnaval 
elders zelotisch tegengewerkt. In 1847 herintroduceerde bijvoorbeeld 
de razend populaire pater Bernard Hafkenscheid het veertigurenge-
bed. Het was een soort estafette waarbij alle parochianen volgens een 
rooster beurtelings enkele uren vroom in de kerk kwamen bidden.8 Zo 
konden de gelovigen goedmaken wat Jezus met het beledigende carna-
val werd aangedaan. Hafkenscheid zag het als een mooie bijvangst dat 
dankzij zijn gebed grote groepen Tilburgers braaf bezig werden gehou-
den en geen tijd hadden om het vermaledijde carnaval te bezoeken.

Lange tijd werd de kerk in haar afkeer van carnaval ondersteund door 
stedelijke overheden. Voor de burgerlijke bestuurders, vrijwel zonder 
uitzondering leden van de elite, gold carnaval als een boertig feest waar-
in de lagere klassen hun slechtste kant lieten zien. Angst heerste dat ver-
meende slemppartijen van het ‘grauw’ zouden uitlopen in losbandige 
onlusten met verkrachtingen, plunderingen en vechtpartijen waarbij 
bloed vloeide. De angst van de elite ging hand in hand met een moreel 
besef dat zij een taak had om de lagere bevolkingsgroepen op te voeden 

6	 	 De term ‘Ventilsitte’ werd in 1902 gemunt door de Duitse etnoloog Heinrich Schurtz.
7	 	 R.M. Versendaal, ‘Le mandement joyeux et la culture joyeuse en France et dans les 
anciens Pays-Bas XVe-XVIIe siècles’ (promotieonderzoek, Utrecht 2022).
8	 	 De eucharistie is het sacrament waarin Jezus in de gedaante van brood en wijn aan-
wezig werd geacht. In het hoofdstuk ‘Geliefd en verguisd’ zullen we zien dat het veer-
tigurengebed al in de zestiende eeuw door de Jezuïeten werd gebruikt in de bestrijding 
van het carnaval.



10

tot betere burgers. Dit beschavingsoffensief werd krachtig ondersteund 
door de kerk, en de effecten ervan zouden tot in de negentiende en zelfs 
twintigste eeuw nadreunen. In die periode kwam uit onverwachte hoek 
steun voor het beschavingsoffensief. Socialisten waren sterk gekant te-
gen het drankmisbruik onder het proletariaat. Zij zagen juist tijdens 
carnaval de negatieve gevolgen van alcohol voor geest en lichaam. Een 
socialistisch blad schreef in 1895:

Wat wordt de carnaval hier afschuwelijk gevierd! O, als men bedenkt, dat 
men het karakter en het peil van beschaving kan afmeten naar de zaken 
waarin iemand genoegen schept, wat zijn dan velen reeds jammerlijk diep 
gezonken in den afgrijselijken poel waarheen de armoede, dus het kapi-
talisme, het grootste deel van het volk drijft. (…) Ik walg nog als ik denk 
aan de toonelen welke ik, vooral maandag, heb zien afspelen. Waren dat 
menschen, denkende wezens, die gedaanten, welke in vuile, vieze lompen 
gehuld langs de modderige straten dweilden, zwaaiende en schreeuwende 
als bezetenen?9

Voor een socialistisch blad harde, weinig empathische woorden. Pas 
gaandeweg de twintigste eeuw kreeg carnaval als volksfeest meer begrip, 
niet alleen van religieuze, maar ook van bestuurlijke zijde. Van Maas-
tricht tot Den Bosch gaven gemeentelijke bestuurders het volksfeest 
meer ruimte, hoewel de verschillen van plaats tot plaats groot waren. 
We zullen zien dat in Tilburg het verzet van het college van B en W 
langer standhield dan in enig andere plaats. Pas in 1965 zou het bestuur 
overstag gaan en het openbare carnaval toestaan. Tot die tijd moesten 
de Tilburgers in de kroeg of aan de eettafel in de huiskamer hun carna-
val vieren, als de avond viel, haast stiekem, achter de gordijnen.

9	 	 ‘Nieuws uit het Zuiden’, in: De volkstribuun; orgaan der volkspartij in de zuide-
lijke provinciën 5/22 (3-3-1895).



11

Geliefd en verguisd

De christelijke godsdienst is in zekere mate verwant met een 
bepaald soort dwaasheid, maar heeft heel weinig overeenkom-
sten met de wijsheid.1

erasmus van rotterdam (ca. 1467-1536)

Zoekend naar de oorsprong van carnaval voelen we ons een negentiende-
eeuwse ontdekker, speurend naar wat op oude kaarten staat vermeld als 
‘terra incognita’. We tasten in het duister. Een enkele auteur gaat ver 
terug in het verleden en meent al in de Romeinse tijd de contouren te 
ontwaren van een vroege vorm van carnaval. Veiliger lijkt het om niet 
verder terug te gaan dan de Europese middeleeuwen.

In middeleeuws Nederland vierden boeren en burgers de hele winter 
door feesten die de donkere, koude periode moesten doen vergeten. In 
de loop van de alles opslokkende tijd zijn deze volkse feesten soms ge-
heel verdwenen, soms ook werd de viering verplaatst, gewoon van de 
ene maand naar de andere. De middeleeuwse kerk zorgde er bijvoor-
beeld voor dat een oud, heidens vruchtbaarheidsfeest, de ‘vastelavond’, 
een nieuw plekje kreeg kort vóór de christelijke vastenperiode en Pasen. 
Op die manier smolten heidense en christelijke feestdagen samen tot iets 
nieuws. Syncretisme wordt dit systeem van inkapselen genoemd. De kerk 
had baat bij dit verschuiven van data: de vastenperiode was in het vervolg 
een tijd waarin men boete kon doen voor het mateloze eten en drinken 
waar het vruchtbaarheidsfeest traditioneel mee gepaard was gegaan.2

Een ander voorbeeld van een muterend volksfeest is ons Sinterklaas. De 
figuur van de goedheiligman is gebaseerd op een vierde-eeuwse bisschop 
uit Klein-Azië, die in de zesde eeuw heilig werd verklaard. Nicolaas stond 
bekend om goede daden, zoals het naar binnen gooien van geschenken 
bij de armste mensen. Sinterklaas werd gaandeweg een kinderfeest dat 

1	 	 Erasmus, Lof der Zotheid, 309.
2	 	 Gesprek met Piet Winkelaar, IJsselstein 23-10-2013. Zie verder: Piet Winkelaar, 
Syncretisme. Over versmeltingen van mythen in cultuur en religie (Amsterdam 2011).



12

zichzelf in de loop van de eeuwen steeds opnieuw uitvond. Dat zien we 
aan de verschijning van Zwarte Piet, de metgezel van Sinterklaas. Van 
een oeroude traditie is geen sprake. Zwarte Piet werd in de negentiende 
eeuw bedacht door een schoolmeester, Jan Schenkman. Oorspronke-
lijk donker van uiterlijk en gewapend met een roede jaagde hij kinde-
ren schrik aan. Gaandeweg veranderde Piet regelmatig van karakter. In 
1935 vergezelden wítte ‘Zwarte’ Pieten de goedheiligman bij zijn aan-
komst in Amsterdam.3 Een decennium later was Piet toch weer zwart, 
om aan het einde van de eeuw in de regenboogpiet te veranderen. On-
dertussen was van kinderschrik geen sprake meer. Angst aanjagen was 
uit de tijd en Piet veranderde in een goedige kindervriend. Hoe ‘Zwarte 
Piet’ zich in de toekomst verder ontwikkelt, weten we natuurlijk niet. 
En dat geldt ook voor Sint-Nicolaas, niemand heeft enig idee welke 
bezwaren over honderd jaar door een of andere gegriefde bevolkings-
groep tegen hem in stelling zullen worden gebracht.

De winterse feesten moeten we zien in het licht van extreme bestaanson-
zekerheid. Het leven was vooral in de lange winters zwaar en geen won-
der dat iedere gelegenheid werd aangegrepen om iets te vieren. Dat ‘iets’ 
was bijvoorbeeld het lengen van de dagen rond het lichtfeest, kerstmis. 
De winterzonnewende betekende de komst van iets nieuws, hoe pril ook. 
De middeleeuwer ervoer de wende bijna lijfelijk. Langzaam gaf de zon 
meer warmte en de dagen werden langer met een tempo van drie tot vijf 
minuten per dag. Over niet al te veel tijd konden de boeren het veld op 
om te ploegen, te zaaien, te oogsten. Niet langer hoefde dan geteerd te 
worden op de wintervoorraad, maar kon het bedervende voedsel inge-
wisseld worden voor verse groente en vlees zonder verdacht luchtje.

Vieren en vasten

Middeleeuwse boeren markeerden het lengen van de dagen met het feest 
van vastelavond, dat pas later het etiket ‘carnaval’ opgeplakt kreeg. Het 
woord ‘vastel’ zou teruggaan op ‘fazel’, onzinnige leuterpraat, maar kan 
ook verwijzen naar vruchtbaarheid en voortplanting. Met het vastel
avondfeest werd een vruchtbaar landbouwseizoen afgesmeekt. We 
zagen al dat de christelijke kerk zich ontfermde over dit heidense over-
blijfsel en het verschoof naar de tijd kort voor de vastenperiode. Nog 

3	 	 In 1965 had Sinterklaas opnieuw twee witte Pieten in zijn gezelschap. Het katho-
lieke tijdschrift De Engelbewaarder publiceerde in 1927 een foto waarop Sinterklaas sa-
men met een witte Piet een gezin verrast met cadeautjes.



13

eenmaal, zo oordeelde de kerk, mochten de gelovigen onstuimig uit de 
band springen, om zich daarna devoot over te geven aan de strenge re-
gels van de louterende vastenperiode.

De vastentijd begon op Aswoensdag of Asdag, een zevende-eeuwse 
traditie om zondaars kortstondig buiten de gemeenschap te plaatsen door 
hen met gewijde as te bestrooien. Vanaf de tiende eeuw kwam geleidelijk 
het gebruik in zwang om alle gelovigen boete te laten doen door middel 
van een askruisje. Tijdens de mis bekruiste de priester het voorhoofd van 
de gelovige met as, afkomstig van de verbrande palmtakken van Palm-

In katholieke kringen bestond het gebruik om de dag voor de vastenperiode een 
askruisje te halen. Tot Pasen was de gelovige verplicht zich in te houden met eten. 
Van kinderen werd verwacht dat zij hun snoep bewaarden in een speciaal vasten-
trommeltje. In middeleeuwse kerken schermde een ‘hongerdoek’, als teken van 
soberheid, het altaar af van de gelovigen.



14

zondag. Met een korte formule was de symbolische boetedoening een 
feit: ‘Gedenk, o mens, dat gij van stof zijt en tot stof zult wederkeren.’4

De vastenperiode duurde veertig dagen en eindigde in de Goede 
Week, de week voor Pasen. Van hun priester hoorden de mensen dat 
het Nieuwe Testament vol stond met symbolische getallen en dat het 
getal veertig ook een symbolische betekenis had: Jezus bracht immers 
veertig dagen in de woestijn door om de duivel te weerstaan. Al die da-
gen at hij geen hap.5

Tijdens de vastentijd kon de gelovige zich fysiek en geestelijk zui-
veren. Gemakkelijk was dat niet voor de zondige mens, en de kerk 
begreep dat duivels goed. Keer op keer, in talloze preken en evenvele ge-
bedenboeken, werd de gelovige op het hart gedrukt hoe zwaar de schuld 
drukte op de schouders van elk armzalig mens. Een twintigste-eeuws 
voorbeeld uit een handboek voor katholieke moeders:

De grootste vijand van ’s mensen zaligheid, die hem overal vergezelt en 
aan wiens aanvallen hij onophoudelijk blootstaat, is de boze begeerlijk-
heid, die uit de zonde voortkomt en tot de zonde voert. (…) Deze vij-
and moet voortdurend door den christen bestreden worden; en een van de 
machtigste wapenen, welke hem in de strijd ten dienste staan, is de verster-
ving. De versterving is een plicht van den christenmens.6

De gelovige had het niet gemakkelijk, maar met ‘versterven’, het afzien 
van de maaltijd, kon hij de duivel op veilige afstand houden. Gelukkig 
legde het handboek uit hoe je het moest doen, dat versterven:

Vasten is slechts éénmaal per dag gebruiken een volle maaltijd en bovendien 
’s morgens en ’s avonds zich onthouden van vlees en niet meer gebruiken dan 
twee derde van wat men gewoon is te nemen. Vasten moet hij, die zijn één 
en twintigste jaar voleind heeft en zijn zestigste jaar nog niet is ingetreden.7

Wie trouw zijn askruisje haalde en volgens de regels vastte, zou op de 
goede weg zijn naar het ‘Rijk van God’. Nog tot ver in de twintigste 
eeuw kregen schoolkinderen op Aswoensdag een kaart van de pastoor 
waarop ze tijdens de vastentijd elke dag konden aankruisen dat ze de mis 
bezocht hadden. Wie de kaart bewust verkeerd invulde, liep het risico 
in het ‘Rijk van Satan’ terecht te komen. Kerkvader Augustinus had de 

4	 	 Gen. 3:19. Stof staat voor iets vergankelijks en aards. Ter vergelijking Gen. 18.27: 
‘Abraham antwoordde: “Ik heb mij verstout tot de Here te spreken, hoewel ik stof en 
as ben.”’
5	 	 Matteüs 4:1-11.
6	 	 F.A.W. Ahout, Handboek voor de Katholieke Moeder (Alkmaar 1950) xxix-xxx.
7	 	 Idem, 30.



15

Van zonnewende naar opstanding

Winter
zonnewende

Ca. 21 december Kortste dag van het jaar.

Kerst 25 en 26 december Viering van de geboorte van Christus.

Drie
koningen

6 januari Licht- en vruchtbaarheidsfeest met carnava-
leske elementen. Viering van het bezoek van 
drie wijzen uit het oosten aan Bethlehem.8

Vastenavond 
(vastelavond)

Datum verschuift 
door maankalender.

Feest dat voorafgaat aan de vastenperiode. 
Kreeg later de naam carnaval.

Aswoensdag Idem Begin van de vastentijd van veertig dagen.

Vasten Idem Periode van veertig dagen waarin gelovigen 
zich grotendeels onthouden van voedsel en 
drinken. De vastentijd valt tussen Aswoens-
dag en de zaterdag vóór Pasen.

Palmpasen Idem Laatste zondag van de vastenperiode en de 
eerste dag van de Goede Week. Herinnert 
aan de intocht van Christus in Jeruzalem.

Goede Week Idem Laatste zeven dagen van de vastentijd. Her-
denking van het lijden, sterven en verrijzen 
van Christus.

Witte 
Donderdag

Donderdag voor 
Pasen.

Herdenking van het Laatste Avondmaal van 
Christus met zijn discipelen.

Goede Vrij-
dag

Twee dagen voor 
Pasen

Herdenking van de kruisiging door de 
Romeinen van Christus.

Pasen Datum verschuift 
door maankalender.

Viering van de wederopstanding van Christus.

hemel en de hel in zijn tweestatenleer beschreven en hij was duidelijk: 
wie de weg naar het ‘Rijk van Satan’ insloeg, was reddeloos verloren. 
Ondanks die waarschuwing waagden zelfs de braafste kinderen het er 
soms op en smokkelden met het aantal bezochte missen onder het motto: 
‘Als de pastoor het maar niet ziet, met Onze Lieve Heer speel ik het wel 
klaar.’ Een kruisje te veel was zo gezet.

Gelukkig was het de gelovigen kort voor het begin van Aswoensdag 
toegestaan om tijdens de vastelavond kortstondig te genieten van alles 
wat verleidelijk, vergankelijk of dolzinnig was. De kerkleiders begre-
pen dat het gemakkelijker was de teugels even te laten vieren vóór de 

8	 	 Het Nieuwe Testament geeft nauwelijks informatie over de wijzen uit het oosten. 
Ze worden vermeld in het boek Mattheüs. Hun namen (Caspar, Melchior en Balthasar) 
vinden we nergens. In de boeken van Marcus, Lukas en Johannes komen de drie wijzen 
helemaal niet voor. Waren zij koningen? Alleen in een psalm (72:10, 11) lezen we dat 
enkele koningen geschenken naar Bethlehem brachten.



H
ET G

ETA
L D

ER ZO
TTEN

 IS O
N

EIN
D

IG
H

ET G
ETA

L D
ER ZO

TTEN
 IS O

N
EIN

D
IG

De zotheid is een trouwe vriend van de mens door de eeuwen heen. 
Vooral tijdens het carnavalsfeest verlicht hij ons bestaan, hoewel de 

deugniet gelijktijdig zijn best doet onze vreugde in de richting van chaos 
te duwen. De verrukkelijke dwaasheid heeft een beangstigend trekje. Kerk 
en stedelijke overheden namen daarom in het verleden een tweeslachtige 
houding in ten aanzien van carnaval. Vaak kreeg het zottenfeest meer 
tegenwerking dan medewerking. Op zijn best wilden kerk én overheid het 
carnaval gedogen, maar de verschillen waren lokaal groot: terwijl de clerus 
het carnaval in één plaats liet gaan zoals het ging, werd het elders zelotisch 
tegengewerkt. Pas rond 1900 ontving carnaval meer begrip van kerk en 
overheid. Het volksfeest kreeg meer ruimte, hoewel de verschillen van plaats 
tot plaats groot bleven. In Tilburg hield het verzet het langst stand. Pas in 
1965 stond het Tilburgse bestuur het openbare carnaval toe. Tot die tijd 
moesten de Tilburgers in de kroeg of in de huiskamer hun carnaval vieren, 
als de avond viel, haast stiekem, achter de gordijnen. 

André van Voorst (1953) studeerde geschiedenis aan de 
Vrije Universiteit. Hij houdt zich momenteel bezig met het 
schrijven van historische artikelen voor diverse tijdschriften. 
In 2023 publiceerde hij bij Uitgeverij Verloren een boek over 
de katholieke traditie om ongedoopte kinderen ‘achter de 
heg’ te begraven, in ongewijde aarde. 

Bert van Voorst (1953) legt zich als fotograaf toe op 
langlopende projecten. Een voorbeeld hiervan is het project 
‘Honderd maal zwart-wit’, een serie kunstenaarsportretten 
die in het Museumkwartier in Tilburg ontstond. In 2025 
werd een grote solotentoonstelling met 125 portretten van 
zeventienjarigen georganiseerd in Galerie NS16 in Tilburg.

A
n

d
ré van V

o
o

rst

9 789464 552171


	9789464552171.pcovr.Voorst_VK.pdf
	2.pdf
	9789464552171.pcovr.Voorst_AK.pdf

