- Hoo
]dep

ecoc1de

Inheemse, spirituele en religieuze gedachten over
ecocidewetgeving

Noordboek
Femke Wijdekop &
Lammert van Raan (red.)



Deze uitgave kwam mede tot stand met steun van het wetenschappelijk bureau
van de Partij voor de Dieren, de Nicolaas G. Pierson Foundation, IUCN Natio-
nal Committee of the Netherlands en de Iona Stichting.

De hoofdstukken Faith for Ecocide Law Manifest, Over de noodzaak van een
nieuwe ethiek voor de Aarde, De trommel is de hartslag van Moeder Aarde, Van
een hebzuchtcultuur naar een groene cultuur, Het openen van een schatkamer
aan mogelijkheden, Een herbetovering van onze visie op de natuurlijke wereld,
Zorgdragen voor de schepping is de sleutel tot het ontvangen van de zegeningen
van de Schepper en Het Herweven van de Ecologische Mat verschenen eerder in
Faith Voices for Ecocide Law, End Ecocide Sweden, 2022.

© 2026 Femke Wijdekop & Lammert van Raan (red.) | uitgeverij Noordboek
Redactie SE-editie: Pella Thiel

Omslag & ontwerp: Anna Bjornstrom

Auteursfoto: Menno Herstel

Foto’s: Pixabay

ISBN 978 94 6471 454 8
NUR 820 | 922

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden vermenigvuldigd,
opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, of openbaar gemaakt in
enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén,
opnamen of op enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestem-
ming van uitgeverij Noordboek, Hellingbaas 1, 8401 JH Gorredijk, Nederland -
info@noordboek.nl. Tekst- en datamining van (delen van) deze uitgave is uit-
drukkelijk niet toegestaan.

De uitgeverij heeft ernaar gestreefd alle copyrights van de in deze uitgave opge-
nomen illustraties te achterhalen. Aan hen die desondanks menen alsnog rechten
te kunnen doen gelden, wordt verzocht contact op te nemen met uitgeverij
Noordboek.

Noordboek is onderdeel van
20 leafdesdichten en in liet fan wanhoop bv

www.noordboek.nl



‘Samen streven we ernaar ecocide te
beéindigen en de Aarde te herstellen.
Wij zijn de tempels, kerken, pagodes,

moskeeén, synagogen, kathedralen en
heilige plaatsen van over de hele wereld.
Met geloof, hoop, liefde en zorg voor
onze gemeenschappelijke toekomst!’




AANBEVELINGEN

‘Hoe brengen we het verstomde gesprek met de natuur weer
op gang? Hoop in tijden van ecocide laat zien dat een liefde-
volle relatie met levende natuur vanzelfsprekend is in veel
culturen en religieuze tradities. Laat je inspireren door au-
teurs die elk vanuit hun achtergrond en traditie laten zien
dat het kan, een wereld waarin het goed toeven is voor al het
leven, inclusief de mens.

Arita Baaijens, biologe, schrijfster en ontdekkingsreizig-
ster

“Zelden klopt de titel van een boek zo goed: lees het, krijg
hoop en geef het door.

Een must-read voor iedere aardbewoner’

Eva Rovers, auteur

‘Simpel en logisch. En daarom revolutionair. Dit boek laat
precies zien waarom het tijd is om deze volgende stap te zet-
ten in de bescherming van de Aarde. En het liefst nog dit
decennium! Een prachtig boekje vol wijsheden over hoe we
onze planeet leefbaar kunnen houden voor alle aardbewo-
ners. Ik raad van harte het hoofdstuk van mijn vriend Raki
Ap aan, die mij in elke zin die hij uitspreekt iets nieuws leert.
Hannah Prins, klimaatactivist



OVERZICHT VAN AUTEURS

RAKI AP is de internationale woordvoerder van de
United Liberation Movement for West Papua en een
veelgevraagde spreker over klimaatrechtvaardigheid,
dekolonisatie en inheemse rechten.

JAMES BHAGWAN is de Algemeen Secretaris van de
Pacific Conference of Churches, de belangrijkste oecu-
menische organisatie voor de regio Oceanié, bestaande
uit 33 aangesloten kerken en 10 nationale raden van
kerken die ten minste 70% van de menselijke bevolking
uit de regio vertegenwoordigen.

JAMIE CRESSWELL is directeur van het Centrum voor
Toegepast boeddhisme en voorzitter van de Europese
boeddhistische Unie. Hij heeft een graad in boeddhisti-
sche studies en ervaring in de beoefening en studie van
vele boeddhistische tradities en scholen.

MICHELE LAMB is onderzoeker bij het Centrum voor
Toegepast boeddhisme en verbonden aan het mensen-
rechtencentrum van de Universiteit van Essex.

HELENE LINDMARK is een Sdmi Noaidi, een hoedster

van wijsheid. Ze groeide op in Liikavaara, een dorp in
het noordelijke deel van Zweden. Ze volgt de sjamanis-

16



tische traditie van haar voorouders uit Sapmi: de noor-
delijke delen van Zweden, Rusland en Finland.

SJEIK ABDAL HAKIM MURAD, ook bekend als profes-
sor Timothy Winter, is de Sheikh Zayed Docent Islam-
studies aan de Faculteit Godgeleerdheid van de Univer-
siteit van Cambridge. Hij heeft talrijke academische
werken over de islam gepubliceerd en is de oprichter
van het Cambridge Muslim College.

RABBI YONATAN NERIL is de oprichter en directeur
van The Interfaith Center for Sustainable Development
in Jeruzalem en coauteur van de bestseller Eco Bible.

DORINE VAN NORREN is geassocieerd onderzoeker
bij het Van Vollenhoven Instituut voor recht, bestuur en
samenleving en bij de dekolonisatieonderzoeksgroep
van de Universiteit van Pretoria. Zij is tevens ambte-
naar.

IAN CARLOS TORRES PARRA is filosoof, theoloog,
politiek wetenschapper en onderzoeker. Hij promo-
veerde in Bijbelse theologie aan de Pauselijke Universi-
teit Gregoriana te Rome en doceerde theologie aan uni-
versiteiten in Bogotd, Caracas en Maracaibo. Hij was
ambassadeur van Venezuela bij de Heilige Stoel
(2022-2023).

17



LAMMERT VAN RAAN was tussen 2017 en 2023
Tweede Kamerlid voor de Partij voor de Dieren. Hij is
sinds 2015 betrokken bij de nationale en internationale
campagne om ecocide strafbaar te stellen. Als Kamerlid
diende hij onder andere de Initiatiefwet Stratbaarstel-
ling Ecocide en de Klimaatwet 1.5 in.

PUJYA SWAMI CHIDANAND SARASWATI is de voorzit-
ter en spirituele leider van de Parmarth Niketan Ash-
ram. Hij is de oprichter en medeoprichter van verschil-
lende humanitaire en milieuorganisaties, waaronder
Ganga Action Parivar en de Global Interfaith WASH
Alliantie.

HANNA SOLDAL heeft een master in etnobotanie, een
onderzoeksgebied dat de relatie tussen mensen en plan-
ten bestudeert. Ze houdt zich bezig met het thema opi-
nievorming en klimaatrechtvaardigheid bij Act Church
of Sweden.

MARY EVELYN TUCKER doceert aan de School of the
Environment en de Divinity School van de Universiteit
van Yale. Ze is samen met John Grim mededirecteur
van het Yale Forum on Religion and Ecology. Tucker
was betrokken bij het opstellen van het Earth Charter
en was lid van de Internationale Earth Charter Raad.

18



FEMKE WIJDEKOP is jurist en medeauteur van het
Wetsvoorstel Stratbaarstelling Ecocide. Samen met Oli-
via van Tergouw introduceerde ze in 2013 de campagne
om ecocide strafbaar te stellen in Nederland. Ze schrijft
over de relatie tussen ecologie, spiritualiteit en recht-
vaardigheid en is de initiatiefnemer van deze bundel.

19






VOORWOORD

oor u ligt een buitengewoon interessant boek
V met bijdragen uit de veelkleurigheid van de

wereld van religie en spiritualiteit. Grote dank
aan Femke Wijdekop die deze bijdragen bij elkaar heeft
gebracht. Deze kunnen ons helpen om een beeld te
krijgen van hoe men vanuit de verschillende tradities
tegen het fenomeen ecocide aankijkt. En hoe verrassend
eensgezind zij zijn wat betreft het respect voor de Aar-
de.

Twee belangrijke Britse vrouwen hebben de laatste
15 jaar vlak na elkaar aandacht gevraagd voor het be-
lang van compassie: Karen Armstrong! en Polly Hig-
gins2. In 2009 lanceerde de Britse auteur Karen Arm-
strong het internationale Charter for Compassion.?
Deze lancering werd de start van de wereldwijde Char-
ter for Compassion-beweging.4 Daarbij geeft zij aan dat
compassie niet een optie is, maar de sleutel is tot het
voortbestaan van de mensheid. Richtte Armstrong zich
aanvankelijk op compassie en de mensheid, later betrok
zij nadrukkelijk ook de natuur hierbij. Daarbij geldt de
oproep van de ‘gulden regel> die door alle wereldreli-
gies is onderschreven: behandel een ander zoals je zelf
door anderen behandeld wilt worden.

In 2010 begon de Britse advocaat Polly Higgins om
het begrip ecocide te agenderen en uit te leggen wat het
inhoudt. Haar beweging om ecocide als vijfde misdrijf

21



tegen de vrede te erkennen raakte een snaar en Higgins
gaf voordrachten bij allerlei internationale conferenties
en organisaties, waaronder de Verenigde Naties. Het
begrip ecocide begon steeds meer te leven.

In ruim 10 jaar tijd is het woord ecocide langzamer-
hand een begrip geworden, waar we niet meer omheen
kunnen. De toestand van Moeder Aarde is door vervui-
ling en uitputting dusdanig aangetast dat er een sterke
roep klinkt om bescherming van onze ecosystemen. In
de wereld van het recht zijn inmiddels al belangrijke
grote stappen gezet om ecocide strafbaar te stellen om
onze Aarde te behoeden voor verdere destructie.

Het begrip ecocide begint de laatste jaren ook in de
wereld van de zingeving, van religie en spiritualiteit
steeds meer in te dalen. En in die wereld ligt een schat-
kamer met wijsheden en ervaringen klaar om op te del-
ven en in het licht te zetten, om te laten zien hoe essen-
tieel het is om vanuit compassie en barmhartigheid met
Moeder Aarde om te gaan. Zowel de inheemse tradities
als de religies met de heilige boeken blijken allemaal te
getuigen van het belang van respect voor de Aarde, de
bestaansgrond van alle zijn.

Dat we nog een lange weg te gaan hebben is duide-
lijk. We zijn nog maar amper begonnen. Maar het begin
is er. De hoop kan ons helpen om het doel voor ogen te
houden. Hoop betekent geen zekerheid op een goede
afloop. Hoop is een gerichtheid van de ziel.

22



De bekende Tsjechische auteur en oud-president Va-
clav Havel beschrijft ‘hoop’ als een ‘Oriéntering van de
geest, van het hart, die boven de concrete wereld uit-
stijgt en ergens in de verte verankerd is, achter haar
grenzen. Hij ervaart haar diepste wortels ergens in de
transcendentie, net als de wortels van de menselijke
verantwoordelijkheid’¢

Laten we vanuit liefde en vriendelijkheid de hoop
vasthouden en bijdragen aan het herstel van Moeder
Aarde. Er zijn gelukkig, als je goed kijkt, al veel ‘plekken
van hoop’ te vinden. Waar volop geéxperimenteerd
wordt met nieuwe vormen van samenleven, samenwer-
ken, voedsel verbouwen, zorg voor de natuur en zorg
voor elkaar. Laten we inzetten op het steunen van die
opbouwende krachten die ons helpen om een betere
verbinding te krijgen met de Aarde en met onszelf.

Deze bundel met inspirerende inzichten uit de we-
reld van religie en spiritualiteit kan ons helpen als in-
nerlijk kompas voor de hoop. Ik wens u veel leesplezier
toe.

Gerthe Lamers, ambassadeur van Stop Ecocide NL en
bestuurslid van de Beweging van Barmhartigheid

23






INTRODUCTIE

Lammert van Raan

oor mij delen spirituele en religieuze gemeen-
V schappen met elkaar een diepgevoelde connec-

tie met de natuur. Liefde en respect voor de
natuur lopen als een rode draad door de vele verhalen
die deze gemeenschappen vertellen. Het gevoel van
verbonden zijn met elkaar en de natuur is een bron van
welzijn en geluk.

Is het dan niet één van de grote mysteries dat Moe-
der Aarde bezwijkt onder de aanslagen die wij op haar
plegen?

Overal ter wereld zien we deze aanslagen: grootscha-
lige ontbossing voor bijvoorbeeld soja- en palmolie-
plantages, destructieve mijnbouw voor kritieke minera-
len, teerzandwinning met catastrofale gevolgen, land-
aanwinning die ecosystemen vernietigt, oliewinnings-
projecten die de klimaatcrisis verergeren, gasextractie
die landschappen aantast, giflozingen door de textielin-
dustrie en de decimering van bijen door pesticiden. Dit
samengaan van milieuaantasting en menselijk handelen
is ecocide, het vermoorden van het eigen huis.

Wat sinds de Verlichting als ‘vooruitgang’ werd ge-
prezen, blijkt gebaseerd op uitputting en uitbuiting. De
kortetermijnvoordelen verhullen de doodlopende weg
van het Antropoceen, de naam die het tijdperk siert

25



waarin de Aarde de gevolgen ondervindt van menselij-
ke activiteit.

Voordat wij, als ‘kroon op de schepping’ en evolutie,
al te hoogmoedig worden van deze benaming; het
wordt ook wel de Zesde Uitstervingsgolf genoemd. De
veronachtzaming van de natuur en andere soorten die
gepaard gaat met deze ‘vooruitgang; is onvoorstelbaar.

Maar precies daar is hoop uit te putten. Het lijkt mis-
schien paradoxaal, maar is zichtbaar en voelbaar maken
van het ‘onvoorstelbare’ niet een kernkwaliteit van elke
spirituele en religieuze gemeenschap? Net als het ver-
spreiden van een goede boodschap (euanglion). Ik
schrijf dit als iemand die zich voornamelijk thuisvoelt
bij het humanisme.

Waar uitbuiting en uitputting een misplaatst gevoel
van vooruitgang geeft, geldt dat niet voor de hoopvolle
boodschap van verbondenheid met de natuur. Is het
geen teken van hoop wanneer dit diepere inzicht weer
doordringt? Ligt daar niet de werkelijke voortuitgang?

Zoals de bijdragen uit deze bundel laten zien, bieden
juist spirituele gemeenschappen daarvoor belangrijke
aanknopingspunten. En het gaat verder: de vooruitgang
die onze verbondenheid herstelt, moet haar weg vinden
naar nieuwe wetgeving. Dit is een onderwerp waarmee
ik mij samen met anderen de afgelopen 10 jaar heb be-
ziggehouden. Zo maakte ik, tezamen met juristen Fem-
ke Wijdekop, Judith Alkema en Abel van Wijk, een ini-
tiatiefwet die ecocide strafbaar stelt. Als lid van de

26





