
 

 

Filosofie van Autisme 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

FILOSOFIE 

VAN AUTISME 
 

Fundering voor 
een trage psychoanalyse 

 

 
Erik Nagtegaal 

 

 



 

 

Voor mam en pap 

 

 

 

 

 

 “Traag is goed.” 

 

Ann Weiser Cornell 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Filosofie van Autisme 

 

© 2026 Erik Nagtegaal 

Auteur: Erik Nagtegaal 

 

Druk en bindwerk: Brave New Books, Rotterdam 

Coverontwerp: Erik Nagtegaal 

Vormgeving binnenwerk: Brave New Books, Rotterdam 

 

Filosofie algemeen 

ISBN: 9789465383682 

NUR: 730 

 

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd, 
opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige 
vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen, of 
enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgever. 



 

 

INHOUD 

 

 
 

 

 

INLEIDING      9 

AUTISME EN TRAAGHEID 

 

HOOFDSTUK 1      19 

TRAAGHEID 

 

HOOFDSTUK 2      29 

EEN HUMANISTISCHE LEVENSFILOSOFIE 

 

HOOFDSTUK 3      45 

TRAGE PSYCHOANALYSE BIJ AUTISME 

 

HOOFDSTUK 4      63 

HET VERTRAGINGSPROCES IN VIER STAPPEN 

 

HOOFDSTUK 5      73 

VERANTWOORDELIJKHEID NEMEN 

 

HOOFDSTUK 6      85 

TWIJFEL? 

 

HOOFDSTUK 7      99 

HET VRAGEND, OPEN BEWUSTZIJN 

 

HOOFDSTUK 8      107 

VAN HET IK DENK NAAR HET IK LEEF 
 

HOOFDSTUK 9      123 

SPELEN IN TRAAGHEID 



 

 

UITLEIDING      129 

EEN OPEN OMGANG MET AUTISME 

 

APPENDIX      135 

ADEMRUIMTE MET TRAAGHEID 

 

BIBLIOGRAFIE      141 

 

WOORD VAN DANK     149 

 



 

 

 

FILOSOFIE 

VAN AUTISME 

 






9 

 

INLEIDING 

 

AUTISME EN TRAAGHEID 
 

 

 ‘Autisme’ en ‘traagheid’. In het eerste opzicht misschien twee heel 
bijzondere en verschillende fenomenen. Het eerste fenomeen be-hoeft en benodigt echter het tweede. Autisten hebben vaak ‘puzzel-tijd’ nodig om de informatie van de buitenwereld, die ze verwerken, 
een plek te geven. Zo ook bij mij. Sinds september 2021 ben ik gedi-agnosticeerd met ‘autismespectrumstoornis’ (ASS). Ik merk dat ik 
veel tijd nodig heb om de informatie, die ik opdoe in de buitenwe-

reld, een plek te geven en dat ik vaak moe ben.  

Op de dag dat ik dit opschrijf nog bijvoorbeeld: ik kom een man 

tegen in de Albert Heijn, waar ik bij de groenteafdeling aan het kij-ken ben naar verspakketten. “Zijn er toevallig nog nieuwe varianten bij gekomen?”, vraag ik me af, terwijl ik naar ze kijk. Op dat moment komt de man op mij af en vraagt: “Mag ik er langs?”. Ik denk in eer-ste instantie: “Er is voldoende ruimte om langs mij te lopen; waar-om vraagt u mij dit?”, maar de man kijkt mij indringend aan en ik 
twijfel vervolgens en zeg niets. Ik ervaar dat ik de situatie niet kan 

en mag onderzoeken. Te weinig tijd. Ik moet nu iets doen. Of aan de 

kant gaan of om mij heen kijken en zien of hij er langs kan met als 

mogelijk gevolg dat de man kwaad wordt, omdat het hem te lang 

duurt.  

Omdat ik te weinig tijd lijk te hebben, denk ik dat ik er beter aan 

doe om meteen aan de kant te gaan en mijn excuses aan te bieden. 

Ik ga aan de kant en de man moppert nog. Ik hoor hem mij nog na-roepen: “Ja, vriend, dat is niet handig…” of iets dergelijks. Hierna 
vervloek ik mijzelf dat ik niet op tijd voor mijzelf ben opgekomen door te zeggen: “Natuurlijk mag u er langs, er is genoeg ruimte om om mij heen te lopen”. Daarna besef ik dat dit een fout antwoord 
had kunnen zijn, omdat ik een tas op de grond had staan en een 

boodschappenmandje, waardoor hij er misschien echt niet langs 



10 

 

kon. Het lukte mij helaas niet om op tijd te checken of deze in de 

weg stonden voor deze man. Allemaal alarmbellen rinkelen in mijn 

hoofd. Ik ben overprikkeld en zit te veel in mijn hoofd. Ik ervaar dat 

mijn grenzen al te ver zijn gepasseerd door wat mij overkomt.  

Wat mij daaropvolgend bezig blijft houden is: zat ik nu in de 

fout en had de man gelijk of kon hij er gewoon langs en wilde hij om 

de een of andere reden bij mij een punt maken en zich dan vervol-

gens beter voelen? Ik had sterk het idee dat dit laatste het geval 

was. Ik kon niet op tijd de situatie onderzoeken en voor mijzelf op-

komen, want ik had te weinig puzzeltijd. Het gevolg was kortslui-

ting in mijn hoofd. Er werd tussen mijn routinehandelingen van 

boodschappen doen gekomen. Ik raakte van mijn pad af. Te veel 

vragen, te weinig antwoorden in zeer korte tijd om adequaat te 

kunnen handelen naar de man en mijzelf. Ik kon mijzelf wel voor 

mijn hoofd slaan. Aardig wat zelfkritiek - of kritiek van mijn meta-forische ‘dikke-ik’ - in mijzelf blijkbaar. Deze situatie hield mij zo-

wat de hele middag bezig. En dit soort situaties met vergelijkbare 

prikkels en effecten treedt steeds weer op in mijn leven. Wat ik ook 

doe. Ik kom er niet los van. 

Dit is autisme. Dit is ook een gebrek aan traagheid, een gebrek 

aan stil gaan staan en aanwezig zijn in het moment bij wat er wer-kelijk toe doet met een compassievol ‘vragend, open bewustzijn’. 
Dit is wat Nederlands (praktisch) filosoof Harm van der Gaag in zijn 

boek Wie het niet weet mag het zeggen noemt “een vragende denk-houding” (Van der Gaag: 63) van het eigen lichaam van het autis-tisch ‘subject’. Dit wil zeggen: van het autistisch ‘zelf’ of ‘individu’. “De filosofische denkhouding is precies daarin zo wezenlijk anders 

dan de praktische, alledaagse, dat het niet verder komen dan een 

vraag niet als een mislukking geldt, maar als goed werk.” (Ibidem: 
39) Een vraag behoeft zelf mogelijk geen antwoord, aangezien wij, 

mensen, zelf een antwoord behoeven en deze vraag pas ervan voor-

zien. (Ibidem: 35-36)  

Het stellen van een vraag dient met deze door Van der Gaag be-

schreven houding qua goed werk uiteindelijk een tweeledig doel: 

deze houding is goed (het kan je geluk en gemoedsrust bijvoor-

beeld bevorderen, doordat je levensproblemen oplossen), maar 

doet ook goed (het kan je moreel gedrag bijvoorbeeld bevorderen, 



11 

 

doordat je jouw beschouwing op het leven, jouw ‘levensfilosofie’ 
deugdzaam aanpakt). Het gaat dus om iets praktisch. Zo stelt de ne-

gentiende-eeuwse Amerikaanse filosoof Henry David Thoreau in 

zijn hoofdwerk Walden heel mooi wat het betekent om filosoof te 

zijn: 

 “Wijsgeer zijn betekent niet alleen subtiele gedachten te 
hebben, zelfs niet een school te stichten, maar de wijsheid zo lief 

te hebben dat men leeft in overeenstemming met wat die 

vereist, een leven van eenvoud, onafhankelijkheid, 

grootmoedigheid en vertrouwen. Het komt neer op het oplossen 

van sommige levensproblemen, niet alleen theoretisch, maar in de praktijk.” (Thoreau: 19) 

 

De hedendaagse Amerikaanse praktische filosoof Lou Marinoff 

schrijft in zijn Geen pillen maar Plato! dat iedereen een levensfiloso-

fie heeft, maar dat slechts weinig mensen de gelegenheid hebben gehad om de details daarvan uit te werken. (Marinoff: 17) “Het be-

grijpen van uw eigen filosofie kan helpen bij het oplossen of be-

heersen van veel van uw problemen. Filosofische denkbeelden kun-

nen ook de oorzaak zijn van onze problemen. Daarom moeten we 

de ideeën die we hebben kritisch onder de loep nemen en een zienswijze ontwikkelen die voor ons werkt, niet tegen ons.” (Ibi-
dem) 

Hiervoor, voor het oplossen van onze belangrijke levensproble-

men en het aanpakken van onze levensfilosofie, kunnen we geluk-

kig te rade gaan bij onze vragende denkhouding. Hiermee ontwik-

kelen we een zienswijze, die voor ons werkt. Een denkhouding, die 

zich afsluit voor (bepaalde) levensproblematiek of, even erg, zich 

enkel en alleen laat leiden door woorden en gedachten, werkt ech-

ter niet. De Amerikaanse psycholoog en filosoof William James 

schrijft dan ook in een belangwekkend werk van hem, genaamd 

Vormen van religieuze ervaring: “Filosofie leeft van woorden, maar 
waarheid en feiten wellen op in onze levens op een wijze die for-

mulering in woorden te boven gaat. In de levende waarneming is er 

altijd iets dat flikkert en schittert en zich niet laat vangen en waar-



12 

 

voor nadenken te laat komt. Niemand weet dat beter dan de filo-soof.” (James, 2005b: 339) We kunnen hier ‘feiten’ opvatten als ‘eindige waarheden’, die we 
ervaren van de buitenwereld, bijvoorbeeld fysieke sensaties, en in 

onze eigen binnenwereld, bijvoorbeeld gedachten en emoties. Deze zijn eindig, omdat ze in een ‘stroom van bewustzijn’ elkaar opvol-gen. (James, 1950: 239) De ‘waarheid’ kunnen we hier opvatten als 
iets onuitputtelijks of opens, aangezien dit in de praktijk altijd 

standhoudt en in onze ervaring werkt. Verderop komen we deze 

twee noties weer tegen. De vragende denkhouding kunnen we in 

mijn optiek zodoende maar beter invullen met een zekere ‘open-heid’. Openheid is de louter tegenwoordigheid van geest, die ‘preala-bel’ voorafgaat aan, en meegaat in, alle gespecialiseerde vormen 
van bewustzijn, zoals spreken en denken, kijken en luisteren, ge-

voel en imaginatie. Het maakt een oerverstandhouding mogelijk tus-

sen mensen onderling, ook als zij elkaars taal (nog) niet verstaan en 

elkaars gebruiken (nog) niet begrijpen. Open ruimte voor weder-

zijdse erkenning en dialoog tussen culturen. Vanuit die voorafgaan-

de oorsprongsdimensie wordt elke cultuur zowel bevestigd als ge-

relativeerd. (Duintjer, 2002: 12) Zo stelt Otto Duintjer, hedendaags 

Nederlands filosoof met centrale belangstelling voor meditatief be-

wustzijn, in zijn boek Onuitputtelijk is de waarheid. We zullen onze 

open twijfel nog later tegenkomen en verderop vormgeven in dit 

essay. Ik ga ervan uit dat de autist in zijn of haar identiteit ‘volkomen’ autistisch is, omdat het autisme een ‘manier van zijn’ is voor deze. 
In termen van het gedachtegoed van de hedendaagse Franse filo-

soof Paul Ricoeur in zijn Oneself as Another houdt autisme, als ma-

nier van zijn bezien, in mijn ogen iets tweeledigs in. Als autist heb je een ‘stabiele identiteit’ (idem-identiteit), waarbij je echt autist bent 

en blijft als eigenschap van wie jij bent. Maar als autist heb je ook een ‘dynamische identiteit’ (ipse-identiteit), waarbij je door de tijd 

heen met inbegrip van veranderende omstandigheden en nieuwe 

ervaringen weliswaar anders wordt, maar toch jezelf kunt zijn en 

blijven met behulp van het je houden aan jouw woord ten opzichte 

van jezelf, anderen en de wereld. Je neemt dan fundamenteel ver-



13 

 

antwoordelijkheid om trouw te zijn aan jezelf, anderen en de we-reld, (qua levenskunst) ‘autist’ te zijn in dit opzicht, met alles wat 
dit inhoudt, de ups en downs van het autistische veranderlijke le-

ven, en hierin nieuwe leerprocessen aan te gaan. (Ricoeur: 116-

125) Om mijns inziens zo de beste versie van jezelf te zijn, of an-

ders te worden. Vragen zijn hier onmisbaar voor.  

De hedendaagse Canadese filosoof Charles Taylor sluit in mijn o-

gen aan bij deze stelling en helpt ons vervolgens ons tweeledige au-tistische identiteitskader te ‘verruimen’, aangezien hij de notie van 
identiteit koppelt aan die van oriëntatie in zijn Bronnen van het zelf. “Weten wie je bent, betekent dat je je in de morele ruimte kunt ori-
enteren, een ruimte waarin zich vragen voordoen over goed en 

kwaad, over wat het doen waard is en wat niet, over wat van bete-

kenis en gewicht voor je is, en wat onbeduidend en van onderge-schikt belang.” (Taylor, 2009: 70) Je kunt de autist dus niet los zien 

van diens autistische vragen en ervaringen. Het autisme kleurt en 

doordringt geheel diens leven, zoals Jim Sinclair, een invloedrijke 

Amerikaanse denker en activist op het gebied van autisme, dat be-

schrijft: 

 “Autisme is niet iets wat iemand heeft of een ‘schulp,’ waarin iemand gevangenzit.[…] Autisme is een manier van zijn. Het is 
aldoordringend: het kleurt elke ervaring, elke sensatie, 

waarneming, gedachte, emotie, en ontmoeting, elk aspect van 

het bestaan. Het is niet mogelijk om het autisme van de persoon 

te scheiden – en als het al mogelijk was, dan zou degene, die je overhield, niet meer dezelfde persoon zijn.” (Sinclair, 1993) 

 

Het is goed, vind ik, autisme (in dit opzicht) niet te willen genezen 

of definitief op te willen lossen. Of op een belangrijke vraag met be-

trekking tot autisme een (sluitend) antwoord te willen zoeken of vinden. Om deze reden gebruik ik ook het woord ‘autist’ of ‘autis-tisch subject’ in plaats van ‘persoon met autisme’ of ‘ASS’er’ of iets 
dergelijks. Je hebt geen autisme, je bent een autist. Niet negatief, 

maar wel realistisch bedoeld. Je hebt immers een specifieke kwets-

baarheid en bent genoodzaakt hierdoor zo nu en dan te herstellen. 



14 

 

De situatie van herstel in Nederland verdient het in dit kader om 

belicht te worden. In Nederland is om herstel namelijk veel te doen. 

Zoals hedendaagse Nederlandse filosofen Dienke Boertien en 

Wouter Kusters schrijven in hun mooie boek Filosofie bij Herstelon-

dersteuning: 

 “Het gonst in de geestelijke gezondheidszorg van de 
vernieuwing en de verandering. Er wordt gesproken over een ‘transitie’ naar een nieuw model, naar een nieuwe organisatie 
van de zorg en een nieuwe positie van de ggz in de samenleving. 

Ook aan de kant van de patiënten zelf - dat wil zeggen, bij de 

min of meer georganiseerde patiëntenbeweging - zijn de laatste 

decennia veel nieuwe opvattingen, werkwijzen en begrippen 

ontstaan. Deze volgen deels de eerdere emancipatiebewegingen 

in de zorg - zoals die van de beweging van de anti-psychiatrie - 

maar deels is ook een nieuwe beweging ontstaan, te weten, de 

herstelbeweging. Bij het zoeken naar nieuwe manieren om om te 

gaan met de complexiteiten van het bestaan - de hoogtes en 

dieptes, het lijden en de verwarring - bleken ervaringen van 

welbevinden nogal eens uit onverwachte hoek te komen, lang 

niet altijd dankzij de georganiseerde zorg maar veelal via een 

geheel eigen, authentiek en onvoorspelbaar proces waarin 

iemand balans en ruimte vond. Dit proces en deze uitkomst werden vanaf de jaren ’90 samengevat met het begrip herstel - 

in navolging van het Engels begrip recovery. Het begrip ‘herstel’ 
brengt een vernieuwende kijk op psychisch leed en de zorg 

daarbij met zich mee. Ervaringskennis en eigen regie worden 

hierbij als centrale begrippen beschouwd. Binnen de zorg heeft 

dit geleid tot de inzet van ervaringsdeskundigen in zowel het 

primaire (individuele) proces als bij (maatschappelijke) 

beleidsontwikkelingen. Zo is er steeds meer ruimte gekomen 

voor zelfhulp en voor zogeheten herstelacademies. Maar er zijn 

nog vele vragen over hoe de geestelijke gezondheidszorg, de 

psychiatrie, en in het bijzonder de herstelondersteuning, zich verder zouden kunnen ontwikkelen.” (Boertien & Kusters: 5-6) 

 



15 

 

Bij herstel van psychische kwetsbaarheid, en mijns inziens dus ook bij autisme, is “zoeken, twijfelen, verdwaald raken en opnieuw be-ginnen van wezenlijk belang. De benaming van ‘trage vragen’ die 
[hedendaags Nederlands] filosoof Harry Kunneman oppert is [...] zeer toepasselijk.” (Ibidem: 6) Zijn notie van trage vragen stellen 
wordt verderop in dit essay voorts uitgewerkt met betrekking tot 

autisme.  

Verder schrijven Boertien en Kusters dat het stellen van de juis-te vragen een kunst is: “De filosofie als de wetenschap die het ge-

heel van het menselijk leven en de ervaring bevraagt biedt handvat-

ten om deze vragen te stellen, van mogelijke antwoorden te voor-zien en vervolgens weer nieuwe vragen op te werpen.” (Ibidem: 7) Deze kunst en wetenschap van het vragen stellen kan “helpen bij 

het verwoorden en verkennen van vragen waar iemand zich door een eigen ervaring mee geconfronteerd ziet.” (Ibidem: 8-9) Ik hoop 

je dan ook te laten zien wat voor open kader mij helpt om vragen-

derwijs met mijn eigen ervaringen om te (leren) gaan, zodat jij hier 

hopelijk inspiratie van op kan doen en wat Boertien en Kusters noemen “gestokte, klemzittende of zelfdestructieve ervaringen te laten ontwikkelen naar dat wat [...] [jij] als herstel ervaart.” (Ibi-
dem: 8) Maar ook in het algemeen is het stellen van passende vra-

gen in een zekere openheid relevant, zo lijkt mij. 

Het gaat er zodoende om een vragend, open bewustzijn of open 

twijfel te ontwikkelen. Maar daarvoor is het nodig dat de autist een 

zinvolle en echte vraag stelt. Wie zo’n vraag stelt, doet volgens Van 
der Gaag een klein aantal dingen tegelijk:  

1. De persoon laat blijken dat hij of zij iets niet weet; 

2. De persoon laat blijken dat hij of zij weet dat hij of zij het 

niet weet; 

3. De persoon geeft te kennen dat hij of zij hetgeen hij of zij 

niet weet misschien wel zou willen weten. (Van der Gaag: 

16) 

Per punt is, denk ik, de volgende aanvulling te geven: 

1. De autist laat blijken dat hij of zij iets niet weet: hij of zij 

laat blijken dat hij of zij niet weet om te gaan met het ge-

heel aan drift-stimuli met jouissance, dat na de scherpe 


