
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schitteringen van 

de islamitische 

geschiedenis 

  



2 

 

  



3 

 

 

 

 

 

 

Schitteringen van 

de islamitische 

geschiedenis 

 

 
Enes Ulusoy 

  



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schrijver: Enes Ulusoy 

Uitgegeven via: Brave New Books 

Jaar van uitgave: 2026 

ISBN: 9789465384375 

© Enes Ulusoy 

 

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden 

verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd 

gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige 

wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen, 

of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke 

toestemming van de auteur.  



5 

 

Inhoud 
Voorwoord ........................................................................................................... 11 

Pleidooi voor de geschiedenis: Een verdediging van een verachte 

wetenschap .......................................................................................................... 13 

De kwalificaties en competenties van een historicus ......................... 17 

Centenniale calamiteiten ................................................................................ 22 

De profetische uitnodiging ............................................................................ 28 

Geleerden die boven koningen verheven zijn ....................................... 31 

Siamese tweelingen in de schaduw van de macht ............................... 37 

Het hoogste voorbeeld van rechtvaardigheid ....................................... 39 

Een toonbeeld van nederigheid ................................................................... 41 

De krijger die weinig sprak ........................................................................... 44 

De voortreffelijkste daad van een rijke asceet ...................................... 46 

De heiligheid van de geloofsbelijdenis ..................................................... 49 

De magie van snaren ........................................................................................ 54 

Het rotsvaste geloof van een geleerde martelaar ................................ 56 

De wonderbaarlijke voorziening van godvrezenden ......................... 59 

De vrome dief ...................................................................................................... 62 

Het bord en het zwaard: Andalusisch schaak en staatsmanschap66 

Een moment van lust verderft een millennium .................................... 69 

De eer van de leraar ......................................................................................... 72 

De scherpzinnigheid van een moslimarts ............................................... 74 

De kalief die wachtte ........................................................................................ 76 

De ascetische heerser ...................................................................................... 78 

De dappere rechter die de kalief berechtte ............................................ 80 

De waardigheid van kennis ........................................................................... 81 



6 

 

Een schandelijke gebeurtenis die onze zwakte blootlegt ................. 82 

De hoge beschaving van de moslims ......................................................... 84 

Een ster in de donkere hemel: Ibrahim ibn Adham ............................ 87 

Geleerdheid is ook geestigheid en welbespraaktheid ....................... 89 

De moslimwereld als bolwerk van polymaths: al-Zajjaj als 

voorbeeld.............................................................................................................. 91 

Ons religieus-culturele geheugen: Gaza .................................................. 93 

De krijger die zijn licht verloor.................................................................... 95 

Erfgenamen van vroomheid ......................................................................... 97 

Een verhalenverteller boven de verhalenvertellers ........................... 99 

Het vonkje dat de geleerde ontstak ........................................................ 101 

De waardigheid van de laatste rustplaats ............................................ 102 

De tragische dood van twee taalwetenschappers ............................ 104 

De eerste vegetarische islamgeleerde ................................................... 106 

De kalief die voor Allahs Glorie ontbrandde ....................................... 108 

Universele wonderbaarlijkheden ............................................................ 110 

Een glimlach aan het Abbasidische Hof ................................................ 116 

De stilte achter de stem ............................................................................... 118 

De eenheid van wet en ziel ......................................................................... 122 

Ingetogenheid: een vergeten deugd ....................................................... 124 

Slaven als adel ................................................................................................. 127 

Liefde is giftig ................................................................................................... 129 

Woorden zijn de schuilplaats van wie niet durft te doen .............. 131 

De geur van eerbied ...................................................................................... 135 

De maskers van de rede .............................................................................. 139 

Tussen de halve maan en de leeuw ........................................................ 141 



7 

 

De troon van rechtvaardigheid ................................................................. 146 

Sterke mannen ................................................................................................. 150 

Een belichaming van grootmoedigheid ................................................ 152 

De grootste Korangeleerde van zijn tijd ............................................... 155 

Het jaar van de rechtsgeleerden .............................................................. 157 

Een collegereeks ter waarde van duizend dinar ............................... 159 

Geen goedkoop beleg .................................................................................... 161 

Baanbrekende daden van de moslimleiders ....................................... 163 

De onkreukbare eer van de geleerden .................................................. 167 

Een duizelingwekkende dialoog .............................................................. 169 

De man die zelfs door de kalief wordt benijd ..................................... 173 

Machtsspanningen in de schaduw van rechtvaardigheid ............. 175 

De kracht van de kleine minderheid ...................................................... 177 

De val van Bagdad en de wedergeboorte van de moslimwereld 180 

De machthebber die zich liet vermanen ............................................... 185 

Een historische ontmaskering van astrologen ................................... 189 

Wanneer kennis niet doordringt in het hart ....................................... 192 

De onverzadigbaarheid van rijkdom ...................................................... 195 

Schitteringen van de moslimbeschaving .............................................. 198 

Waar eer en liefde samenvallen ............................................................... 203 

Een legendarische leider ............................................................................. 205 

Een beschaving die haar compassie versteende in structuren ... 209 

Vrouwen die de islamitische kennisgeschiedenis vormgaven .... 212 

Een licht dat de hemel verliet .................................................................... 215 

De verwoestende pest .................................................................................. 217 



8 

 

De eerste vernedering door de Romeinen ........................................... 220 

Het leed van de profeet Mohammed (vrede zij met hem) ............ 222 

De stem die harten ontwaakte .................................................................. 224 

De diamant van trouw.................................................................................. 226 

De onontkoombare vernauwing van het graf .................................... 228 

Oude samenkomsten van vermaning en weemoed ......................... 230 

Wanneer liefde dondert .............................................................................. 232 

De kalief die macht met vroomheid verbond ..................................... 235 

De ascetische vorst van rechtvaardigheid ........................................... 238 

De spiegel van de tweede generatie ....................................................... 243 

Het portret van een duivelse infiltrant ................................................. 245 

Twee naamgenoten: Lichtbakens van kennis en vroomheid....... 247 

Barmhartigheid en rechtvaardigheid: de hoekstenen van de 

islamitische beschaving ............................................................................... 250 

De onschatbare waarde van boeken in de islamitische beschaving

 ............................................................................................................................... 259 

De dierbare last van rechtvaardigheid: Dochters in het licht van 

godsvrees........................................................................................................... 261 

De fakkeldragers van de universele beschaving ............................... 263 

Hemelreverentie en hemelstudie: Een dialectiek van vroomheid 

en verantwoordelijkheid in de islam ..................................................... 274 

Wanneer rechtvaardigheid te zwaar wordt ........................................ 277 

Over de werkelijke aard van liefde ......................................................... 280 

De symmetrie van het lot ............................................................................ 286 

De vader van het zand .................................................................................. 289 

Klassieke voorbeelden van plagiaat ....................................................... 291 



9 

 

De meest ridderlijke echtscheiding ........................................................ 293 

Een taalkundige parabel uit Bagdad ....................................................... 296 

Zoektocht naar de Eeuwige Geliefde ...................................................... 299 

Twee prinsessen van de twee machtigste dynastieën .................... 301 

Een transgender in de klassieke tijd ...................................................... 303 

De man die de profeet zou verheugen ................................................... 306 

Toen pijn stilviel ............................................................................................. 309 

De sier der aanbidders ................................................................................. 311 

De geheime liefde van de kroonprins .................................................... 313 De tragiek van Ja‘far al-Barmaki .............................................................. 315 

De vader van het Arabisch en het gelaat van de paradox .............. 317 

Een metafysische waarschuwing aan het adres van de kalief ..... 320 

Uit één druppel zuiverheid ontspruit een dynastie van licht ....... 323 

De Arabische diplomaat wiens geest een bibliotheek was ........... 325 

Het vervloekte paleis .................................................................................... 328 

De man wiens woorden macht deden beven en wiens daden 

harten deden ontwaken ............................................................................... 330 

De knapste van Mekka ................................................................................. 333 

Hoe innerlijke moraal de politiestaat overtreft ................................. 336 

De schoonheid van het hart en de schoonheid van het uiterlijk . 338 

Waar kennis glanst en rijkdom reinigt .................................................. 341 

De blinde martelaar ....................................................................................... 343 

De man die het verleden bewaarde en de wereld vergat .............. 345 

De eerste storm en de standvastige rots .............................................. 347 

De wijsheid van de nachtwandelaar ....................................................... 350 

De leeuw van Allah ........................................................................................ 352 



10 

 

De helse gevangenis van deze wereld ................................................... 354 

Goed gedrag als sleutel tot meesterschap ........................................... 356 

De kwakzalver in de bibliotheek ............................................................. 358 

Wat de Koranoverdracht echt kostte ..................................................... 360 

De belichaming van dienaarschapsbewustzijn .................................. 362 

Meest verbazingwekkende gebeurtenis van de geschiedenis ..... 365 

Een ijzingwekkende reactie ....................................................................... 367 

Abu Muslim: Bloed, revolutie en het schaduwspel van de 

geschiedenis ..................................................................................................... 369 

Meester van woord en wijsheid ............................................................... 374 

Waarheid spreken in het aangezicht van macht ............................... 376 

De hoogste inflatie in de islamitische geschiedenis ......................... 378 

Meest bizarre voorbeeld van afgoderij ................................................. 380 

Het toonbeeld van dienaarschapsbewustzijn .................................... 382 

De verfijnde kunst van besturen.............................................................. 385 

De ongekende kampioenen ........................................................................ 387 

Het grootste leed ooit ................................................................................... 390 

Bibliografie ....................................................................................................... 393 

 

 

 

 

 



11 

 

Voorwoord 

Geschiedenis is meer dan een verzameling feiten uit het verleden; 

het is een spiegel waarin de mensheid haar daden, successen en 

misstappen kan zien. Door het bestuderen van historische 

gebeurtenissen en verhalen kunnen wij lessen trekken die ons 

helpen om dezelfde fouten niet te herhalen, en tegelijkertijd 

inspiratie vinden in de schitteringen van hen die ons voorgingen. 

 

In dit boek, Schitteringen van de islamitische geschiedenis, heb ik 

gestreefd naar een overzicht dat zowel leerzaam als verhelderend 

is. Mijn uitgangspunt vormt klassieke historiografische en 

hagiografische literatuur, waarvan de bronnen uitvoerig zijn 

opgenomen in de bibliografie aan het einde van dit boek. Deze 

werken bieden een diepgaand inzicht in de daden van prominente 

figuren en de ontwikkeling van samenlevingen in de loop van de 

islamitische geschiedenis. 

 

Naast de klassieke bronnen heb ik ook gebruikgemaakt van 

moderne literatuur, zoals de werken van Mustafa Sadiq al-Rafi’i, 
Khayr al-Din al-Zirikli, Muhammad Rajab al-Bayyumi, ‘Ali al-
Tantawi, Shawqi Abu Khalil, Nizar Abazah en Yusuf al-Mar’ashli om 
een actuele en genuanceerde blik te bieden. Deze werken hebben 

bijgedragen aan een bredere context en hielpen historische 

gebeurtenissen in hun volle dimensie te begrijpen.    

 

Het is mijn hoop dat de lezer, door het verkennen van deze 

schitteringen uit het verleden, zowel kennis als inspiratie vindt. 

Moge dit boek een venster zijn op de rijkdom van onze geschiedenis 

en een gids bij het waarderen van de lessen die zij ons biedt. 

 



12 

 

Geen enkel boek kan perfectie naderen. Er bestaat maar één perfect 

en onfeilbaar boek en dat is het Boek van Allah. Imam Muzani zei 

over Imam al-Shafi’i dat hij zijn boek al-risāla tachtig keer had 

uitgelezen en elke keer fouten tegenkwam. Daarop zei Imam al-Shafi’i: “Allah heeft bepaald dat geen enkel boek, behalve Zijn Boek, volmaakt kan zijn.” Deze waarheid geldt vanzelfsprekend ook voor 

dit werk. Wat aan fouten, vergissingen of tekortkomingen in dit 

boek te vinden is, is het gevolg van mijn eigen tekortschietende ego. 

Wat erin aan kennis, wijsheid en zegen te vinden is, komt van Allah 

alleen. Ik vraag Allah om dit werk van mij te aanvaarden als een 

voortdurende liefdadigheid (ṣadaqa jāriya), en mij de beloning 

ervan te schenken in het hiernamaals. Moge Allah dit boek tot een 

bron van veel goeds maken, en het dienstbaar stellen aan de 

mensheid. Amin! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

Pleidooi voor de geschiedenis: Een 

verdediging van een verachte wetenschap Vijf eeuwen terug stond de Egyptische geleerde ‘Ali ibn ‘Abd al-Kafi 

al-Sakhawi (gest. in 902 AH) op tegen een groeiende minachting 

voor de wetenschap van geschiedenis. In zijn werk al-iʿlān bi al-
tawbīkh li-man dhamma al-tārīkh richtte hij zich tot hen die de 

waarde van historische kennis onderschatten. Met scherpte en 

eruditie betoogde hij dat de studie van geschiedenis (ʿilm al-tārīkh) 

geen wereldse bezigheid is, maar een onmisbaar onderdeel van 

religieuze kennis, onlosmakelijk verbonden met de overlevering, 

het begrip van de sharīʿa en het behoud van het islamitische 

erfgoed. Vandaar de titel: 

 

De bekendmaking met berisping voor wie de geschiedenis heeft 

afgekeurd. 

 

In zijn tijd waren er bepaalde geleerden die vonden dat het bezig 

zijn met geschiedenis nutteloos of tijdverspilling was in 

vergelijking met religieuze wetenschappen zoals fiqh of ḥadīth. 

Sommigen zagen het zelfs als een wereldse bezigheid die de 

student afleidde van het leren van de sharīʿa. 

 

Al-Sakhawi, zelf een groot hadithgeleerde en leerling van Ibn Hajar 

al-‘Asqalani, wilde aantonen dat het tegendeel waar is: 
dat de kennis van geschiedenis een nobele, nuttige en religieus 

waardevolle wetenschap is. 

 

In het boek bespreekt hij de deugd en het nut van het kennen van 

historische gebeurtenissen, biografieën, en genealogieën. Hij geeft 

bewijzen uit de Koran, profetische traditie en de woorden van 

vroegere geleerden over het belang van geschiedenis. Hij weerlegt 



14 

 

de bezwaren van critici en laat zien dat veel religieuze kennis 

afhankelijk is van historische kennis, zoals de overleveringsketens 

van hadith en de biografieën van de metgezellen en geleerden.  De kernboodschap van het boek is dus: “Wie de geschiedenis minacht, minacht in feite een deel van de religieuze kennis zelf.” 
 

Al-Sakhawi weeft in zijn meesterwerk tal van opmerkelijke citaten 

samen, waarmee hij de verfijnde verhouding tussen 

geschiedschrijving en overlevering blootlegt. Zo vertelt hij dat 

Sufyan al-Thawri eens zei: “Toen de overleveraars (van berichten) 
zich van leugen bedienden, stelden wij daartegenover de geschiedenis in als wapen.” 
 En Hassan ibn Zayd merkte op: “Er bestaat geen doeltreffender 
middel tegen leugenaars dan de geschiedenis. Wanneer men een 

overleveraar vraagt naar zijn geboortejaar, terwijl wij de leeftijden 

kennen van degenen van wie hij beweert te hebben vernomen, dan kunnen wij toetsen in hoeverre hij waarheid spreekt.” 
 

Aldus werd de geschiedkunde niet louter een verslag van het 

verleden, maar een instrument van verificatie — een maatstaf 

waarmee de echtheid van getuigenissen en overleveringen kon 

worden onderscheiden van vervalsing. 

 

Een treffend voorbeeld hiervan is het voorval waarin een groep 

Joden een brief tevoorschijn bracht die zij aan de profeet (vrede zij 

met hem) toeschreven. In dat document zou de geliefde profeet 

vrijstelling van belasting hebben verleend aan de Joden van 

Khaybar. Ter bekrachtiging werden de namen van vooraanstaande 

metgezellen als getuigen vermeld, en men beweerde dat de brief door ‘Ali ibn Abi Talib was opgesteld. In het jaar 447 AH legde de 
Joodse gemeenschap deze brief voor aan de gouverneur Abu al-



15 

 

Qasim ‘Ali, raadgever van de Abbasidische kalief al-Qa’im. De 
gouverneur droeg het onderzoek op aan de geleerde Abu Bakr al-

Khatib. Met de scherpte van een historicus ontleedde hij het 

document en ontmaskerde het als een vervalsing. Toen men hem 

vroeg naar zijn bewijs, antwoordde hij: “In deze brief wordt Mu’awiya genoemd als getuige, terwijl hij pas de islam aannam 
tijdens de verovering van Mekka — en de verovering van Khaybar 

vond reeds eerder plaats. Hoe zou zijn getuigenis dan mogelijk zijn?” Vervolgens wees hij erop dat ook Sa’d ibn Mu’adh als getuige 
werd vermeld, terwijl deze reeds vóór dat voorval was overleden. 

De geschiedkundige feiten spraken dus onverbiddelijk hun oordeel 

uit: het document was gefabriceerd. 

 

Zo toont Al-Sakhawi’s relaas hoe de geschiedenis zelf optreedt als 
getuige der waarheid — een stille maar standvastige rechter die de 

valse pen ontmaskert en de authentieke overlevering in haar 

waardigheid herstelt. 

 

De grootgeleerde al-Maqrizi sprak met diepe eerbied over de 

waarde van kennis en de plaats van de geschiedschrijving daarin. Hij zei: “De wetenschap laat zich onderverdelen in rationele en 
overgeleverde disciplines. Wanneer men de verplichte kennis uit 

deze beide heeft verworven, past het dat men zich vervolgens wijdt 

aan de studie en beschouwing van de geschiedenis, haar lessen en haar gebeurtenissen.” 
 En hij zei eveneens: “Hoe betreurenswaardig is de staat van degene 
die zich tooit met de titel van geleerde, maar niets weet over de 

boodschappers van Allah in wie hij dient te geloven — behalve dat 

hij slechts hun namen kan opsommen wanneer men hem vraagt naar hun geschiedenissen.” 



16 

 

Verder zei hij: “Wie de geschiedenis schrijft, heeft de dagen tot zijn 
leven gerekend; en wie de gebeurtenissen van zijn tijd optekent, heeft de mensen tot getuige gemaakt van zijn tijdperk.” 
 

Geen kunst verrijkt een bijeenkomst zozeer als de kennis van 

geschiedenis. Zij schenkt de spreker glans en het gezelschap 

verwondering. Zoals de grote historicus Ibn al-Athir in zijn 

meesterwerk al-kāmil fī al-tārīkh schreef: “Waarmee een mens zich 
in gezelschappen en bijeenkomsten kan tooien, is het vermelden 

van iets uit deze kennis en het overbrengen van een fijne anekdote 

ervan. Dan zie je hoe de oren naar hem luisteren, de gezichten zich 

naar hem wenden, en de harten aandachtig overwegen wat hij 

aanreikt en wat hij besluit, terwijl zij waardering koesteren voor wat hij verhaalt.” 
 

En ware er geen andere eer verbonden aan deze edele wetenschap 

dan wat overgeleverd is van al-Bukhari (moge Allah hem genadig 

zijn), dan zou dit reeds volstaan om haar verhevenheid te tonen. 

Want hij stelde zijn meesterwerk al-tārīkh al-kabīr samen in de 

profeetstad, nabij het graf van de profeet (vrede zij met hem). Hij 

schreef zijn werk in de nachten waarin het maanlicht over Medina 

scheen. Hij stelde dit werk gelijk aan zijn al-jāmiʿ al-ṣaḥīḥ doordat 

hij de hoofdstuktitels (tarājim) ertussen verplaatste — tussen het 

Nobele Graf en de Edele Preekstoel — en hij verrichtte voor elke 

hoofdstuktitel twee gebedseenheden.  

 

Het gelijkwaardige belang tussen beide titels is duidelijk, want men 

kan een oordeel over een overlevering slechts bereiken door 

middel van historische en hagiografische werken. 

 

 

 



17 

 

De kwalificaties en competenties van een 

historicus 

De meesterlijke ḥadithgeleerde en historicus al-Sakhawi bespreekt 

in zijn pleidooi voor de studie van geschiedenis niet slechts de 

voortreffelijkheden en het onmiskenbare belang van de historische 

wetenschap (ʿilm al-tārīkh). Hij gaat verder door de morele, 

intellectuele en methodologische vereisten uiteen te zetten die een 

historicus moet bezitten om de geschiedenis recht te doen. Zijn 

benadering staat in de traditie van geleerden als al-Ṭabari, al-Mas’udi, Ibn al-Jawzi en Ibn al-Athir en Ibn Khaldun, die allen 

benadrukten dat geschiedschrijving niet louter een registrerende 

bezigheid is, maar een verantwoordelijkheid en een ambacht 

waarvoor rijpheid, discipline en geestelijke integriteit noodzakelijk 

zijn.  

 

Dit zijn de volgende criteria: 

 

1. Betrouwbaarheid en nauwgezette accuratesse: Een historicus 

moet beschikken over betrouwbaarheid én een volwaardige 

accuratesse die voortvloeit uit diepgaande expertise, methodisch 

inzicht en onderzoekskundige vaardigheid. Het is niet gepast dat 

iemand zich haastig en onvoorbereid stort op het schrijven van 

geschiedenis alvorens hij een grondige scholing in de 

hadithwetenschappen heeft genoten, onder begeleiding van 

bekwame traditiegeleerden. 

 

Zonder deze scholing dreigt men te vervallen in de fouten van 

oppervlakkigen die alles wat zij horen of lezen zonder kritische weging registreren. Zo vertelde Ibn ‘Ayyash dat hij aan Ahmad ibn Hanbal vroeg: “Ik wil de biografische verhalen van de profeten 



18 

 

compileren. Mag dat?” Hij antwoordde: “Nee, voltooi eerst je studie van de hadithwetenschappen.” 
 

Het historisch ambacht vereist dus hetzelfde fundament als hadith: 

controleerbaarheid, authenticiteit en methodisch inzicht. Het is 

niet geoorloofd om historische gegevens te verzamelen uit 

klassieke bronnen, oude kronieken en verhalen van voorgaande 

volkeren zonder deze te toetsen op authenticiteit, consistentie en 

betrouwbaarheid. 

 

2. Religiositeit, vroomheid en integriteit: De historicus dient 

godvrezend en religieus integer te zijn, zodat zijn 

geschiedschrijving niet wordt beïnvloed door persoonlijke 

belangen, ideologische vooringenomenheid, sociale druk of 

polemische motieven. 

 

Het is onbetamelijk dat een historicus biografische gegevens van 

een belangrijke figuur verzwijgt omwille van gunst of vrees, of zijn 

eigen biografie verfraait om status te verwerven. Vroomheid en 

morele voorzichtigheid beschermen de historicus tegen het 

vermengen van vermoedens met feiten en tegen het misbruik van 

geschiedenis als instrument ter zelfverheffing of vertekening. 

 

3. Intelligentie, scherpzinnigheid en tactvol taalgebruik: De 

historicus moet scherpzinnig zijn in het beoordelen van 

gebeurtenissen, motieven en menselijke gedragingen. Tegelijk 

moet hij diplomatiek en tactvol zijn in zijn taalgebruik, vooral 

wanneer hij schrijft over tijdgenoten of gevoelige kwesties. 

Onbezonnen formuleringen kunnen conflicten doen ontstaan, 

reputaties beschadigen en de objectiviteit aantasten. 



19 

 

De klassieke geleerden benadrukten dat waarheidsliefde nooit een 

vrijbrief mag zijn voor ruwheid; kennis en wijsheid moeten hand in 

hand gaan. 

 

4. Kennis van overleveraars, ketens en authenticiteit: Zoals in de 

hadithwetenschappen, moet een historicus bekend zijn met de 

staten van overleveraars, de verschillende soorten ketens en 

bronnen en de criteria waarmee de authenticiteit van berichten 

wordt vastgesteld. 

 

Zonder authentieke bron is het niet geoorloofd gegevens te 

overleveren, zeker niet wanneer het gaat om personen die gekend 

staan om hun kennis, vroomheid en deugdzaamheid. Mocht er onverhoopt een authentiek negatief bericht bestaan over zo’n 
persoon, dan behoort de historicus zich te beperken tot een 

subtiele zinspeling. Zo voorkomt hij dat hij later wordt 

tegengesproken of dat zijn geschriften bron worden van onjuiste 

verdachtmakingen. 

 

5. Inzicht in chronologie, abrogatie en de ontwikkeling van 

meningen: Een bekwame historicus moet inzicht hebben in de 

chronologische volgordes van gebeurtenissen, in kwesties van 

abrogatie, en in de veranderende meningen van geleerden door de 

tijd heen. Veel fouten in geschiedschrijving ontstaan doordat 

uitspraken of handelingen van geleerden uit hun juiste tijdframe 

worden gehaald. 

 

Wat een geleerde in zijn jeugd heeft gezegd, geldt niet als maatstaf 

indien hij later afstand nam van die uitspraak. De correcte maatstaf 

is altijd de laatste toestand. 

 



20 

 

De vrome voorganger Sa’id ibn al-Musayyab verwoordde dit prachtig: “Er is geen mens van eer, kennis of voortreffelijkheid, 

uitgezonderd de profeten, zonder gebreken. Maar er zijn mensen 

wier gebreken niet genoemd hoeven te worden, omdat hun 

voortreffelijkheid groter is dan hun tekortkomingen. Die gebreken worden opgenomen in hun verdiensten.” 
 

Dit principe behoort tot de hoekstenen van eerlijke en 

evenwichtige geschiedschrijving. 

 

6. Kennis van de rang en status van mensen: Een historicus moet 

weten hoe hij mensen naar hun juiste rang moet plaatsen. De 

traditie onderscheidt talrijke categorieën van geleerden, 

bestuurders, asceten, juristen, veldheren, overleveraars, poorten 

en persoonlijkheden. Het verkeerd positioneren van een individu, 

door onderschatting, overschatting of miskenning, leidt tot een 

vertekening van de geschiedenis. Een rechtvaardige historicus kent 

ieders maat, rang en betekenis. 

 

7. Vakkennis van terminologie en methodologie: Tenslotte moet de 

historicus vertrouwd zijn met de terminologie en methodologie 

van de wetenschappen waarvan hij gebruik maakt. Zonder dit 

inzicht is hij niet in staat de bronnen correct te begrijpen, de 

teksten kritisch te analyseren, of onderscheid te maken tussen 

sterke en zwakke argumentatie. Geschiedenis is geen losse 

verzameling verhalen; het is een complex netwerk van bronnen dat 

inzicht vereist in taal, context, methode, tijdsgeest en menselijke 

intenties. 

 

Deze kwaliteitscriteria vormen geen loutere lijst van vaardigheden, 

maar een ethiek van geschiedschrijving. Ze onderstrepen dat de 

historicus niet slechts een registrator is, maar een bewaker van 



21 

 

geheugen, een weger van waarheidsclaims en een dienaar van de 

intellectuele erfenis van de gemeenschap. 

 

Wie aan deze voorwaarden voldoet, schrijft geschiedenis, niet 

alleen als kroniekschrijver van gebeurtenissen, maar ook als 

hoeder van waarheid en wijsheid. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

Centenniale calamiteiten 

De meesterlijke hadithgeleerde en historicus al-Suyuti, een ware 

polymath die in vrijwel elk wetenschapsgebied publiceerde, 

schreef een van de meest waardevolle werken over de politieke 

geschiedenis van de moslims tot de negende eeuw van de 

islamitische kalender. Dit boek, tārīkh al-khulafāʾ (letterlijk: de 

geschiedenis van de moslimleiders), behoort tot mijn persoonlijke 

favorieten. Dit boek moet niet alleen gelezen worden, maar het 

moet werkelijk verslonden worden, want het bevat treffende 

voorbeelden en diepgaande analyses van de beproevingen en 

turbulente periodes in de islamitische geschiedenis. 

 

Tegen het einde van zijn werk wijdt al-Suyuti een fascinerend 

hoofdstuk aan de centenniale calamiteiten, die hij noemt fitan al-

miʾāt, de rampen die in elke eeuw plaatsvinden. Hij opent het 

hoofdstuk met een overlevering, teruggevoerd op de grote hadithmeester Ibn Abi Hatim, die hij in zijn tafsir opneemt: “Sinds 
de schepping van de wereld is er geen begin van een eeuw geweest, 

zonder dat zich in dat begin een grote gebeurtenis voltrok.” 
 

Al-Suyuti illustreert deze uitspraak door voorbeelden te geven voor 

elke eeuw, van de eerste tot de negende. Als historicus voel ik mij 

geroepen dit overzicht aan te vullen en door te trekken tot de 

vijftiende eeuw van de islamitische kalender, zodat een continu 

beeld ontstaat van de menselijke en politieke beproevingen door 

de eeuwen heen. 

 

Hieronder volgt een gestructureerd overzicht van de belangrijkste 

calamiteiten in elke islamitische eeuw, waarbij de exacte grenzen 

van de eeuwen soms kunnen afwijken. Het gaat om het idee, niet 

om absolute jaartallen. 



23 

 

1e eeuw AH (622–719 AD) 

De eerste eeuw kende de tirannie van al-Hajjaj ibn Yusuf, de 

beruchte Umayyadische gouverneur van Irak, wiens wreedheid en 

onrechtvaardigheid legendarisch zijn. Maar deze eeuw kende ook 

grotere rampen en beproevingen: de profeet (vrede zij met hem) 

en zijn metgezellen trotseerden onderdrukking, veldslagen, 

intriges van hypocrieten, en tragische conflicten zoals de moord op 

Husayn. Zoals hoge bomen harde winden vangen, zo waren ook de 

eerste moslims geconfronteerd met uitzonderlijke beproevingen. 

 

2e eeuw AH (719–816 AD) 

Hier staat de ramp centraal veroorzaakt door al-Ma’mun, de 
Abbasidische kalief, en zijn conflict met zijn broer. Bagdad werd 

zwaar getroffen, zowel materieel als sociaal, en de politieke strijd 

culmineerde in de dood van zijn broer. Tegelijkertijd ontstond een 

diepgaande theologische controverse over de creatie van de Koran. 

Dit illustreert dat het bezit van een kalifaat geen garantie is voor 

rechtvaardigheid of rust: zelfs onder kaliefen kwamen grote 

rampen voor. 

 

3e eeuw AH (816–913 AD) 

Het begin van deze eeuw wordt overschaduwd door de opkomst 

van de terroristische sekte al-Qaramita en door de brute 

heerschappij van kalief al-Muqtadir, waaronder het uitmoorden 

van geleerden. Voor het eerst werd een officiële moslimrechter 

vermoord door de moslimstaat. Politieke conflicten versterkten interne schisma’s en verdeeldheid binnen de moslimwereld, 
waardoor deze kwetsbaar werd voor externe dreigingen. In deze eeuw ontstond ook het ‘Ubaydi-rijk, dat wijdverspreid verderf 

bracht. 

 

 



24 

 

4e eeuw AH (913–1009 AD) 

Het verderf van al-Hakim bi-Amrillah, heerser over Egypte, 

markeert deze eeuw. Al-Suyuti noemt hem spottend al-Hakim bi-

Amr Iblis, omdat hij volgens historici niet naar Allah, maar naar destructieve impulsen handelde. De ‘Ubaydi-leiders worden door 

de moslimhistorici niet als legitieme kaliefen erkend; hun daden, 

vaak met religieuze pretenties, veroorzaakten grote schade. De moslimhistorici hebben het ‘Ubaydi-rijk als een Joods complot 

geregistreerd in de kronieken.  

 

5e eeuw AH (1009–1106 AD) 

Begin van de eerste kruistochten. Intensivering van Reconquista en 

begin van de opdeling in afzonderlijke koninkrijkjes (Mulūk al-

Ṭawā’if) in Andalusië.  

 

In deze eeuw wordt al-Sham en Bayt al-Maqdis veroverd door de 

kruisvaarders, wat een diepe culturele en politieke breuk 

veroorzaakte in de regio. 

 

6e eeuw AH (1106–1203 AD) 

Economische rampspoed domineert: inflatie en financiële crisis 

bereiken niveaus die sinds de tijd van profeet Yusuf (vrede zij met 

hem) niet waren voorgekomen. Deze instabiliteit had 

verstrekkende sociale gevolgen. 

 

7e eeuw AH (1203–1299 AD) 

De Mongoolse invasie verwoestte steden, kenniscentra en 

infrastructuur, waardoor de moslimwereld een enorme culturele 

en menselijke klap kreeg. 

 

 

 



25 

 

8e eeuw AH (1299–1397 AD) 

Het verderf van de Turks-Mongoolse heerser Tamerlane overstijgt 

zelfs dat van de Mongoolse invasie, met grootschalige 

verwoestingen en bloedbaden in de moslimwereld.  

 

9e eeuw AH (1397–1495 AD) 

De militaire campagnes van de Osmaanse sultan Yavuz Sultan Selim 

(Salim I), zijn bloedige aanval op Egypte en het conflict met zijn 

broers, worden door al-Suyuti beschouwd als een van de grootste 

rampen van zijn eeuw, soms zelfs erger dan die van Mongolen en 

Tamerlane.  

 

Val van islamitisch Andalusië, met massale verdrijving, 

dwangconversies en verlies van eeuwenoude cultuur en 

beschaving. 

 

Hier eindigt het overzicht van al-Suyuti. Ik wil dit echter uitbreiden 

en voortzetten tot de moderne tijd: 

 

10e eeuw AH (1495–1592 AD) 

Stichting van het Safawid-rijk door Shah Ismail I in Perzië, met 

afdwingen van sjiitische orthodoxie en conflict met soennitische 

buren. 

 

11e eeuw AH (1592–1689 AD)  

Interne opstanden in het Osmaanse Rijk, conflict met Safawiden, 

het mislukte beleg van Wenen, opkomst van Europese koloniale 

dreiging, Joods-Messianistische bewegingen, zoals Sabbateanisme, 

en religieuze stromingen zoals Kadizadeliler. 

 

 

 



26 

 

12e eeuw AH (1689–1786 AD) 

Rivaliteit tussen gouverneurs, Janitsarenopstanden en interne 

machtsstrijd veroorzaken politieke instabiliteit, economische 

ontwrichting en zware belastingdruk voor de bevolking. 

 

13e eeuw AH (1786–1883 AD) 

Napoleons invasie van Egypte, uitbreiding van Europese koloniale 

invloed, de Wahabi-opstand en toename van schisma’s en 
religieuze extremen.  

 

Tanzimat en moderniseringsprocessen in het Osmaanse 

staatsapparaat. 

 

14e eeuw AH (1883–1979 AD) 

Europese koloniale overheersing, ontstaan van islamistisch-

modernistische en revivalbewegingen, de Eerste Wereldoorlog, val 

van het Osmaanse Rijk, versplintering van de moslimwereld en 

oprichting van Israël. 

 

15e eeuw AH (1979–2076 AD) 

Conflicten zoals Irak-Iran oorlog, de genocide in Bosnië, de VN-

verklaring over de islam als nieuwe ideologische vijand, de 

aanslagen van 11 september, de Amerikaanse invasies van 

Afghanistan en Irak, de opkomst van islamistisch-jihadistische 

bewegingen en de Arabische Lente.  

 

Dit tentatieve overzicht laat zien dat de moslimgeschiedenis, 

ondanks haar spirituele en culturele rijkdom, voortdurend werd 

gekenmerkt door rampen, beproevingen en politieke turbulentie. 

De lessen van de centenniale calamiteiten herinneren ons eraan dat 

geen tijdperk immuun is voor beproevingen, en dat leiderschap en 

macht zelden de totale bescherming tegen rampspoed bieden. 



27 

 

Zoals de historici ons leren: elke eeuw kent zijn uitdagingen en het 

is aan de gemeenschap en individuen om wijs en standvastig te 

reageren.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 

 

De profetische uitnodiging 

De roeping tot de islam, zoals die is ontvouwd in het leven van de 

profeet (vrede en zegeningen zij met hem), kent geen radicale en 

revolutionaire sprong naar geweld of dwang, zoals sommigen in 

onze tijd beweren of praktiseren. Ze ontwikkelde zich in fasen, elk 

gestuurd door goddelijke openbaring, wijsheid en contextueel 

inzicht: 

 

1. De geheime uitnodiging, een periode van drie jaar waarin 

de profeet (vrede en zegeningen zij met hem) slechts zijn 

naasten onderwees, met terughoudendheid en discretie.  

2. De openlijke, mondelinge uitnodiging, zonder wapens, 

zonder dwang, alleen het woord, tot aan de migratie naar 

Medina. 

3. De verdediging van de gemeenschap, met militaire 

middelen, maar uitsluitend defensief, tot het vredesverdrag 

van Hudaybiyya. 

4. De confrontatie met vijanden van de islamitische 

boodschap, ná diplomatie, ná verzoening, ná tolerantie; en 

alleen gericht op degenen die haar actief beletten of 

aanvielen. 

Wie dit pad niet kent, of erger nog, het moedwillig verdraait, heeft 

het morele gezag van de islam verkeerd begrepen. De profeet 

(vrede en zegeningen zij met hem) begon in stilte, niet uit angst, 

maar uit wijsheid. Hij kende zijn missie en zijn bescherming door 

Allah, maar koos ervoor om de harten eerst zacht te maken, niet te 

veroveren. In de schaduw van Mekka nodigde hij zijn familie en vertrouwelingen uit: Khadija bint Khuwaylid, ‘Ali ibn Abi Talib, 
Zayd ibn Haritha, Abu Bakr ibn Abi Quhafa en anderen.  



29 

 

 

Deze eerste gemeenschap was kwetsbaar, arm, uitgesloten, niet 

omdat de islam een religie van de armen is, maar omdat de 

machtshebbers het verliezen van hun sociale dominantie vreesden. 

Islam betekent immers: overgave aan de hoogste autoriteit – Allah – en dus het afleggen van elke valse vorm van gezag. 

 

In onze tijd zijn het juist sommigen met een totalitaire visie die deze 

lessen negeren: zij eisen gehoorzaamheid aan hun partij, hun 

leider, hun ideologie. Zij misbruiken het woord jihad terwijl zij 

geduld, wijsheid, en het morele karakter van de profeet over het 

hoofd zien. Hun project lijkt meer op machtsdrang dan op daʿwa 

(uitnodiging tot de islam). 

 

Nadat het aantal moslims toenam, werd het tijd voor een nieuwe 

fase: de openlijke verkondiging. In het derde jaar na de eerste 

openbaring kreeg de profeet de goddelijke opdracht om iedereen 

te roepen tot de islam. Hij beklom de heuvel van Safa, riep de 

Mekkanen bij naam en stelde hen een rationele vraag: “Als ik zeg 
dat er achter deze berg een leger op u afkomt, zouden jullie mij geloven?” Ze zeiden: “Jij liegt nooit.” Vervolgens waarschuwde hij hen: “Ik ben een gezonden waarschuwer voor een naderende 
bestraffing.” 
 

Wat was het antwoord? Spot en hoon van zijn eigen oom, Abu Lahab, die zei: “Moge jij vergaan! Heb je ons hiervoor geroepen?” 
De openbaring reageerde met een goddelijke veroordeling: “Vergaan zijn de handen van Abu Lahab, en vergaan is hij zelf.” 
 

Na deze publieke oproep richtte de profeet zich tot zijn naasten en zei indringend: “Red jezelf van het Vuur!” Hij riep hen op niet 
blindelings hun voorouders te volgen, maar hun verstand te 



30 

 

gebruiken. De afgoden die zij aanbaden, waren nutteloos: ze 

konden noch baten, noch schaden. Maar het volk hield vast aan 

erfelijke dwaasheid. 

 

Wat deze geschiedenis ons leert: 

 

1. Ware daʿwa begint bij het innerlijke en naaste huis. Pas wie 

zijn eigen familie heeft bereikt, kan een volk aanspreken. 

Revoluties beginnen niet met provocaties en explosies, 

maar met onderwijs en opvoeding.  

2. De islam begon in stilte, groeide met wijsheid en overwon 

met moraal.  

3. De islam is een godsdienst van rede en verstand. De profeet 

sprak het volk aan op hun verstandelijke vermogens. De 

Koran nodigt uit tot reflectie, niet tot geweld. 

4. De islam verwerpt blind cultuurvolgen. Of het nu gaat om 

traditie of ideologie, de islam dwingt niemand om te volgen 

zonder bewijs, zonder begrip, zonder overdenking. 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

Geleerden die boven koningen verheven zijn 

In een tijd waarin koningen paradeerden met macht en pracht, en 

de zonen van dynastieën zich in zijde hulden, stond daar een man, 

onbekend voor velen vandaag, maar bij de engelen vermaard. Zijn naam: ‘Ata ibn Abi Rabah (gest. 114 AH), een meester onder de 
tweede generatie moslims van Mekka. Een man met een donkere 

huidskleur, verlamd in een deel van zijn lichaam, mank lopend, 

uiteindelijk blind en toch torende hij met zijn kennis en godsvrees 

uit boven de troon en tulband. Hij verbleef twintig jaar lang in de 

moskee van Mekka, de heiligste plek op aarde, waar hij vasten, 

gebeden en leren samenbracht tot één vorm van aanbidding. 

 ‘Ata was niet slechts een jurist; hij was een geestelijk baken. Zijn 
specialisme in de rituelen van de bedevaart maakte hem tot een 

onbetwiste autoriteit. Zelfs de heersers van zijn tijd moesten zich 

naar hem voegen. Zo geschiedde op een dag dat de Umayyadische kalief Sulayman ibn ‘Abd al-Malik, vergezeld door zijn twee zonen, 

afreisde naar Mekka voor de bedevaart. Voordat zij hun rituelen 

begonnen, zochten zij de geleerde op. Bij aankomst vonden zij hem 

in gebed, verdiept in de spirituele aanwezigheid. En wat deden de 

kalief en zijn zonen? Zij wachtten. Staand. Geduldig. Totdat deze 

afgetobde, getinte, blinde man zijn gebed had voltooid. 

 

Toen hij uiteindelijk naar hen wendde, stelden zij hem vragen over 

de bedevaart. Zijn antwoorden kwamen zonder vleierij, zonder 

huichelende beleefdheid, maar met de waardigheid van iemand 

wiens hart vervuld is van eerbied voor Allah – niet voor wereldlijke heerschappij. Toen hun vragen ten einde kwamen, draaide ‘Ata zich 
van hen af, als teken dat het onderhoud voorbij was. De kalief stond 

op en gebood zijn zonen hetzelfde te doen. Bij hun vertrek sprak hij 

tot hen een les die de tijden trotseert: 



32 

 

“O mijn zonen, verslap nooit in de zoektocht naar kennis. Want de 
vernedering die wij vandaag ondervonden tegenover deze zwarte slaaf zal ik nooit vergeten.” 
 

Wie werkelijk begrijpt wat hier gebeurde, weet: het was niet de kalief die ‘Ata eer bewees, maar ‘Ata die het koningschap van 
kennis boven het koningschap van mensen bevestigde. 

 

Op een andere dag kwam men naar hem toe met vragen over een 

groep die zichzelf als de enige ware gelovigen beschouwde, en 

anderen zonder schroom verketterde. Zijn reactie was scherp, helder en tijdloos. Hij zei: “Ik zal jullie uit het Boek van Allah 
reciteren wie werkelijk gelovigen, ongelovigen en huichelaars zijn.” 
Daarop reciteerde hij de eerste verzen van het Koranhoofdstuk al-Baqara: “Alif Lām Mīm. Dat is het boek, waaraan geen twijfel is, een 

leidraad voor de godvrezenden, die geloven in het verborgene, het 

gebed verrichten en bijdragen geven van wat Wij hun voor hun 

levensonderhoud gegeven hebben en die geloven in wat naar jou 

neergezonden is en in wat voor jouw tijd is neergezonden; van het 

hiernamaals zijn zij vast overtuigd. Zij volgen de leidraad van hun 

Heer en zij zijn het die het welgaat. Zij die ongelovig zijn, voor hen 

maakt het niet uit of je hen waarschuwt of niet; zij geloven niet. 

Allah heeft hun harten en hun gehoor verzegeld en over hun ogen 

is een sluier; voor hen is er een geweldige bestraffing. Er zijn mensen die zeggen: ‘Wij geloven in Allah en de laatste dag’, maar zij 
zijn geen gelovigen. Zij denken Allah en hen die geloven te 

misleiden, maar zij misleiden slechts zichzelf zonder het te 

beseffen. In hun harten is een ziekte en Allah heeft hun ziekte 

verergerd; voor de leugens die zij spraken krijgen zij een pijnlijke bestraffing.”   
 



33 

 

En vervolgens zei hij: “Waarlijk, de vromen vóór jullie 

verafschuwden leeg gepraat. Als een gesprek niet gebaseerd is op 

het Boek van Allah, op het gebieden van het goede of het verbieden 

van het slechte, of op het verbeteren van een religieuze of wereldse 

noodzaak, dan is het niets anders dan nutteloos geklets. Weten 

jullie niet dat er edele schrijvers bij jullie zijn, die elke daad 

registreren, rechts en links van jullie? Schamen jullie je dan niet dat 

wanneer je boek van daden geopend wordt, het gevuld is met 

woorden en tijdverdrijf zonder nut voor jullie religie of wereldse zaken?”  
 Deze woorden van ‘Ata zouden in steen gebeiteld moeten worden, 

een krachtig medicijn tegen het verwaande sektarisme van onze 

tijd, waarin sommigen met oppervlakkige vroomheid oordelen 

vellen over zielen die zij noch kennen noch begrijpen.  

 

Een andere supergeleerde uit het gouden tijdperk van de tweede 

generatie moslims was Tawus (gest. 106 AH), een vrome geleerde 

die in kennis en godsvrucht uitstak boven vorsten en viziers. Hij 

was een van de uitverkoren leerlingen van de gezegende metgezel ‘Abdullah ibn ‘Abbas, de vertolker van de Koran en zee van inzicht. 
 

Op een dag kwam Ayyub ibn Sulayman, de zoon van de kalief zelf, 

naar hem toe en zette zich aan zijn zijde, hopend op erkenning of 

eer. Maar Tawus schonk hem geen blik waardig. Hij stond op, 

keerde hem de rug toe en verliet zwijgend de plaats, zijn stilte 

luider dan woorden, zijn afwijzing een les op zichzelf. 

 

Toen men hem vroeg waarom hij zo had gehandeld tegenover de 

zoon van de machtigste man op aarde, antwoordde hij kalm: “Ik wilde hem leren dat Allah dienaren heeft die geen begeerte 



34 

 

koesteren voor hem, noch voor zijn vader, noch voor alles wat zij bezitten.” 
 

In een wereld waarin gezag wordt opgehemeld en bezit de tongen 

verleidt, was Tawus een levende herinnering aan het volgende Koranvers: “En kijk niet met uitpuilende ogen naar wat Wij 
sommigen van hen als vruchtgebruik gegeven hebben, de 

schittering van het tegenwoordige leven, om hen daarmee in 

verzoeking te brengen. En het levensonderhoud van jouw Heer is beter en onvergankelijker.” 
 

Voor de moslim van vandaag, die leeft tussen schermen, status en 

succesverhalen, is het verhaal van Tawus een wake-upcall. Niet elk 

hoofd dat buigt is eerbiedig, en niet elke troon is het waard te 

worden benijd. Ware grootsheid ligt niet in de nabijheid van 

paleizen, maar in het hart dat zich heeft losgemaakt van alles 

behalve Allah.  

 

Nog een indrukwekkend voorval dat de moed, scherpzinnigheid en 

godsvrucht van de edele Tawus onderstreept, vond plaats toen de Umayyadische kalief Hisham ibn ‘Abd al-Malik de heilige stad 

Mekka binnenkwam voor de bedevaart, gehuld in macht en trots, 

op zoek naar eer en erkenning. 

 Toen hij Mekka betrad, zei hij verwaand: “Breng mij een metgezel van de profeet!” Men antwoordde: “Er leeft geen metgezel meer.” “Breng mij dan een van hun leerlingen,” beval hij. 
 

Zo werd Tawus bij hem gebracht. Hij trad het verblijf van de kalief 

binnen zonder buiging, zonder vrees. Met de rand van het tapijt 

waarop Hisham zat, trok hij zijn sandalen uit, een ongekend gebaar 



35 

 

in de ogen van de machtigen. Hij sprak niet met de gebruikelijke 

titel van eer, maar zei eenvoudigweg: “Vrede zij met jou, o Hisham.” 
 

Zonder toestemming te vragen nam hij plaats naast hem en vervolgde kalm: “Hoe gaat het met je, o Hisham?” 
 

De kalief kookte van woede. Hij wilde hem ter plekke laten doden. Maar zijn raadslieden waarschuwden: “O leider, dit is het heilige 
domein van Mekka. Bloedvergieten hier is een zonde die heel zwaar weegt.”  
 

Hisham wendde zich tot Tawus en vroeg: “O Tawus, waarom behandel je mij op deze wijze?” 

Tawus antwoordde, zonder een spoortje vrees: “Wat heb ik dan gedaan?” 
 

De kalief, ontstoken in toorn, barstte uit: “Je trok je sandalen uit met mijn tapijt. Je kuste mijn hand niet. Je 
groette mij niet met mijn titel. Je ging naast mij zitten zonder 

toestemming. En je noemde mij niet met mijn kunya!” 
 Tawus keek hem recht aan en zei: “Ik trek mijn sandalen vijf keer 
per dag uit voor mijn Heer, en Hij wordt niet boos op mij. Wat 

betreft het kussen van handen: ik hoorde de leider der gelovigen ‘Ali ibn Abi Talib zeggen: ‘Men kust geen hand, behalve de hand van zijn vrouw uit liefde en de hand van zijn kind uit genegenheid.’ Wat 
betreft jouw titel (de leider der gelovigen): niet alle gelovigen 

erkennen jouw leiderschap, en ik wilde niet liegen. En over jouw 

kunya: Allah roept Zijn profeten bij hun namen, ‘O Dawud’, ‘O Yahya’, ‘O ‘Isa’, maar Hij noemt Zijn vijanden bij hun kunya, zoals Abu Lahab. En wat betreft het naast jou zitten: ik hoorde ‘Ali 



36 

 

zeggen: ‘Wanneer je een bewoner van de hel wilt zien, kijk dan naar degene die zit terwijl anderen om hem heen staan’.” 
 

De woorden troffen de kalief als bliksem op een bergtop. Beschaamd en bevend vroeg hij: “Geef mij raad, o Tawus.” 
 

Tawus antwoordde met de ernst van een waarheidsgetrouwe boodschapper: “Ik hoorde de leider der gelovigen ‘Ali ibn Abi Talib zeggen: ‘In de hel zijn er slangen zo dik als kruiken, en 
schorpioenen zo groot als muildieren, die elke leider zullen steken 

die zijn onderdanen onrechtvaardig behandelde’.”  
 

Daarop stond Tawus op, keerde zich om en verliet de ruimte, zijn 

rug recht, zijn geweten zuiver, zijn hart enkel verbonden aan de 

hemel. 

 

Deze ontmoeting is geen reliek van een vergeten tijd, maar een 

spiegel voor de ziel van vandaag. In een wereld waarin mensen hun 

geloof laten buigen voor prestige en macht, is Tawus een levende 

herinnering aan de ware edelmoedigheid: het staan voor de 

waarheid, zelfs tegenover de troon. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

 

Siamese tweelingen in de schaduw van de 

macht 

In de kronieken van de islamitische geschiedenis vinden we soms 

verhalen die even wonderlijk als huiveringwekkend zijn, verhalen 

die de grenzen tussen het natuurlijke en het bovennatuurlijke doen 

vervagen. Een van de meest opmerkelijke hiervan speelt zich af in 

het jaar 352 AH, tijdens het bewind van Nasir al-Dawla ibn Hamdan, 

de leider van de machtige Hamdanidische dynastie. 

 

Enkele Armeense edelen brachten hem een geschenk dat geen 

mens onberoerd kon laten: twee volwassen mannen, vijfentwintig 

lentes oud, die met hun lichamen vergroeid waren, als één vlees, 

maar met twee zielen. Ze waren aan hun zijden met elkaar 

verbonden, doch elk had een eigen buik, een eigen maag en een 

eigen navel. De natuur had hen niet volledig samengevoegd, noch 

volledig gescheiden: hun honger kwam op verschillende 

momenten, hun dorst manifesteerde zich niet gelijktijdig, en zelfs 

hun aandrang tot urineren volgde een eigen ritme. 

Ieder van hen bezat twee schouders, twee armen, twee benen, en, 

niet zonder verbazingwekkende precisie, ieder een afzonderlijk 

geslachtsdeel. De een voelde zich tot vrouwen aangetrokken, 

terwijl de ander zich van vrouwen afwendde. Ze leefden een 

paradoxaal bestaan: twee levens in één omhulsel, verbonden door 

vlees maar gescheiden in verlangen, temperament en geest. 

 

Toen de dood zich op zekere dag over een van hen ontfermde, bleef 

de ander verweesd achter, fysiek levend, maar gevangen aan het 

inmiddels rottende lichaam van zijn overleden broer. De geur van 

ontbinding begon hem te tergen, de aanblik te kwellen. Nasir al-

Dawla, gegrepen door zowel afschuw als medelijden, riep zijn 

vooraanstaande artsen bijeen in een wanhopige poging de 



38 

 

overlevende te redden. De hoop was om de dode van de levende te 

scheiden, het vlees los te snijden en zo het leven te redden dat nog 

restte. Maar de dokters faalden.  

 

De stank van de dood werd zijn verstikkende metgezel. Ziekte 

greep hem aan, zijn lichaam gaf zich langzaam gewonnen, alsof het 

rouwde om de onafwendbare eenheid met de dood. En zo stierf hij, 

enkele dagen later, nog altijd vastgeketend aan zijn broeder, in 

leven verbonden, in dood verenigd. 

 

Deze gruwelijke geschiedenis laat niet enkel een fysieke anomalie 

zien, maar raakt aan diepere vragen over identiteit, autonomie, en 

de grenzen van het menselijk bestaan. In de tijd van de kaliefen, 

stamleiders en gouverneurs, waar macht en mysterie vaak hand in 

hand gingen, was dit een levend raadsel waarvoor zelfs de 

geneeskunde slechts kon buigen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

Het hoogste voorbeeld van rechtvaardigheid 

In een tijd waarin macht vaak het recht verdrong en waar vorsten 

hun wil oplegden als wet, schittert een gebeurtenis uit de vroege 

islamitische geschiedenis als een eeuwig baken van gerechtigheid. Het betreft niemand minder dan ‘Ali ibn Abi Talib, de vierde 

rechtgeleide kalief, neef en schoonzoon van de boodschapper van 

Allah (vrede zij met hem), en het levende toonbeeld van 

rechtvaardigheid. 

 Na terugkeer van een militaire tocht zag ‘Ali op een dag zijn harnas 
in het bezit van een Joodse man. Hij herkende het pantser 

onmiddellijk; het was het zijne, zonder twijfel. Hij sprak de man aan: “Dit is mijn harnas. Ik ben het niet verloren, noch heb ik het aan iemand verkocht of geschonken.” De Jood weigerde het bezit te 
erkennen en stelde voor dat zij hun geschil voorlegden aan de 

rechter. 

 

En zo gebeurde het dat de heerser van de gelovigen, de bevelhebber 

van legers, voor de rechtbank verscheen met een Joodse burger, 

voor de beroemde rechter Shurayh al-Qadi. ‘Ali stond niet naast de 
Jood, maar naast de rechter en verklaarde zijn houding als volgt: “Bij Allah, als hij geen Jood was geweest, zou ik hem naast mij laten 
staan. Maar ik heb de boodschapper van Allah (vrede zij met hem) horen zeggen: ‘Verneder hen op de wijze waarop Allah hen heeft vernederd’.” 
 Rechter Shurayh keek hen aan en vroeg: “Wat is de kwestie?” ‘Ali antwoordde kalm: “Deze harnas behoort mij toe. Ik heb het noch verkocht, noch weggegeven.” De Jood zei daarentegen: “De harnas is in mijn bezit, en bezit is het bewijs van eigendom.” 
 



40 

 

Daarop vroeg de rechter aan de kalief: “Hebt u getuigen om uw eigendom te bewijzen?” ‘Ali noemde zijn zoon al-Hasan en zijn 

knecht Qanbar als getuigen. Maar Shurayh antwoordde met juridische strengheid: “De getuigenis van een zoon voor zijn vader 
is niet geldig. In overeenstemming met het bewijs moet ik in het voordeel van de Jood oordelen.” 
 

Een zeldzaam moment voltrok zich toen. De kalief, wiens bevel 

door duizenden zou worden gevolgd zonder enige tegenspraak, 

boog zich zonder protest voor het oordeel van een onafhankelijke 

rechter, in een rechtszaal waar geen rang of titel het recht kon 

corrumperen. 

 

De Jood, verbluft door wat hij meemaakte, stamelde: “Wij komen samen voor een rechtszaak, de kalief zelf tegen een 

gewone man als ik, en zijn eigen rechter oordeelt tegen hem?! Waarlijk, dit is geen gewoon volk.” 
Toen, met tranen in zijn ogen, sprak hij de woorden uit die zijn lot voor altijd veranderden: “Ik getuig dat jullie religie de waarheid is. 
Ik getuig dat er geen god is dan Allah, en dat Mohammed de 

boodschapper van Allah is. En ik getuig dat deze harnas werkelijk van jou is, o ‘Ali.”  
 

En zo werd rechtvaardigheid niet slechts een principe, maar een 

levendige kracht, sterker dan macht, overtuigender dan woorden, 

en in staat om harten te veroveren nog vóór zwaarden zijn 

getrokken. 

 

Laat dit voorbeeld onder hedendaagse moslims voortleven als een 

bewijs dat rechtvaardigheid boven rang staat, en dat ware macht 

ligt in het gehoorzamen van de waarheid, zelfs wanneer zij tegen 

ons getuigt. 


