
5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Verhandelingen 

over pedagogiek en 

didactiek 
 

Een islamitisch perspectief  



6 

 

  



7 

 

 

 

 

 

 

Verhandelingen 

over pedagogiek en 

didactiek 

 

 
Enes Ulusoy 

  



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schrijver: Enes Ulusoy 

Uitgegeven via: Brave New Books 

Jaar van uitgave: 2026 

ISBN: 9789465385037 

© Enes Ulusoy 

 

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden 

verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd 

gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige 

wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen, 

of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke 

toestemming van de auteur.  



9 

 

Inhoud 
Voorwoord ........................................................................................................... 10 

Waarvoor dienen we kennis te vergaren? .............................................. 13 

Welke kennissoort wordt verheerlijkt door de Koran? .................... 23 

Verlichting van verduisterde verstanden ............................................... 31 

Enterwijs: Hoe we het heilige karakter van onderwijs kunnen 

herstellen .............................................................................................................. 56 

De ideale onderwijsmethode volgens Ibn Khaldun ............................ 60 

Prestigieuze jongens- en meisjesscholen: Waarom 

seksegescheiden onderwijs nog steeds bestaat ................................... 65 

Het pretext van reactionairen en de onderwijsproblematiek ........ 69 

Het islamitisch onderwijsdebacle .............................................................. 74 

Het belang van een islamitische middelbare school en de 

fundamenten van een solide school .......................................................... 83 

Algemene richtlijnen in islamitische pedagogiek ................................ 95 

Enkele aandachtspunten voor leraren .................................................. 109 

De Koranische onderwijsmethode .......................................................... 112 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

Voorwoord 

Er is een Osmaans gezegde: “Kem âlât ile kemâlât olmaz!” Dit 

betekent dat perfectie niet bereikt kan worden met imperfecte 

middelen. De Osmaanse geleerde Molla Khusraw schreef in zijn 

gezaghebbende werk mirʾāt al-uṣūl over uṣūl al-fiqh het volgende principe: “Het bereiken van het doel is niet mogelijk zonder de juiste middelen.” Met andere woorden: je hebt gedegen middelen 
en methodes nodig om gedegen werk en prestaties te leveren. 

 De Koran zegt: “Het werk van Allah, waarlijk Die alles nauwkeurig heeft geperfectioneerd! Hij is welbekend met wat jullie doen.”1 De geliefde profeet heeft gezegd: “Waarlijk, Allah is edel en houdt van 
edelheid. Hij houdt van verheven gedragingen. Hij houdt niet van inferieure gedragingen.”2 

 De profeet zei ook: “De sterke gelovige is beter en geliefder bij Allah 
dan de zwakke gelovige, maar in elk zit goedheid. Ambieer wat jou 

baat, vraag de hulp van Allah en wees niet zwak! Als iets jou overkomt, zeg dan niet: ‘Als ik het zou doen, dan zou dit en dit gebeuren’, maar zeg: ‘Allah heeft het voorbestemd en heeft gedaan wat Hij wilde.’ Waarlijk, het woord ‘als’ opent de weg tot het werk van de satan.”3 

 

Uit al deze instructies begrijpen we dat de moslim hoge ambities 

moet hebben en zijn werk altijd goed en gedegen moet uitvoeren, 

 
1 Koran, 27:88. Voor de weergave van de Nederlandse betekenis van Koranverzen is er gebruikgemaakt van de volgende werken: Heilige 
Koran van J. van der Blom; Studie Koran van F. Leemhuis; al-jalālayn van al-Suyuti en al-Mahalli. 
2 In al-mustadrak van al-Hakim.  
3 In al-ṣaḥīḥ van Muslim.  



11 

 

door te streven naar perfectie en volmaaktheid. Een moslim moet 

zelfs zijn auto keurig en recht in een parkeervak parkeren; laat 

staan het onderwijs, dat een van de belangrijkste aspecten van het 

menselijke leven is. 

 

Op basis van mijn vijftien jaar ervaring en observatie in het 

onderwijs kan ik helaas zeggen dat het islamitisch onderwijs 

binnen de moslimgemeenschap over het algemeen een indruk van 

amateurisme geeft. Natuurlijk zijn er ook zeer professionele en 

mooie voorbeelden. Degenen die het onderwijs verzorgen, zijn in 

het algemeen didactisch en pedagogisch niet altijd voldoende 

bekwaam, omdat het meestal door vrijwilligers wordt uitgevoerd, 

door mensen zonder relevante scholing, of in combinatie met hun 

eigen werk. Alleen vakinhoudelijke kennis is niet voldoende; de 

docent moet didactisch en pedagogisch op niveau zijn om voor de 

klas te staan. 

 

Deze gebreken hebben grote impact op de kwaliteit van het 

onderwijs. Daarom komt de moslimgemeenschap vaak niet ver 

genoeg om de vruchten te plukken van het onderwijs, dat 

kwantitatief sterk aanwezig is in de gemeenschap, je komt het 

vrijwel in elke moskee en islamitische organisatie tegen, maar 

kwalitatief zwak is door een tekort aan bekwame docenten en het 

ontbreken van een compleet onderwijssysteem dat de benodigde 

middelen en discipline hanteert. 

 

Om deze lacune te vullen is dit boek geschreven. Het dient als 

handboek voor docenten, studenten van kennis, vaders, moeders 

en verzorgers. 

 

Geen enkel boek kan perfectie naderen. Er bestaat maar één perfect 

en onfeilbaar boek en dat is het Boek van Allah. Al-Muzani zei over 



12 

 

al-Shafi’i dat hij zijn boek al-risāla tachtig keer had uitgelezen en 

elke keer fouten tegenkwam. Daarop zei al-Shafi’i: “Allah heeft bepaald dat geen enkel boek, behalve Zijn Boek, volmaakt kan zijn.” 
Deze waarheid geldt vanzelfsprekend ook voor dit werk. Wat aan 

fouten, vergissingen of tekortkomingen in dit boek te vinden is, is 

het gevolg van mijn eigen tekortschietende ego. Wat erin aan 

kennis, wijsheid en zegen te vinden is, komt van Allah alleen. Ik 

vraag Allah om dit werk van mij te aanvaarden als een 

voortdurende liefdadigheid (ṣadaqa jāriya), en mij de beloning 

ervan te schenken in het hiernamaals. Moge Allah dit boek tot een 

bron van veel goeds maken, en het dienstbaar stellen aan de 

mensheid. Amin!   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

Waarvoor dienen we kennis te vergaren? 

Allah openbaart in de Koran: “Het past de mens niet dat Allah hem het boek, de kennis en het 
begrip van de wetten en de profeetschap heeft gegeven om tegen de mensen te zeggen: ‘Wees aanbidders voor mij in plaats van voor Allah.’ Integendeel, hij zou zeggen: ‘Wees godvruchtige geleerden 
die handelen conform hun kennis, doordat jullie het boek 

onderwijzen en doordat jullie het bestuderen.’”4 

 

In tafsīr al-jalālayn staat het commentaar: “En doordat jullie het 
bestuderen, dus door middel van dat boek, want het nut ervan is dat jullie ernaar handelen.” 

 

De positie van leerders en geleerden is buitengewoon groot in de islam. Allah openbaart: “Het zijn slechts de geleerden onder Zijn dienaren die Allah het meest vrezen.”5 

 

Al-Nasafi vermeldt in tafsīr al-madārik dat Abu Hanifa, ‘Omar ibn ‘Abdilaziz en Ibn Sirin dit vers reciteerden waarbij zij de nadruk 
legden op het nominatief en accusatief, waarbij de vrees (al-

khashya) wordt gezien als een metafoor voor eerbiediging (taʿẓīm). De betekenis wordt dan: “Allah eerbiedigt van Zijn dienaren slechts de geleerden.” Dit duidt op de verheven positie van de geleerden bij 
Allah. 

 

Een ander vaak aangehaald Koranvers over de verheven positie van kennis luidt: “Zeg: Zijn degenen die weten gelijk aan de onwetenden?”6 De context benadrukt de werkelijke kennis die in 

 
4 Koran, 3:79.  
5 Koran, 35:28.  
6 Koran, 39:9. 



14 

 

de Koran en profetische traditie wordt geprezen. Het volledige vers 

luidt: “Is de gehoorzame die een gedeelte van de nacht 
neerknielend en staand in gebed doorbrengt, die het hiernamaals 

vreest en op de genade van zijn Heer hoopt, gelijk aan degenen die dit niet doen? Zeg: ‘Zijn degenen die weten gelijk aan de onwetenden?’ Het zijn slechts de mensen van begrip die er lering uit trekken.”7 

 

We dienen dit vers in zijn volledigheid te begrijpen om de complete 

betekenis te doorgronden. Al-Nasafi schrijft in tafsīr al-madārik dat 

degenen die kennis hebben, degenen zijn die ernaar handelen. Als 

iemand deskundig is in een of meerdere islamitische 

wetenschappen, maar niet handelt conform zijn kennis en de 

voorkeur geeft aan wereldse zaken, kan hij niet gerekend worden 

tot de geleerden die door Allah en de geliefde profeet worden 

geprezen. 

 

Bovendien is de echte geleerde degene die nuttige kennis tot zich 

neemt. Dit is kennis die de ziel spiritueel dichter bij Allah brengt, 

het ego zuivert, goed gedrag als vrucht voortbrengt en stimuleert 

tot het verrichten van goede daden en aanbidding. Over dit onderwerp is een hadith overgeleverd: “De kennis kent twee 
soorten: (1) kennis in het hart, en dat is de nuttige kennis, (2) 

kennis op de tong, en dat is het bewijs van Allah tegen het kind van Adam.”8  

 
7 Koran, 39:9. 
8 In al-sunan van al-Darimi via Hasan al-Basri. Ook ik al-targhīb wa al-
tarhīb van al-Mundhiri met de volgende kanttekening: “Overgeleverd door al-Khatib in al-tārīkh met een ḥasen keten en tevens overgeleverd door Ibn ‘Abdilbarr in het boek al-ʿilm via Hasan al-Basri als mursal met een ṣaḥīḥ keten.” Deze hadith is ḥasen verklaard door al-Suyuti in al-jāmi’ 
al-ṣaghīr. Al-Munawi heeft dit bevestigd in zijn commentaar.  



15 

 

Ook voor de geleerden wordt een onderscheid gemaakt tussen 

goede en slechte geleerden. Ahmad al-Sarhandi bekritiseert het 

probleem van slechte geleerden herhaaldelijk in zijn brieven.9 In 

een van zijn brieven schrijft hij, geparafraseerd: 

 “Liefde en verlangen naar het wereldse is een zwarte vlek op het 
gezicht van de geleerde, zelfs wanneer via hem nuttige zaken voor 

de gemeenschap tot stand komen. Kennis is in zijn geval echter niet 

nuttig. Ook al is er een causaal verband tussen het slagen van de 

islamitische missie en de geleerde, daar kijken wij niet naar, want 

het dienen van de islam kan soms ook door slechteriken worden uitgevoerd, zoals in de hadith staat: ‘Waarlijk, Allah ondersteunt deze religie ook met de boosdoener.’” 

 

Zo iemand is te vergelijken met steen of hout dat brandbaar is en 

nuttig kan zijn voor anderen, maar zelf niets eraan heeft. Sterker 

nog: kennis van slechte geleerden is zelfs schadelijk, want het 

vormt een bewijs tegen hen. Zoals in een andere hadith staat: “Degene die het ergst bestraft wordt op de Dag der Opstanding is een geleerde wiens kennis hem niet heeft gebaat.” 

 

Hoe kan kennis in hun geval niet schadelijk zijn, terwijl zij de meest 

waardevolle kennis bij Allah — islamitische kennis — gebruiken 

om het meest waardeloze bij Allah te verwerven: wereldse zaken 

zoals bezit, status en aanhangers? Onderwijs en het verspreiden 

van kennis zijn alleen nuttig wanneer het puur voor Allah wordt 

gedaan. Geleerden bij wie dit ontbreekt, zijn geleerden van het 

wereldse en de kwaadheid. Zij denken dat zij voortreffelijk zijn en 

waardig om gevolgd te worden, maar in werkelijkheid is dit niet zo. 

Op de Dag der Opstanding zullen zij een grote teleurstelling 

 
9 Zie al-maktūbāt al-rabbāniyya, volume 1, brief 33. 



16 

 

ondervinden, zoals in de Koran staat: “En zij denken dat zij iets 
hebben dat hen baat. Waarlijk, zij zijn leugenaars. Zij werden door 

satan overweldigd door hun gehoorzaamheid aan hem, waarop hij 

hen de gedenking aan Allah deed vergeten. Zij behoren tot de groep 

van satan en zijn zijn volgelingen. Waarlijk, de volgelingen van satan zullen de grootste verliezers zijn!”10 

 

Een van de vromen zag dat satan rustig zat. Toen hij hem hierover vroeg, zei de satan: “Dankzij de slechte geleerden hoef ik niets te doen. Zij vervullen mijn taken.” 

 

Hieruit blijkt hoe slecht en ellendig het is om kennis te vergaren en 

te gebruiken voor wereldse doeleinden zoals geld, bezit, positie, 

beroemdheid en andere waardeloze doelen. Tegenwoordig zijn er 

mensen die kennis verspreiden via internet en sociale media om 

meer likes, views en volgers te krijgen. Dit is een giftige ziekte voor 

het hart. 

 

Wij weten van vrome voorgangers, zoals Sufyan al-Thawri, dat hij 

zijn hadith-lessen stopzette toen hij populair begon te worden. 

Studie en onderwijs moeten puur voor Allah zijn, zoals elke andere 

aanbidding in de islam. Men mag niet studeren of onderwijzen om 

te discussiëren of om een groter publiek te krijgen; dit is zeer 

schadelijk voor de relatie met Allah en funest voor de 

moslimgemeenschap als geheel. 

 

Al-Ghazali verduidelijkt in zijn meesterwerk al-iḥyā hetzelfde punt 

van mijn betoog aan de hand van vijf rolmodellen, die behoren tot 

de grootste geleerden van de moslimnatie. Deze geleerden zijn: 

 

 
10 Koran, 58:18-19. 


