
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Het levenselixer 

van de 

contemporaine 

moslim 

  



  



 

 

 

 

 

 

 

Het levenselixer 

van de 

contemporaine 

moslim 

 
Enes Ulusoy 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schrijver: Enes Ulusoy 

Uitgegeven via: Brave New Books 

Jaar van uitgave: 2026 

ISBN: 9789465385631 

© Enes Ulusoy 

 

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden 

verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd 

gegevensbestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige 

wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen, 

of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke 

toestemming van de auteur.  



 

 

Inhoud 
Voorwoord ............................................................................................................. 5 

Waarom schiep Allah ons?............................................................................... 7 

De redder uit de diepzee van degene die kampt met theodicee .... 14 

Verken jezelf ........................................................................................................ 19 

Contempleer! ....................................................................................................... 24 

Zeven redenen waarom een wetenschapper in God gelooft ........... 41 

Islam, wetenschap en evolutietheorie ...................................................... 46 

Voltooiing van de missie in de weerlegging van de evolutie ........... 52 

Destructie van de ranzige vuilnisproductie tegen de profeet van de 

moslimnatie ......................................................................................................... 71 

De manuscripten van de edele Koran .................................................... 148 

De profetische traditie en de hedendaagse uitdagingen ................ 159 

Felle bliksemschichten op sjiitische geloofsopzichten ................... 183 

Een geschiedenis van antropomorfisme .............................................. 197 

De vier imams, antropomorfisme en de ratio ..................................... 217 

Beteugeling van de bandieten die beweren dat de vrome voorgangers ta’wil absoluut niet toelieten .......................................... 226 

Tasawwuf in het licht van de Koran en Sunna ................................... 236 

Wijsheden en inzichten van al-Haddad ................................................. 259 

Een geschiedenis van filosofisch soefisme .......................................... 295 

Jalal al-Din Rumi: Tussen mystiek en heterodoxie ........................... 312 

Een analyse van sociaal-politieke moslimbewegingen: De retoriek 

van het islamisme ........................................................................................... 323 

Een kritische lezing van Risale-i Nur ..................................................... 329 

Remedie tegen de idioterie over de identiteit van Mahdie ........... 348 



Islam belijden in het Einde der Tijden .................................................. 355 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Voorwoord 

We leven in een tijd die wordt gekenmerkt door verwarring, schijn 

en tegenstrijdige verhalen. In het publieke debat circuleren 

uiteenlopende opvattingen en interpretaties die niet altijd op 

zorgvuldige kennis of evenwichtige analyse zijn gebaseerd. Ook 

binnen de moslimgemeenschap – ongeacht opleidingsniveau – kan 

dit leiden tot misverstanden en een vertekende kijk op actuele 

kwesties. Dit heeft verschillende oorzaken, waaronder sociale 

druk, eenzijdige onderwijskaders, mediabeïnvloeding en 

ideologische bevlogenheid. 

 

Als gevolg hiervan ervaren velen moeite om vraagstukken op het 

gebied van religie, maatschappij, geschiedenis en politiek in hun 

juiste context te plaatsen en met nuance te benaderen. Tegen deze 

achtergrond is dit boek samengesteld. Het beoogt een gids te zijn 

voor de hedendaagse lezer die houvast zoekt te midden van de vele 

verwarringen en vormen van desinformatie van onze tijd. 

 

De weerleggingen en besprekingen in dit werk zijn nadrukkelijk 

gericht op specifieke sociaal-maatschappelijke en historische 

verschijnselen, en zijn niet bedoeld als generaliserende oordelen 

over personen of groepen. Het boek nodigt uit tot reflectie, 

onderscheidingsvermogen en een zorgvuldige lezing van 

ontwikkelingen die onze tijd kenmerken. 

 

In die zin wil dit werk bijdragen aan het versterken van een 

bewuste en evenwichtige islamitische identiteit, en aan het 

ontwikkelen van weerbaarheid tegen twijfel, misleiding en 

ontwrichtende ideeën. Tegelijkertijd is het een pleidooi voor de 

zuivere en tijdloze boodschap van de geliefde profeet Mohammed. 



6 

 

Om die reden richt het boek zich niet uitsluitend tot moslims, maar 

spreekt het ook geïnteresseerde niet-moslimlezers aan die op zoek 

zijn naar inzicht en verdieping. 

 

Geen enkel boek kan perfectie naderen. Er bestaat maar één perfect 

en onfeilbaar boek en dat is het Boek van Allah. Al-Muzani zei over 

al-Shafi’i dat hij zijn boek al-risāla tachtig keer had uitgelezen en 

elke keer fouten tegenkwam. Daarop zei al-Shafi’i: “Allah heeft bepaald dat geen enkel boek, behalve Zijn Boek, volmaakt kan zijn.” 
Deze waarheid geldt vanzelfsprekend ook voor dit werk. Wat aan 

fouten, vergissingen of tekortkomingen in dit boek te vinden is, is 

het gevolg van mijn eigen tekortschietende ego. Wat erin aan 

kennis, wijsheid en zegen te vinden is, komt van Allah alleen. Ik 

vraag Allah om dit werk van mij te aanvaarden als een 

voortdurende liefdadigheid (ṣadaqa jāriya), en mij de beloning 

ervan te schenken in het hiernamaals. Moge Allah dit boek tot een 

bron van veel goeds maken, en het dienstbaar stellen aan de 

mensheid. Amin!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

Waarom schiep Allah ons? 

De vraag waarom Allah ons heeft geschapen, wordt vaak gesteld. 

Allereerst dienen we te begrijpen dat Allah niet alleen de Schepper 

is van alles wat bestaat, maar ook van oorzakelijkheid en 

doelgerichtheid zelf. Daarmee bedoelen we dat Hij niet behoeftig is 

aan een reden of motief. De gestelde vraag impliceert causaliteit, 

maar deze is niet van toepassing op Allah, aangezien Hij ook de Schepper is van het concept “waarom” waarop deze vraag is 
gebaseerd. Bovendien zijn tijd en plaats niet van toepassing op 

Allah, terwijl de vraag zich juist binnen een tijdscontext bevindt. Het woord “schiep” verwijst immers naar een moment in het 
verleden, terwijl Allah Zich niet in de tijd bevindt. Voor Hem 

bestaan geen begrippen als gisteren, vandaag of morgen. 

 

Dit soort vragen heeft dus rechtstreeks betrekking op Allah Zelf. Er 

zijn meerdere overleveringen van de metgezellen waarin wordt 

vermeld dat het verboden is om te speculeren over het wezen van 

Allah Zelf.1 Ook in de Koran wordt hierop gewezen, waar de betekenis luidt: “Stel niets gelijk aan Allah. Voorwaar, Allah weet en jullie weten niet.”2 Samenvattend kan worden gesteld dat deze 

 
1 In al-targhīb al-tarhīb van al-Isfahani, al-tafakkur van Ibn Abi Dunya, al-
ʿaẓama van Abu al-Shaykh, ḥilya al-awliyāʾ van Abu Nu’aym, al-awsaṭ van al-Tabarani, sharḥ uṣūl iʿtiqād ahl al-sunna wa al-jamāʿa van al-Lalaka’i, 
al-asmā wa al-ṣifāt van al-Bayhaqi, al-ʿarsh van Ibn Abi Shayba. De varianten van deze overleveringen bereiken zelfstandig niet de nodige authenticiteitsgraad, maar samen worden ze sterk. Bovendien hebben geleerden zoals al-Sakhawi in al-maqāṣid al-hasana en al-‘Ajluni in kashf 
al-khafāʾ aangegeven dat de betekenis van de overleveringen op waarheid berust. Al-Zarkashi vermeldt in al-tadhkira dat deze overlevering een uitspraak is van de gezegende metgezel ‘Abdullah ibn ‘Abbas.  
2 Koran, 16:74. Voor de weergave van de Nederlandse betekenis van Koranverzen is er gebruikgemaakt van de volgende werken: Heilige 



8 

 

vraag vanuit het perspectief van Allah geen waarde heeft, want Hij 

doet wat Hij wil en wordt daarover niet ter verantwoording 

geroepen. Dit wordt eveneens in de Koran bevestigd met de betekenis: “Hij wordt niet ondervraagd over wat Hij doet, maar zij 
worden ondervraagd.”3 

 

De ware dienaar beseft dit en weerhoudt zichzelf ervan zijn Heer te ondervragen. Degene die zich bezighoudt met vragen als: “Waarom heeft Hij ons geschapen?” of “Waarom beproeft Hij ons?”, 
vergoddelijkt in feite eerst zichzelf en formuleert vanuit die 

houding zijn vragen en bezwaren. Hierop duidt het Koranvers dat in betekenis luidt: “Heb jij degene gezien die zijn eigen begeerte tot god heeft genomen?”4 Dergelijke vragen komen voort uit een 

denkfout waarbij de mens zichzelf positioneert als god, of als 

iemand die inspraak heeft in de absolute heerschappij van Allah. 

Daarnaast wordt een tweede denkfout begaan door Allah te 

plaatsen binnen de kaders van tijd, plaats en causaliteit. 

 

Een ander aspect dat hierbij een rol speelt, is het volgen van de 

eigen begeerten. Zulke mensen verlangen in werkelijkheid naar een 

afgod die hen voortdurend verwent, geruststelt en regels 

voorschrijft die aansluiten bij hun wensen. In de Koran wordt het 

wangedrag van de Joden als voorbeeld aangehaald, waarover wordt vermeld, in betekenis: “Wij sloten een verbond met de 
Kinderen van Israël en zonden hun boodschappers. Telkens 

wanneer een boodschapper tot hen kwam met iets wat zij niet 

begeerden, verwierpen zij een deel en doodden zij een deel.”5 Met 

 
Koran van J. van der Blom; Studie Koran van F. Leemhuis; al-jalālayn van al-Suyuti en al-Mahalli. 
3 Koran, 21:23. 
4 Koran, 25:43. 
5 Koran, 5:70. 



9 

 

andere woorden: men verlangt naar een blinde, dove en stomme 

afgod die onder eigen controle staat. Men wil dat de Koran slechts 

over gemak en voorspoed spreekt, terwijl het leven nu eenmaal niet 

uitsluitend uit rozen bestaat, en daaruit vloeien nog vele andere 

absurditeiten voort. 

 

Het is echter niet verkeerd om te vragen naar de wijsheid achter 

bepaalde zaken. Allah heeft ons immers voldoende kennis en 

richtlijnen gegeven met betrekking tot ons bestaansdoel en onze 

verantwoordelijkheden. Ook heeft Hij ons overvloedige tekenen en 

bewijzen geschonken om Hem te erkennen als de enige ware 

Schepper en de Enige Die het verdient om aanbeden te worden, en 

om de Waarheid te leren kennen en te beleven. Hierdoor blijft er 

geen ruimte over voor speculatie over deze fundamentele kwesties. 

We mogen nooit vergeten dat wij eigendom zijn van Allah en geen 

enkele zeggenschap hebben over Zijn heerschappij. 

 

Een ander noemenswaardig punt met betrekking tot deze vraag is 

dat het vreemd is om eerbetoon, gunst en schenking ter discussie 

te stellen. Daarmee wordt bedoeld dat Allah de mensheid heeft 

geëerd door hen vanuit de duisternis van het niet-bestaan naar het 

licht van het bestaan te brengen, zodat zij de eer krijgen kennis te 

maken met de Absolute Koning. 

 

Wanneer wij vragen naar de wijsheid van ons bestaan, is de Koran 

de enige bron die daar antwoord op geeft. In het licht van de Koran zien we dat Allah openbaart, in betekenis: “Ik heb de jinn en de mens slechts geschapen opdat zij Mij aanbidden.”6 

 

 
6 Koran, 51:56. 



10 

 

Fakhruddin al-Razi schrijft dat de letter lām in het woord ya‘budūn 

niet duidt op redengeving, maar op samenhang, aangezien Allah 

niet behoeftig is aan oorzaken of redenen. De essentie van 

aanbidding bestaat hier uit het gehoorzamen van Zijn bevelen en 

het genadig omgaan met Zijn schepping. Deze twee elementen 

waren aanwezig in de wetgeving van elke profeet. Wat betreft de 

precieze vorm en hoeveelheid van aanbiddingen: deze kunnen niet 

uitsluitend met het verstand worden vastgesteld. Daarom heeft 

Allah ons begunstigd met profeten die deze zaken voor ons hebben 

verduidelijkt. Sommige geleerden hebben aanbidding in dit vers 

ook uitgelegd als het leren kennen van Allah. In dat kader wordt de bekende overlevering genoemd: “Ik was een verborgen schat en wilde gekend worden.”7 

 

Al-Qurtubi vermeldt dat de metgezel ‘Ali dit vers uitlegde met: “Ik schiep de jinn en de mens slechts om hen de aanbidding te bevelen.” 
Het woord ya‘budūn is afgeleid van ‘ibāda en duidt op nederigheid, 

onderwerping en gehoorzaamheid.8 

 

Ibn Kathir schrijft dat Allah ons heeft geschapen om ons te bevelen 

Hem te aanbidden, niet omdat Hij ons nodig heeft. Hij vermeldt ook dat in de eerdere geschriften werd geopenbaard, in betekenis: “O 
kind van Adam, Ik heb jou geschapen om Mij te aanbidden, houd je 

dus niet bezig met nutteloze zaken. Ik heb jouw onderhoud op Mij 

genomen, vermoei jezelf niet. Streef naar Mij en je zult Mij vinden. 

Als je Mij vindt, heb je alles gevonden. Als je Mij mist, mis je alles, 

terwijl Ik jou dierbaarder ben dan al het andere.”9 

 

 
7 Zie mafātīh al-ghayb. 
8 Zie al-jāmiʿ li-aḥkām al-qurʾān. 
9 Zie tafsīr al-qurʾān al-aẓīm. 



11 

 

Abu Hayyan schrijft dat het vers ook kan betekenen dat Allah ons 

geschikt en bekwaam heeft geschapen voor aanbidding door ons te 

voorzien van alle ledematen, gewrichten en middelen die nodig zijn 

om bijvoorbeeld te bidden en te vasten.10 

 

Al-Tabari vermeldt dat de metgezel ‘Abdullah ibn ‘Abbas het vers eveneens uitlegde als: “Ik schiep de jinn en de mens slechts opdat zij, gewillig of ongewillig, de dienaarschap erkennen.” Daarom zien 
we in andere verzen dat ongelovigen in tijden van nood Allah 

aanroepen, maar Hem weer ontkennen zodra zij voorspoed 

ervaren.11 

 

Al-Suyuti schrijft dat onder anderen al-Tabarani, al-Hakim, al-

Bayhaqi en al-Daylami hebben overgeleverd van de metgezel Abu 

al-Darda dat de Boodschapper van Allah zei: “Allah zei: Voorwaar, 
Ik, de jinn en de mens zijn betrokken bij een grootse zaak: Ik schep 

hen en zij aanbidden anderen dan Mij; Ik onderhoud hen en zij 

danken anderen dan Mij.”12 

 

Al-Sha‘rawi verduidelijkt dat Allah verheven is boven 
behoeftigheid aan redenen wanneer deze redenen op Hem 

betrekking zouden hebben. Wanneer de reden echter betrekking 

heeft op de schepping, is daar niets mis mee. De redengeving in het 

vers is bedoeld voor de schepping, aangezien de vruchten en 

voordelen van aanbidding volledig aan de schepping toekomen. De 

aanbidding van de mens vermeerdert Allah niet en zijn zonden 

schaden Hem niet. Aanbidding betekent volgens al-Sha‘rawi dat de 
dienaar zijn Schepper gehoorzaamt in Zijn bevelen en verboden, 

 
10 Zie al-baḥr al-muḥīṭ. 
11 Zie jāmiʿ al-bayān fī tafsīr al-qurʾān. 
12 Zie al-durr al-manthūr. 



12 

 

die betrekking hebben op alle aspecten van het leven en niet slechts 

op rituelen.13 

 

Al-Shinqiti schrijft dat dit vers wordt toegelicht door andere Koranverzen, zoals het vers dat in betekenis luidt: “Hij Die de dood 
en het leven heeft geschapen om jullie te beproeven en te laten zien wie van jullie de beste daden verricht.”14 Dit verduidelijkt dat 

aanbidding inhoudt dat men zijn dienaarschap toont door 

gehoorzaamheid en goede daden. Een beproeving vereist 

vervolgens een afrekening, waarbij de weldoeners worden beloond 

en de boosdoeners worden bestraft, zoals wordt vermeld in een ander vers: “Hij begint de schepping en herhaalt deze, opdat Hij degenen die geloven en goede daden verrichten zal belonen.”15 

 

In een ander vers wordt als wijsheid genoemd dat wij Allah leren kennen: “Allah is Degene Die de zeven hemelen heeft geschapen en 
 

13 Zie khawāṭir al-shaʿrāwi. 
14 Koran, 67:2. 
15 Koran, 10:4. Deze beproeving is in werkelijkheid een immense gunst en genade voor de mensheid. Stel je eens voor dat men tegen je zegt: je 
wordt getoetst; slaag je voor deze toets, dan zal je de rest van je leven 
verkeren in overvloed en gelukzaligheid. Faalt je toets, dan sta je voor een 
groot probleem. Tijdens deze toets mag je hulp vragen en zelfs spieken. De toets is dus buitengewoon eenvoudig. Zou je zo’n toets niet beschouwen als een grote gunst? Zou je haar niet met vreugde en vastberadenheid afleggen, om zo het beloofde geluk voor de rest van je leven te verkrijgen? Dit wereldse leven is vergelijkbaar met zo’n beproeving. De islam is een zo  eenvoudige religie, dat zelfs een kind van zeven jaar haar kan naleven. Allah maakt in meerdere Koranverzen duidelijk dat Hij voor ons geen zwaarte wenst, maar juist vergemakkelijking. Zie onder andere Koran 2:185, 2:286, 4:28 en 5:6. Ook in vele overleveringen wordt benadrukt dat de islam een religie van gemak en mildheid is. Zo staat in al-sunan van al-Darimi dat ‘Omar ibn ‘Awf zei dat hij geen gemeenschap had gezien die milder en eenvoudiger was dan de metgezellen.  



13 

 

evenzo de aarde, Zijn bevel daalt tussen hen neer, opdat jullie weten dat Allah tot alles in staat is en dat Zijn kennis alles omvat.”16 

Hier staat het kennen van Allah centraal, aangezien correcte 

aanbidding voorafgaat aan kennis. Na de beproeving volgt de 

afrekening. Op deze wijze vullen de verzen elkaar aan en wijzen zij 

uiteindelijk in dezelfde richting.17 

 

Ibn Rajab al-Hanbali schrijft dat de mensen zijn geschapen om Allah 

te aanbidden, en dat deze aanbidding uit drie essentiële elementen 

bestaat: vrees, hoop en liefde. Alle drie zijn noodzakelijk en moeten 

in balans zijn. Afwijkingen en innovaties zijn ontstaan door het 

ontbreken of overmatig benadrukken van één van deze elementen. 

Wie slechts één aspect benadrukt, wijkt af van de Waarheid: zoals de Khawarij die alleen vrees benadrukken, de Murji’a die alleen hoop benadrukken, en sommige soefi’s die uitsluitend de nadruk 

leggen op liefde.18 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
16 Koran, 65:12. 
17 Zie āḍwāʾ al-bayān fī tafsīr al-qurʾān. 
18 Zie istinshāq nasīm al-uns, p. 25-26.  



14 

 

De redder uit de diepzee van degene die 

kampt met theodicee 

De vraag waarom er kwaad bestaat in de wereld wordt vaak 

gesteld. Mensen lijden aan honger, armoede en oorlog, en men 

vraagt zich af waarom Allah dit toelaat. Hoe kan Allah volmaakt zijn 

als onrecht en kwaad plaatsvinden? 

 

De begrippen kwaad en onrecht zijn relatieve begrippen. Allah is 

transcendent ten opzichte van de schepping. Hij maakt geen deel 

uit van de schepping, maar is Degene Die haar heeft voortgebracht. 

Goedheid en kwaadheid zijn geen intrinsieke eigenschappen van de 

schepping zelf. Het is Allah Die Zijn schepping onderbrengt onder 

goed of kwaad. Iets is niet kwaad omdat het van oorsprong kwaad 

is, maar omdat de Schepper het als zodanig heeft gekwalificeerd. 

Goed en kwaad zijn dus relatieve eigenschappen en geen op zichzelf 

staande entiteiten. Zij zijn niet inherent verbonden aan een bepaald 

schepsel of verschijnsel. 

 

Zo wordt eerlijkheid als iets goeds beschouwd vanwege externe 

factoren, zoals de voordelen die het oplevert of de beloning die 

ermee gepaard gaat op de Dag des Oordeels. Eerlijkheid wordt niet 

als goed bestempeld omdat het van nature goed zou zijn. Er bestaan 

immers situaties waarin eerlijkheid als iets kwaads kan gelden, 

zoals wanneer een moordenaar vraagt naar het adres van zijn 

beoogde slachtoffer. In dat geval zou het verstrekken van die 

informatie geen deugdzaamheid zijn. Hetzelfde geldt voor 

rechtvaardigheid. Wij beschouwen dit als goed omdat het aan ieder 

zijn recht toekent, maar dit oordeel is gebaseerd op externe 

factoren en staat los van rechtvaardigheid als concept. Het recht dat 

een mens bezit, had net zo goed geen recht kunnen zijn als Allah de 

mens op een andere wijze had geschapen, zonder behoefte aan dat 



15 

 

recht. In dat geval zou het toekennen ervan geen rechtvaardigheid 

zijn en het ontnemen ervan geen onrecht. 

 

Allah is niet verplicht of gedwongen om iets te scheppen, noch om 

het op een bepaalde wijze te scheppen. De discussie over de vraag 

of Allah gebonden zou zijn aan het scheppen van goedheid of het 

vermijden van kwaad is daarom overbodig. Hij is immers Degene 

Die bepaalt wat goedheid is en wat kwaadheid is. In relatie tot Allah 

is de gehele schepping aanvankelijk gelijkwaardig. Het is 

theoretisch mogelijk dat Allah de weldoener niet beloont en de 

boosdoener niet bestraft. Dit kan niet worden verworpen door te 

stellen dat dit in strijd zou zijn met wijsheid, aangezien ook 

wijsheid wordt bepaald door Allah. Wij weten echter dat Allah de 

weldoener zal belonen en de boosdoener zal bestraffen, omdat Hij 

dat Zelf in de Koran heeft bekendgemaakt. 

 

Allah heeft de schepping voortgebracht en ieder schepsel en 

verschijnsel ondergebracht onder goed of kwaad. Zonder 

goddelijke openbaring zou de mens nooit kunnen achterhalen wat 

werkelijk goed of kwaad is. Daarom beschikt de mens niet over een 

zelfstandig en objectief moreel kompas los van goddelijke 

instructies.19 Indien men de goddelijke wetgeving buiten 

 
19 Hiervoor zijn talloze voorbeelden te geven. Nog geen eeuw geleden werd homoseksualiteit door de meerderheid van de Nederlandse samenleving als verwerpelijk beschouwd, terwijl het tegenwoordig juist als iets volkomen normaals wordt gezien. Een ander voorbeeld is de maatschappelijke kijk op pedofilie. Veel mensen ervoeren dit als weerzinwekkend; die houding is tot op heden grotendeels onveranderd, maar het is niet ondenkbaar dat dit in de toekomst door sommigen als normaal zal worden beschouwd. Oordelen over zaken als roken, alcohol, drugs, moord, incest en overspel blijken door de tijd heen sterk te verschillen. Zij zijn vaak arbitrair en uiteenlopend, omdat goed en kwaad niet van nature en onlosmakelijk verbonden zijn met deze handelingen, 



16 

 

beschouwing laat en beweert moreel gedrag uitsluitend op 

menselijke maatstaven te baseren, zal dit onvermijdelijk falen om 

de volgende redenen: 

 

Ten eerste zal moreel gedrag zonder religie afhankelijk zijn van 

omgevingsfactoren en persoonlijke voorkeuren, met name van 

degenen die macht bezitten, waardoor een arbitraire moraal 

ontstaat.  

 

Ten tweede is het onmogelijk dat er universele overeenstemming 

ontstaat over deze moraal, aangezien mensen verschillende 

belangen, percepties en prioriteiten hebben.  

 

Ten derde zal deze moraal niet standhouden, omdat latere 

generaties haar zullen aanpassen aan nieuwe omstandigheden en 

verlangens.  

 

Ten vierde ontbeert een door mensen geconstrueerde moraal 

heiligheid en bindende kracht, waardoor machthebbers of 

intellectuele elites haar eenvoudig kunnen afschaffen of wijzigen. 

 

Daarom is het noodzakelijk dat goed en kwaad door de Schepper 

worden vastgesteld, zodat zij neutraal, stabiel en bindend blijven 

voor iedereen. Goed en kwaad worden door Allah bepaald. Hij is de 

Schepper van alles, ongeacht het feit dat iets na zijn schepping door 

Hem als goed of kwaad wordt geclassificeerd.20 Daarmee staat vast 

dat Allah ook de Schepper is van datgene wat Hij vervolgens als 

 maar worden bepaald door veranderlijke menselijke maatstaven en opvattingen.  
20 Dit staat haaks op de opvatting van de Mu‘tazila. De aanhangers van deze stroming wilden de Schepper verheven achten boven het toeschrijven van het scheppen van het kwade.  



17 

 

kwaad aanduidt. Dit is geen tekortkoming, maar juist een 

volmaaktheid, aangezien het getuigt van Zijn absolute wil en 

soevereiniteit. 

 

Een andere denkfout is de veronderstelling dat onrecht per 

definitie kwaad is en dat Allah daarom geen onrecht zou kunnen 

plegen, bijvoorbeeld door een weldoener te straffen of door 

mensen te beproeven met zaken die zij niet verdiend zouden 

hebben. Als antwoord hierop stellen wij dat onrecht alleen kan 

bestaan wanneer iemand zonder toestemming handelt met het 

eigendom van een ander. Dit is wat Allah onder kwaad heeft 

geschaard. Wat Allah betreft: Hij is de eigenaar van Zijn schepping 

en handelt ermee zoals Hij wil. Dit kan daarom niet als onrecht 

worden aangemerkt. 

 

Deze denkfout ontstaat door Allah te vergelijken met Zijn 

schepping. Bovendien wordt iets als onrecht bestempeld op basis 

van beperkt menselijk begrip en gebrekkige kennis. Indien men het 

volledige plaatje zou overzien, zou men datzelfde niet als onrecht, 

maar als rechtvaardigheid beschouwen. De mens ziet slechts een 

fragment, terwijl Allah met Zijn oneindige kennis het geheel 

overziet. Het is daarom niet aan de zwakke en onwetende mens om 

beproevingen of natuurrampen onmiddellijk als kwaad of onrecht 

te bestempelen. 

 

Daarnaast is het van essentieel belang te erkennen dat Allah 

absolute macht bezit over alle zaken, aangezien Hij de Schepper is. 

Hij handelt in Zijn schepping zoals Hij dat wenst. Dit kan worden 

geïllustreerd met het volgende voorbeeld: een rijke man schenkt 

donaties aan verschillende hulporganisaties, maar niet in gelijke 

mate. Aan de ene organisatie schenkt hij een groot bedrag, aan een 

andere een kleiner bedrag, en aan weer andere organisaties 



18 

 

schenkt hij niets. Niemand heeft het recht hem hierover ter 

verantwoording te roepen, aangezien het zijn eigendom is en hij 

daarmee handelt naar eigen inzicht. 

 

Wanneer de mens het bestaan van God niet erkent, of niet beseft 

dat hij een dienaar en eigendom is van de almachtige Schepper, zal hij het volgende principe uit de Koran niet begrijpen: “Hij wordt 
niet ondervraagd over wat Hij doet, terwijl zij ondervraagd zullen worden.”21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
21 Koran, 21:23. 



19 

 

Verken jezelf Allah openbaart in de Koran, in betekenis: “Ik heb de jinn en de mens geschapen opdat zij Mij aanbidden.”22 Volgens de interpretatie van ‘Abdullah ibn ‘Abbas betekent het laatste gedeelte van dit vers: “… opdat zij Mij leren kennen.” Dit roept de vraag op: 
hoe kan men Allah leren kennen? 

 

Er zijn vele wegen die naar Mekka leiden, en evenzo zijn er talloze 

wegen die leiden tot het kennen van Allah. Eén van deze wegen is 

het kennen van zichzelf. Een bekende uitspraak die velen wel eens hebben gehoord luidt: “Wie zichzelf kent, heeft zijn Heer gekend.” 
Deze uitspraak is geen authentieke hadith die zo is overgeleverd 

van de profeet Mohammed. Er is gezegd dat zij afkomstig is van Yahya ibn Mu‘adh al-Razi, een vrome voorganger. Andere 

geleerden hebben vermeld dat zij behoort tot de wijsheden die aan 

eerdere profeten werden geopenbaard. Wat de herkomst ook moge 

zijn, de betekenis van deze uitspraak is correct, zoals onder meer is 

bevestigd door meesters zoals al-Nawawi, al-Firuzabadi, al-Suyuti 

en anderen.  

 
22 Allah heeft de mens zodanig geschapen dat hij volledig geschikt is voor de aanbidding van Allah. Stel je voor dat de mens uit e e n massief stuk bot zou bestaan, zonder gewrichten of ledematen, en daardoor niet in staat zou zijn om te bewegen. In dat geval zou zelfs het neerknielen voor Allah onmogelijk zijn, laat staan het verrichten van de overige vormen van aanbidding. Sterker nog, het merendeel van de aanbiddingen zou dan niet uitvoerbaar zijn. De geleerden hebben aanbidding namelijk onderverdeeld in tien hoofdgroepen: het gebed, de armenbelasting, het vasten, de bedevaart, het reciteren van de Koran, het gedenken van Allah in elke situatie, het verwerven van toegestane voeding en eigendom, het nakomen van de rechten van moslims, het gebieden van het goede en het verbieden van het kwade, het navolgen van de geliefde profeet Mohammed.  



20 

 

Deze uitspraak is door de geleerden op verschillende manieren 

geïnterpreteerd. Iedere mens die eerlijk is tegenover zichzelf, weet 

dat hij zwak, afhankelijk en behoeftig is. Wanneer men dit over 

zichzelf erkent, kan men het tegenovergestelde bevestigen voor 

Allah: absolute volmaaktheid, onafhankelijkheid en almacht. 

Hierbij dient echter te worden benadrukt dat het de Koran en de 

profetische traditie zijn — in combinatie met het gezonde verstand — die bepalen welke eigenschappen aan Allah kunnen worden 

toegeschreven. Wanneer de mens dit los van openbaring probeert 

vast te stellen, kan hij gemakkelijk dwalen, zoals is gebeurd bij 

bepaalde antropomorfisten. 

 

Al-Ghazali wijst erop dat zulke mensen zich geen volmaaktheid 

kunnen voorstellen zonder lichamelijkheid. Volgens hen moet 

Allah ook lichaamsdelen hebben, omdat Hij niet minder zou zijn 

dan de mens. De oorzaak van deze gedachtegang ligt volgens hem 

in een spirituele ziekte van het hart, namelijk hoogmoed. De mens 

verheft eerst zichzelf tot maatstaf en probeert vervolgens Allah te 

begrijpen volgens dit vermeende ideaal. Al-Ghazali illustreert dit 

met het voorbeeld van een vlieg: als men tegen een vlieg zou zeggen 

dat Allah niet kan vliegen, dan zou de vlieg dit als een tekortkoming 

beschouwen en Allah daarvan willen vrijpleiten, omdat zij zichzelf 

als referentie neemt en denkt dat Allah beter moet zijn dan zij, en 

dus ook beter moet kunnen vliegen. 

 

Het onderzoeken en leren kennen van zichzelf kan de mens 

uiteindelijk tot het kennen van Allah leiden, maar deze zelfkennis 

moet altijd plaatsvinden binnen de kaders van de Koran en de 

profetische traditie. Terugkomend op de verschillende 

interpretaties van de uitspraak: Abu Talib al-Makki stelde dat 

wanneer men zijn eigen eigenschappen leert kennen, men beseft 

dat bepaalde zaken onaangenaam zijn, zoals tegengesproken 



21 

 

worden of kritiek ontvangen. Vanuit dit besef kan men begrijpen 

dat het onbetamelijk is om de voorschriften en oordelen van Allah 

te verwerpen. 

 

Een andere interpretatie, aangehaald door Ahmad ibn ‘Ajiba in zijn 
tafsir en toegeschreven aan ‘Abd al-Salam — de vader van de bekende geleerde ‘Izz al-Din ‘Abd al-‘Aziz — stelt dat met het “zelf” 
in de uitspraak wordt verwezen naar de ziel. Deze ziel wijst volgens 

hem op de goddelijkheid van Allah.23 Deze redenering kent 

meerdere dimensies: 

 

Ten eerste is het menselijke lichaam afhankelijk van iets dat het 

organiseert en in beweging zet, namelijk de ziel. Op dezelfde wijze 

is het universum afhankelijk van Degene Die het ordent en 

bestuurt. 

 

Ten tweede is de ziel die het lichaam bestuurt één; zo is ook Degene 

Die het universum bestuurt één en zonder deelgenoten. Als er 

meerdere goden zouden zijn, zou het universum ten prooi vallen 

aan chaos en wanorde. 

 

Ten derde beweegt het menselijke lichaam overeenkomstig de wil 

van de ziel. Hieruit kan worden afgeleid dat alles in het universum 

eveneens tot stand komt door de wil van één Bestuurder. 

 

 
23 Het uitgangspunt in deze bewijsvoering is dat het universum het grote bewijs (al-ʿālam al-kabīr) vormt voor de eigenschappen van Allah, en dat het menselijke lichaam het kleine bewijs (al-ʿālam al-ṣaghīr) is voor de eigenschappen van Allah. Het menselijke lichaam fungeert daarmee als een soort prototype van het universum. Dit vormt een krachtig en samenhangend model dat het ‘wegdenken’ voor ongelovigen uiterst moeilijk, zo niet onmogelijk, maakt.  



22 

 

Ten vierde is de ziel op de hoogte van alle bewegingen van het 

lichaam. Zo is Allah op de hoogte van alles. 

 

Ten vijfde is de ziel het meest nabij aan het menselijke lichaam. 

Allah is, in spirituele zin — door Zijn kennis en genade — het meest 

nabij aan Zijn schepping. 

 

Ten zesde bestond de ziel vóór het lichaam en blijft zij bestaan na 

het lichaam. Allah bestond zonder begin vóór de schepping en zal 

zonder einde blijven bestaan na de schepping. 

 

Ten zevende is er geen kennis over de hoedanigheid van de ziel. 

Evenzo is Allah vrij van hoedanigheid. 

 

Ten achtste is de ziel niet gebonden aan plaats. Allah is eveneens 

verheven boven plaats, richting en tijd. 

 

Ten negende kan de ziel niet worden waargenomen of aangeraakt. 

Allah is eveneens vrij van zintuiglijke waarneming. 

 

Diep nadenken over zichzelf opent talloze perspectieven waardoor 

men vooruitgang kan boeken in het kennen van Allah.24  

 

Deze weg is echter moeilijk en veeleisend. Sommige geleerden 

hebben zelfs gesteld dat de mens niet in staat is om zichzelf volledig 

te doorgronden. Dit is gebaseerd op het Koranvers waarin Allah 

aangeeft dat de mens slechts weinig kennis heeft ontvangen over 

de ziel. Ook dit vormt een aanwijzing voor de verhevenheid van 

Allah.  

 
24 De ware kunst ligt niet in het veel lezen en studeren, maar in het diep contempleren en zorgvuldig reflecteren.  



23 

 

Eén zaak staat vast: het kennen van Allah kent geen grenzen. De 

Namen en Eigenschappen van Allah vormen voor de mens een 

leidraad in deze grenzeloze oceaan van kennis en verdieping. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 

Contempleer! 

Het menselijke lichaam 

Allah spoort de mens aan om diep na te denken over twee 

fundamentele zaken: de Koran en de schepping. Zo zegt Hij in de Koran, in betekenis: “Bekijken zij de Koran dan niet nauwkeurig?” Over de schepping zegt Hij, in betekenis: “Waarlijk, in de schepping 
van de hemelen en de aarde en in de afwisseling van de nacht en de 

dag zijn tekenen voor mensen van inzicht. Degenen die Allah 

gedenken, terwijl zij staan, zitten of op hun zij liggen, en diep nadenken over de schepping van de hemelen en de aarde.” Hij zegt ook: “Waarlijk, in de hemelen en de aarde zijn tekenen voor de 
gelovigen. En in jullie schepping en in wat Hij heeft verspreid van 

bewegende schepselen zijn tekenen voor een volk dat overtuiging 

bezit. Eveneens in de afwisseling van de nacht en de dag, en de 

voorzieningen die Allah uit de hemel zendt waarmee Hij de aarde 

na haar dood tot leven wekt, en in het draaien van de winden zijn tekenen voor een volk dat begrijpt.” 
 

Deze en vele andere verzen benadrukken dat overpeinzing van de 

schepping leidt tot het besef van een Almachtige en Alwetende 

Schepper die alles met wijsheid heeft ontworpen. Daarom dient de 

moslim de schepping met dezelfde aandacht en reflectie te 

bestuderen als de Koran zelf. 

 

De eenvoudigste route begint bij jezelf. Allah verwijst in de Koran 

herhaaldelijk naar opvallende kenmerken van de mens en het menselijke lichaam. Zo zegt Hij, in betekenis: “Laat de mens zien waarvan hij is geschapen.” En elders: “O mensheid, als jullie de 

opstanding betwijfelen, weet dan dat Wij jullie, stamvader Adam, 

uit aarde hebben geschapen, vervolgens uit mannelijk zaad 

versmolten met een vrouwelijke eicel, daarna uit een bloedklonter, 



25 

 

vervolgens uit een klompje vlees, gedeeltelijk gevormd en 

gedeeltelijk ongevormd, tot verduidelijking voor jullie. Wij bepalen 

wie voor een vastgestelde termijn in de baarmoeder blijft en wie 

vroegtijdig of juist met hoge leeftijd het leven verlaat, totdat dementie optreedt na kennis te hebben genoten.” 
 

Deze verzen komen frequent voor, omdat de schepping van de 

mens een buitengewoon wonder is. Denk aan de samenstelling van 

het sperma: een ogenschijnlijk zwakke, onopvallende vloeistof die, 

zonder bescherming, snel vergaat en bederft. Allah heeft deze 

vloeistof op uiterst precieze wijze beschermd en begeleid door 

smalle en complexe wegen naar de baarmoeder. Mannen en 

vrouwen zijn zodanig geschikt gemaakt dat de zaadcellen veilig de 

eicel bereiken. Zo heeft Allah tevens liefde in het hart van de ouders 

geplaatst, waardoor het voortplantingsinstinct het mensenras doet 

voortbestaan. 

 

Gedurende de embryonale ontwikkeling verandert de vloeistof 

geleidelijk in een bloedklonter, vervolgens in vlees, en uiteindelijk 

worden botten aangelegd. Het lichaam ontstaat uit spieren, botten, 

aders, zenuwen en vlees, allemaal in perfecte harmonie. De botten 

geven stevigheid en structuur; zonder hen zou het lichaam slechts 

een brok vlees zijn. De organen zoals hart, longen, lever, maag, 

darmen en baarmoeder zijn zorgvuldig geplaatst en elk heeft zijn 

eigen functie. Armen en benen zijn van elkaar gescheiden, handen 

en voeten zijn voorzien van vingers en tenen. Alles is zo ontworpen 

dat het functioneel, veilig en harmonieus samenwerkt. 

 

Wanneer men zichzelf observeert, wordt duidelijk hoe Allah vanaf 

het prille begin voor de mens heeft gezorgd. Vanaf het moment in 

de baarmoeder wordt het kind gevoed via de bloedvaten van de 

moeder, beschermd en voorbereid om het licht waar te nemen bij 



26 

 

geboorte, adem te halen, en de wereld te ervaren met een huid die 

geschikt is om aanrakingen te voelen. Ook de moeder wordt 

klaargestoomd om de bevalling veilig te laten verlopen: de 

baarmoeder rekt zich uit, de spieren trekken samen, weeën 

ontstaan en de baby wordt veilig geboren. 

 

Na de geboorte blijft Allah genadevol voor de baby zorgen: de 

moedermelk is precies afgestemd op de behoeften van het kind, 

met de juiste temperatuur, samenstelling van zoetheid en zoutheid, 

en vitamines. De tepels zijn perfect van formaat om het zuigen te 

vergemakkelijken, noch te groot noch te klein. De moeder voelt de 

signalen van haar kind en handelt vanuit genade en liefde, zelfs ten 

koste van haar eigen slaap en voeding. 

 

Wanneer het kind groeit, voorziet Allah in de noodzakelijke 

middelen voor verdere voeding: tanden verschijnen op het juiste 

moment, zodat het kind vast voedsel kan kauwen zonder schade 

toe te brengen aan de moeder. Huilen dient meerdere functies: het 

verwijdert overtollig vocht uit het lichaam, opent aderen en 

bevordert ademhaling. 

 

Kijk opnieuw naar jezelf: de zintuigen zijn zorgvuldig geplaatst in 

het hoofd, de meest geschikte locatie, beschermd tegen schade en 

optimaal voor waarneming. De ogen zijn geplaatst voor zicht, de 

oren voor horen, de neus voor ruiken, de tong voor proeven, de 

handen voor voelen. Ook het innerlijke zintuig, de intuïtie, 

functioneert als aanvullende waarneming. Elk zintuig wordt 

ondersteund door hulpstoffen: licht voor de ogen, lucht voor geluid, 

speeksel voor smaak, en zachte bries voor geur. 

 

Allah heeft het hoofd bovendien versierd met haren als natuurlijke 

bescherming en ornamenten: wenkbrauwen beschermen tegen 



27 

 

zweet, wimpers tegen stof, en het gezicht is verder geornamenteerd 

met baard, lippen en overige haren. Bij vrouwen ontbreekt baard- 

en snorgroei, wat een passende versiering is. 

 

De ogen, oren, neus en mond zijn complex en functioneel 

ontworpen: ogen met verschillende onderdelen en beschermende 

mechanismen, oren met oorschelpen die geluid geleiden, neus met 

dubbele gaten voor continu ademen en ruiken, mond met tanden 

en tong die niet alleen eten vergemakkelijken, maar ook zintuiglijke 

en communicatieve functies vervullen. De lippen beschermen, 

helpen articuleren en bevatten geen botten, waardoor soepele 

beweging mogelijk is. De onderlip kan bewegen, terwijl de bovenlip 

vastzit aan het grotere deel van het hoofd, zodat andere belangrijke 

organen beschermd blijven. 

 

Zo zien we dat het menselijke lichaam een uiting is van 

buitengewone wijsheid en harmonie. Alles is ontworpen met 

precisie, functionaliteit, bescherming en esthetiek, als een levend 

bewijs van de Almachtige Schepper die elk detail heeft voorzien en 

geregeld. 

 

Denk ook aan het geluid dat uit de mond komt via de keel. Dit is in 

wezen lucht die wordt gevormd tot klanken. Met een beperkt aantal 

letters kunnen ontelbare zinnen ontstaan, laat staan de talloze 

talen en dialecten. De mond en zijn onderdelen zijn bij alle mensen 

gelijk geschapen, maar wat eruit komt, kan sterk variëren. Het is 

vergelijkbaar met de aarde: overal hetzelfde, maar met de 

mogelijkheid om verschillende vruchten voort te brengen, elk met eigen kleur, geur en smaak. Allah openbaart hierover: “En tot Zijn 

tekenen behoren de schepping van de hemelen en de aarde, en het 

verschil in jullie talen en huidskleuren. Waarlijk, daarin zijn zeker tekenen voor mensen met kennis.” Hij zegt ook: “En op aarde zijn 



28 

 

gebieden naast elkaar, en tuinen met druivenstokken en ingezaaide 

velden met koren en palmbomen, twee of drie groeiend uit een 

enkele wortelstam of anders, bevloeid met hetzelfde water, maar 

een paar van hen maakten Wij beter dan anderen voor consumptie. 

Waarlijk, in deze zaken zijn er tekenen voor de mensen die begrijpen.” 
 

Observeer de luchtpijp, perfect gevormd om het geluid naar buiten 

te leiden. Kijk naar de tong, lippen en tanden, die samen het geluid 

en de klanken regelen. Ontbreken tanden, dan wordt de articulatie 

direct beïnvloed. Hetzelfde geldt voor de tong en de lippen. Mensen 

bewonderen instrumenten die zij zelf maken, maar vaak overzien 

zij het wonderbaarlijke geluidssysteem van het menselijk lichaam, 

dat veel verfijnder en doelgerichter functioneert dan elk door 

mensenhand vervaardigd instrument. 

 

De handen vervullen een essentiële rol in het dagelijks leven. Zij 

voeren een groot deel van de werkzaamheden uit en worden 

ondersteund door de vingers en armen. De armen zijn lang, zodat 

de handen een groter bereik hebben; de vingers zijn flexibel door 

gewrichten, en de duim is zijdelings geplaatst om grijpen en 

vasthouden te optimaliseren. Allah had de handen ook als platte 

schijven kunnen maken, maar dan zou hun functionaliteit verloren 

zijn gegaan. De nagels dienen niet alleen als sier, maar ook als 

versteviging en bescherming van de vingertoppen. Zelfs het 

krabben om jeuk te verlichten is daarmee mogelijk, zonder de hand 

te beschadigen. 

 

Kijk vervolgens naar het voedsel dat het lichaam binnengaat. Het 

proces is wonderlijk: handen, vingers, nagels, spieren en 

gewrichten zijn allen ontworpen om voedsel op te nemen en te 

verwerken. De mond is de toegangspoort, uitgerust met snij- en 



29 

 

vermaalmiddelen om het voedsel in kleine, hanteerbare stukken te 

breken. Speeksel vergemakkelijkt het malen, waarna het voedsel 

met de tong en het gehemelte naar de slokdarm wordt geleid. Het 

slikken zelf is een complexe coördinatie van spieren en zenuwen 

van de lippen, tong en wangen. Het strottenklepje sluit de luchtpijp 

af zodat voedsel veilig in de slokdarm terechtkomt en niet in de 

longen. 

 

De maag fungeert als opslag en verwerkingseenheid, met een 

bovenste en onderste opening. De bovenste opening laat voedsel 

binnenkomen, de onderste laat enkel door wanneer het 

verteringsproces is voltooid. Maagzuur verwerkt het voedsel zoals 

een kookpot hitte toepast. Vervolgens worden de voedingsstoffen 

via dunne en veilige kanalen naar de organen en ledematen geleid, 

inclusief de uiterste delen van het lichaam zoals nagels en haren. 

Alle vitamines en mineralen bereiken zo hun bestemming. Glorie 

aan de Wijsvolle Schepper der werelden! 

 

Overpeins elk lichaamsdeel zorgvuldig. Het achterwerk en de 

bovenbenen zijn voorzien van extra vlees om het gewicht te dragen 

bij herhaaldelijk zitten. Het zitvlak is subtiel geplaatst, zoals een 

ingenieuze bouwconstructie, en de haren op de binnenzijde van de 

handen ontbreken, zodat aanraken en voelen optimaal 

functioneert. Ook op de lippen, mondholte en voetzolen ontbreken 

haren om dagelijkse activiteiten niet te hinderen. Wie heeft al deze 

ontwerpkeuzes gemaakt voor het welzijn van de mens? 

 

Denk verder aan menselijke eigenschappen zoals onthouden en 

vergeten. Het geheugen is een groot geschenk: zonder geheugen 

zou men niets leren, geen lering trekken uit ervaring, geen kennis 

van vuur, messen of sociale verplichtingen hebben. Men zou 

vrienden, familie en geliefden niet herkennen, en zelfs de terugweg 



30 

 

vergeten. Tegelijkertijd is vergeetachtigheid een genade: zonder 

het vermogen om te vergeten zou het leven overweldigend, 

onaangenaam en zwaar worden. Het geheugen en 

vergeetachtigheid samen vormen een uitgebalanceerde gunst voor 

de mens, zodat herinneren en loslaten in harmonie bestaan, en het 

leven leefbaar en waardevol blijft. 

 

Een ander voorbeeld is schaamte. Als deze eigenschap er niet zou 

zijn, dan zou niemand zijn schulden betalen, geleende spullen 

teruggeven, gasten verwelkomen of trakteren, beloftes nakomen, 

privé lichaamsdelen bedekken en ontucht vermijden. Niemand zou 

andermans rechten respecteren. Een ander voorbeeld is de 

levensdrift. Zonder deze eigenschap zou het menselijke bestaan op 

aarde ophouden. Bovendien is het een genade dat de mens niet 

weet wanneer hij zal sterven. Als men de exacte eindtijd van zijn 

leven zou kennen, zou dit schadelijk kunnen zijn: bij een korte 

levensduur zou men passief en terughoudend worden tegenover 

het leven; bij een lange levensduur zou men verdrinken in lusten 

en zonden, omdat berouw altijd nog mogelijk lijkt. Het niet kennen 

van de sterfdatum is een uiting van goddelijke wijsheid. 

 

Er zijn talloze wijze keuzes gemaakt in de schepping van de mens 

die het verstand overstijgen. Al deze keuzes zijn tekenen van het 

bestaan en de uniekheid van een almachtige en alwetende 

Schepper, wiens namen en eigenschappen via boodschappers en 

profeten tot ons zijn gekomen. Deze Schepper is Allah. 

 

Denk goed na over de twee communicatievormen die de mens van 

Allah heeft gekregen: spreken en schrijven. Welk ander wezen 

beschikt over zulke vaardigheden? Zonder schrift zou een groot 

deel van kennis en berichten verloren gaan. Allah schiep de mens 

en voorzag hem van de middelen om deze vaardigheden uit te 



31 

 

voeren: spieren, gewrichten, polsen, handen en vingers om te 

schrijven; schrijfmateriaal, inkt en papier om zaken vast te leggen; 

een mond, tong, tanden en stembanden om te spreken. Schrift en 

spraak bevatten talloze tekenen, vaak over het hoofd gezien. Met 

een potlood en papier kan de mens kennis, wetenschappen en 

poëzie produceren. Met de tong en stembanden kan een levenloos 

stuk vlees talloze klanken en woorden voortbrengen die het 

verstand versteld doen staan. 

 

De lichamelijke groei van de mens vanaf de geboorte is eveneens 

een wonder. De baby groeit van alle kanten, wordt sterker en 

groter, totdat hij een volmaakt kind en daarna een volwassen mens 

wordt. Gedurende dit proces blijft de oorspronkelijke vorm intact. 

De bouw van de mens verschilt radicaal van andere wezens: hij 

kruipt of sluipt niet, maar loopt rechtop, met het hoofd omhoog, uit 

eerbied voor zijn waardigheid. 

 

Overpeins ook de hoeveelheid van bepaalde ledematen en organen. 

Eén hoofd, één tong, één neus en één geslachtsorgaan volstaan; 

meer zou onpraktisch en onaangenaam zijn. Tweevoudige organen 

zoals ogen, oren, lippen, handen, armen, voeten, benen en borsten 

hebben een duidelijke functie: symmetrische schoonheid, betere 

prestaties en optimale communicatie. Eén oog of één hand volstaat 

niet voor volledige functionaliteit; twee lippen maken spreken, 

proeven, kussen en sluiten van de mond mogelijk. Viervoudige 

organen zoals enkels en oogleden hebben eveneens duidelijke 

functies: de enkels verbinden voeten en benen soepel, de oogleden 

beschermen de ogen en zorgen voor rust en schoonheid. 

 

De natuur kan nooit de complexiteit en nuances van het menselijk 

lichaam evenaren. Twee mensen zijn nooit identiek; dit in 

tegenstelling tot veel dieren, zoals schapen, kamelen en vogels, die 



32 

 

nauwelijks van elkaar te onderscheiden zijn. Het unieke van 

mensen, zoals vingerafdrukken, stemmen en smaken, is een 

goddelijke wijsheid die communicatie, omgang en 

rechtvaardigheid mogelijk maakt. Zonder deze verschillen zou 

chaos heersen; mensen zouden hun eigen gezinsleden, 

compagnons en crediteuren niet herkennen, wat misbruik door 

boosdoeners zou vergemakkelijken. 

 

Vraag een naturalist of atheïst: wie heeft deze nuances en 

verschillen geschapen? Is dat de natuur of toeval? Hoe kon zoveel 

harmonie en complexiteit uit niets ontstaan? 

 

Het menselijke lichaam symboliseert het universum: alle organen 

hebben een eigen functie, die samen cruciaal is voor het leven. 

Evenzo functioneren zon, maan, oceanen, bossen en bomen in 

harmonie voor het voortbestaan van de mens. Elke mens heeft een 

rol: boeren, herders, smeden, docenten, artsen, bouwvakkers, enz. 

Dit duidt op een complex, harmonieus systeem, ontworpen door de 

unieke en alwetende Schepper. Elk klein en groot onderdeel draagt 

bij aan dit systeem; dit vereist absolute kennis en almacht. 

 

Het universum kan vergeleken worden met een geavanceerd huis: 

de hemelen vormen het dak, de aarde de grond, de zon, maan en 

sterren de lampen, de oceanen en rivieren de badkamer, de winden 

de ramen en ventilatie, dieren en planten het voedsel, kleding en 

bedienden, en de mens is de gastheer. Zoals dit huis niet uit zichzelf 

kan ontstaan, is het ook absurd om te denken dat het universum 

spontaan of uit niets is ontstaan. 

 

De hemelen 

Overpeins de schepping van de hemelen en keer regelmatig terug 

naar hun pracht. Ze behoren tot de grootste tekenen van Allah. Ze 



33 

 

zijn immens wijd en hoog, zonder pilaren van onder of 

verbindingen van boven om stand te houden. Denk ook aan de 

perfecte harmonie en schoonheid van de hemelen: geen gat, barst, 

kromte of kreukel is aanwezig. Let op hun kleur, die behoort tot de 

mooiste kleuren en het meest geschikt is voor de gezondheid van 

het oog. Sterker nog, mensen met oogproblemen werd door artsen 

aangeraden om regelmatig naar de hemelkleur te staren of te kijken 

naar een groene beker gevuld met water. Zo zie je hoe Allah de 

perfecte kleur heeft gegeven aan de hemelen, volledig compatibel 

met het menselijke oog. Mensen kijken namelijk voortdurend, 

bewust of onbewust, naar de hemel. Daarom is de kleur ervan wijs 

gekozen boven alle andere kleuren. Stel je eens voor dat de 

hemelen paars, donkerblauw of zwart zouden zijn: dit zou de mens 

tot een permanente somberheid brengen. Nog veel meer wijsheden 

kunnen worden opgesomd met betrekking tot deze kleur van de 

hemelen. 

 

Als Allah in staat is een complex lichaam van de mens uit een 

druppel te vormen, hoe groot en hoog zijn dan de hemelen met alle 

sterren, planeten en onbekende objecten? Alleen Allah weet 

waarmee de hemelen gevuld zijn. Als de hemelen vergeleken 

worden met oceanen, is alles wat onder hen ligt slechts een druppel 

water. De hemelen zijn een enorm schepsel en een prachtig 

kunstwerk van Allah. Daarom worden de hemelen in bijna elk 

hoofdstuk van de Koran genoemd en zweert Allah er herhaaldelijk 

bij: het is een groot teken dat wij erover moeten contempleren. 

 

Alle hemellichamen bewegen in harmonie. Sterren bewegen met 

honderdduizenden kilometers per uur en zouden frontaal kunnen 

botsen met andere hemellichamen, maar ze volgen allen de banen 

die Allah heeft vastgesteld. Sommige sterren bewegen in paren of 

groepen, andere alleen. Ook de stelsels waarin ze zich bevinden 



34 

 

bewegen in verschillende richtingen, soms contrasterend met 

elkaar. Vraag aan naturalisten en atheïsten: welke natuur kon dit 

complexe, raadselachtige systeem bedenken en in stand houden? 

 

Let ook op de zon en de maan: hun opkomst en ondergang maken 

het bijhouden van de tijd mogelijk. De maan verandert van vorm 

gedurende de dagen, terwijl de zon de seizoenen en het weer 

beïnvloedt. Alle componenten werken als onderdelen van een 

complexe machine: dag en nacht vervullen hun doelen perfect. De 

seizoenen zijn zo ingedeeld dat de overgang tussen winter, lente, 

zomer en herfst geleidelijk verloopt. Zonder deze overgangen zou 

het leven op aarde zwaar verstoord worden. Stel je voor dat het 

hele jaar zomer was: de voordelen van de winter zouden verloren 

gaan. Als het hele jaar winter of herfst was, zouden de voordelen 

van lente en zomer ontbreken. 

 

In de winter warmt de aarde in haar kern op, waardoor de 

grondstoffen voor planten en gewassen beschikbaar komen, terwijl 

de buitenkant koud blijft. Zo ontstaan wolken, regen, sneeuw en 

ijzel, die het leven op aarde in stand houden. In de lente komen de 

voorbereide stoffen vrij, planten en bomen bloeien, dieren planten 

zich voort en de natuur komt opnieuw tot leven. In de zomer wordt 

de lucht zwaar en scherp; de binnenkant van de aarde en bergen 

koelen af, terwijl de buitenkant verhit wordt. De spijsvertering past 

zich aan deze seizoenswisselingen aan: wintervoedsel wordt in de 

zomer anders verteerd dan in de winter. De herfst en lente 

functioneren als overgangsfasen tussen de extreme hitte en kou, 

waardoor schade aan het leven op aarde wordt beperkt. 

 

Kijk goed naar de zonneschijn: zij bestrijkt de aarde geleidelijk. Als 

de zon op één plek zou blijven, zouden grote delen van de aarde 

permanent dag hebben, terwijl andere permanent nacht zouden 



35 

 

kennen, waardoor het leven onmogelijk wordt. De zon beweegt van 

oost naar west, zodat de aarde geleidelijk verwarmd en verlicht 

wordt. Zo leven mensen in een gezonde, gestructureerde 

tijdsindeling. Zonder dag en nacht zou leven onmogelijk zijn: werk, 

rust en recreatie zouden onmogelijk worden, en dieren en planten 

zouden vergaan. De afwisseling van hitte en kou zorgt voor een 

aangename leefomgeving. Nacht en dag demonstreren 

herhaaldelijk dood en wederopstanding aan de mens, als een 

oefening voor de Dag des Oordeels. 

 

Ook de duur van dag en nacht bevat wijsheden. Een etmaal bestaat 

uit vierentwintig uur, verdeeld over dag en nacht. De lengte van de 

dagen en nachten varieert door het jaar, wat de temperatuur 

balanceert en profijt biedt aan levende wezens. Hoewel de nacht 

donker is, is het nooit absoluut donker dankzij maan en sterren, 

zodat dieren zich kunnen bewegen wanneer nodig. Het licht van de 

maan en de sterren ondersteunt het leven zelfs in het midden van 

de duisternis. Dit is slechts één van de talloze tekenen van de 

wijsheid en genade van Allah! 

 

De aarde 

Ook de aarde behoort tot een van de grootste tekenen voor het 

bestaan van Allah. Ze is onderhevig gemaakt aan de mens, zodat 

veilig op haar geleefd kan worden. Alle gewassen en vruchten zijn 

erin geplaatst, er zijn bergen en wegen aangelegd. De levenden 

bevinden zich erop en de doden erin. Denk goed na over de 

stabiliteit van de aarde. Als deze niet stabiel was, zou bouwen en 

rustig leven onmogelijk zijn. Denk aan aardbevingen en de 

gevolgen daarvan voor het leven. De aarde is zacht en droog, maar 

gematigd. Te zacht, en niets kan erop vestigen; te droog, en er kan 

niets gezaaid of geoogst worden. Ze is niet zo hard als steen, noch 

zo zacht als klei, maar in perfecte toestand om het voortbestaan van 



36 

 

de levenden mogelijk te maken. De aarde bevat alle elementen die 

de levende wezens nodig hebben, zoals zand, steen, grond en aarde. 

Bovendien is ze wijd en groot genoeg voor de hele mensheid om 

erop te leven. 

 

De aarde geeft haar vruchten na de regen, terwijl ze daarvoor dood 

en stil was. Voorheen was ze koud en bewegingloos. Na het 

druppelen van regen begint het leven te ontwaken en verschijnt de 

meest kleurrijke en geurrijke flora in verschillende vormen en 

omvang, waarvan mensen op talloze manieren profiteren. Er zitten 

ook veel wijsheden in de manier waarop regen ontstaat en 

neerdaalt: het komt van boven, omdat dit het meest nuttig is voor 

de schepping. Als de regen uit een andere richting zou komen, 

zouden vele schepsels de gunsten ervan ontberen. Wolken vallen 

niet als één geheel, want dat zou levensgevaarlijk zijn voor de 

levenden en grote schade veroorzaken in steden. Regen valt in 

kleine druppels, met een fijne snelheid en gewicht, en in precies de 

benodigde hoeveelheid. Continu of teveel regen zou het leven 

onmogelijk maken: dieren en gewassen zouden verderven en 

overstromingen zouden alles verwoesten. 

 

De bergen zijn ook tekenen van Allah. Ze dienen als pilaren om 

aardbevingen te verminderen. De stoffen die uit bergen en hun 

omgeving gewonnen worden, zijn nuttig voor de mensheid: 

sieraden, gereedschappen, instrumenten, wapens en 

vervoermiddelen. Zonder leiding van Allah zouden mensen hier 

geen nut van kunnen hebben. Watervallen, stromende rivieren en 

zuiver water afkomstig van bergen dienen als belangrijke bronnen 

voor een gezond leven. De vorm van bergen is ook bijzonder: 

zouden ze volledig recht zijn, dan zou klimmen veel moeilijker zijn, 

en zonlicht en lucht zouden beperkt worden. Zo zijn er honderden 

bijzonderheden en voordelen van bergen op te sommen. 



37 

 

 

Denk ook aan de wind: hoe ze wolken stuwt en de aarde ventileert. 

Zonder wind zou de lucht vervuild raken en zou het mensenleven 

onmogelijk zijn. Dit is een grote genade van Allah. 

 

De zee 

Als Allah de zeeën niet zou begrenzen, zou alles verdrinken in de 

dieptes van de oceanen. De zeeën zitten vol unieke dieren en 

planten, talloze soorten, waar mensen van profiteren als voedsel of 

voor sieraden. Bovendien zorgen de zeeën ervoor dat grote 

schepen veilig kunnen varen en niet zinken, terwijl andere 

voorwerpen uiteindelijk verdwijnen in de dieptes. Die enorme 

schepen blijven veilig varen op het transparante, vloeibare water. 

 

De dierenwereld 

Allah heeft de dieren onderworpen aan de mens. Ze zijn gereed om 

ons van dienst te zijn met hun vaardigheden, eigenschappen en 

zelfs met hun vlees en botten. De dieren zijn verdeeld in 

verschillende soorten en elk dier heeft zijn eigen unieke 

eigenschappen en gereedschappen om te overleven. Bovendien 

hebben ze een functie en werken ze voor een bepaald doel. Elk dier 

heeft een unieke kleur, vorm, grootte, vacht, bek, tanden, klauwen, 

poten en andere onderdelen waarmee ze op verschillende 

manieren kunnen functioneren. Sommige dieren zijn snel en licht, 

terwijl andere zwaar en traag zijn. Sommige leven alleen in water, 

andere alleen op het land, en weer anderen kunnen in beide 

domeinen leven. Ook de voortplanting is divers: sommige dieren 

leggen eieren, terwijl andere hun jongen baren zonder 

tussenkomst van iets. 

 

Kijk naar de wonderbaarlijkheid van bijen. Ze hebben een harig 

lichaam met gele en zwarte strepen, bestaande uit drie delen: kop, 



38 

 

borst en achterlijf. Ze hebben zes poten, vier vleugels en vijf ogen. 

De bij ruikt met haar voelsprieten boven op haar kop. Ze werken 

met de zorgvuldigheid van een deskundige chemicus en leggen 

honderden kilometers af. In de zomer vliegt een bij tot wel 30 keer 

per dag uit, en per vlucht bezoekt ze gemiddeld 100 bloemen. Dit 

betekent dat een bij op één dag wel 3.000 bloemen bezoekt! Voor 

een halve kilogram honing zijn 6 miljoen bloemen nodig. 

 

Andere voorbeelden zijn mieren. Ze bouwen enorme koloniën door 

samen te werken en zichzelf soms op te offeren. Ze kunnen hun 

eigen bruggen bouwen en communiceren met elkaar. Ze hebben 

een perfect navigatiesysteem en weten altijd hun weg te vinden. 

Wanneer ze worden aangevallen, verlaten ze de plek. Recent is 

ontdekt dat verwonde mieren door andere mieren behandeld 

worden: ze likken de wond om te helen. Dit zijn slechts enkele van 

de talloze wonderen in de mierenwereld. 

 

Een bijzonder insect zijn de beerdiertjes. Deze microscopische 

wezens leven overal op aarde en hebben nauwelijks water nodig. 

Ze zijn slechts een halve millimeter lang en hebben klauwen. 

Beerdiertjes zijn extreem taai: bevriezen, bestoken, koken of 

pletten onder enorme druk overleven ze allemaal. Wanneer ze 

uitdrogen, krimpen ze tot een klein bundeltje en zwellen weer op 

wanneer ze nat worden, alsof er niets gebeurd is, zelfs jaren later. 

 

Vogelspinnen, ook wel tarantula genoemd, zijn grote spinnen, soms 

zo groot als een etensbord. Ze maken geen web om hun prooi te 

vangen, maar jagen op grote insecten, kikkers en muizen. Hun acht 

harige poten bevatten zintuigen om de lichtste trillingen van hun 

prooi waar te nemen. Ze gebruiken hun achterpoten om irriterende 

haartjes van hun lijf te schrapen en deze in het gezicht van hun 


