










omnia mutantur, 
nihil interit

alles verandert, 
niets gaat teloor

Ovidius, Metamorfosen, boek 15:165



M
eta

m
o

r
fo

sen



Onder redactie van
Francesca Cappelletti
Frits Scholten

metamorfosen
Ovidius en  
de kunsten

Rijks museum





		I NHOUD

	 11	 Voorwoord
		  Francesca Cappelletti en Taco Dibbits

	 14	 Ovidius’ Metamorfosen nu
		  Frits Scholten

	 24	� Ze richt haar blik op hun horens
		  De kunst van het vertellen  
		  in Ovidius’ Metamorfosen
		  Bart Ramakers

	 46	� Een reis door de natuur  
en het universum

		�  Godinnen, heldinnen en nimfen  
in de Metamorfosen

		  Francesca Cappelletti

	 62	 Bernini, lezer van de Metamorfosen
		  Lucia Simonato

	 74	� Metamorfose als schepping,  
schepping als metamorfose

		  Frits Scholten

	 90	 De kunst van de Metamorfosen
		�  Erotisch leven en rouwklacht  

in Ovidius’ gedicht
		  Claudia Cieri Via

		  Ovidius en de kunsten
	106	 Apollo, de dichter en zijn werk 
	 118	 Chaos & schepping 
	134	 Venus, Amor en de kracht van liefde
	140	 Arachne: weefster van verhalen 
	 152	 Apollo en Daphne 
	 172	 Diana en Actaeon 
	176	 Jupiters liefdes: Europa
	188	 Jupiters liefdes: Danaë
	192	 Jupiters liefdes: Leda
	206	 Jupiters liefdes: de amori van Correggio
	212	 Pluto en Proserpina
	222	 Medusa en Perseus
	230	 Perseus en Phineus
	238	 Invidia
	240	 Pygmalion
	250	 Narcissus
	262	 Vertumnus: veranderende gezichten 
	284	 Hermaphroditus
	286	 Apollo en Marsyas: de bevrijding van de ziel 
	290	 Kunst als metamorfose 

		  Nawerk
	320	 Werken in de tentoonstelling
	324	 Bibliografie
	350	 Bruikleengevers
	351	 Dankwoord
	 	 Over de auteurs
	 	 Fotoverantwoording

Binnenzijde flappen	 �Wie is wie in de Metamorfosen?  Ella Campbell en Belle Röling





11

Voorwoord 

Sommige tentoonstellingsthema’s wachten geduldig op 
het moment dat een museum ze opmerkt. Ovidius’ Meta­
morfosen is er zo een: het onderwerp hing al in de lucht 
toen we, op een ochtend in februari 2023 in Amsterdam, 
de mogelijkheden voor samenwerking tussen de Galleria 
Borghese en het Rijksmuseum verkenden. Ovidius bleek 
bij onze beide instellingen een lang gekoesterde wens en 
dus was de keuze snel gemaakt.

De Galleria Borghese is de schepping van de visionaire 
kerkvorst, verzamelaar en mecenas kardinaal Scipione 
Borghese, terwijl het Rijksmuseum de ‘nationale schat­
kamer’ is, voortgekomen uit een burgerinitiatief. De insti­
tuten hebben de nadruk op de ‘eigen’ kunst van de 17de 
eeuw in hun collecties gemeen: de theatrale Italiaanse 
barok in Rome – met Bernini’s virtuoze beeldengroepen 
als spil van de collectie – en de ingetogen en realistische 
variant van de Hollandse burgerij in Amsterdam, rondom 
de meesterwerken van Rembrandt en Vermeer. Die ver­
schillende achtergronden hebben geleid tot een geweldig 
resultaat in de vorm van een ambitieuze tentoonstelling 
met kunstwerken van het allerhoogste kaliber, die eeuwen 
omspannen en zich dwars door de media heen bewegen 
en zo volledig recht doen aan Ovidius als grote inspirator 
van de kunsten. 

Het onderwerp ‘de Metamorfosen in de kunst’ is meer 
dan logisch, gezien de enorme invloed die het Latijnse 
gedicht heeft uitgeoefend op de westerse cultuur (en dat 
nog steeds doet). Sinds de eerste gedrukte editie van 
Ovidius’ meesterwerk het licht zag in het Italiaans, in Vene­
tië in 1497, maakten de talrijke verhalen over de gedaante­
wisselingen van goden en mensen hun opmars in de kunst 
van Italië en de rest van Europa. Honderd jaar later had 
zijn klassieke meesterwerk ook de Nederlanden ruim­
schoots veroverd – zozeer zelfs dat Karel van Mander in 
zijn Schilder-Boeck uit 1604 de Metamorfosen kon typeren 
als ‘een bijbel voor kunstenaars’. 

Ovidius’ mythen over de ontmoetingen tussen goden, 
mensen en de natuur, en de daaruit voortvloeiende ge­
daantewisselingen, spreken nog onverminderd tot onze 
verbeelding, hoewel ze ruim tweeduizend jaar geleden zijn 
geschreven in een taal die niet meer levend is. Dat komt 
omdat ze zo beeldend, fantasierijk, zo veelomvattend en 
vooral zo universeel menselijk zijn. De verhalen bieden niet 
alleen verklaringen voor kosmische fenomenen – hemel, 
aarde, de loop van de seizoenen en de hemellichamen –, 
het zijn ook vertellingen over de condition humaine, over 
onze angsten en passies, vreugdes en verdriet, jaloezie, 
wraak, lust en pijn. Veel van Ovidius’ mythen beschrijven 
het mysterie van de aanraking door het goddelijke: alles­
overstijgende momenten die met enorme intensiteit en 
emotie gepaard gaan, zoals dat ook gebeurt in de ma­
gische bezieling van de dode materie bij het maken van 
grootse kunstwerken. Kortom, de Metamorfosen zijn van 
alle tijden, van iedereen, en Ovidius is misschien wel ac­
tueler dan ooit.

We danken iedereen die aan de totstandkoming van dit 
fantastische project heeft bijgedragen, onder wie de vele 
bruikleengevers die ons initiatief met zo veel vertrouwen 
en enthousiasme hebben begroet, en in het bijzonder ook 
onze genereuze sponsoren: The Bennink Foundation/
Rijksmuseum Fonds, Blockbusterfonds, Rijksmuseum Inter­
national Circle, Rijksmuseum Patronen en het Nederlands 
Ministerie van Onderwijs, Cultuur en Wetenschap in Ams­
terdam, en Intesa Sanpaolo – Gallerie d'Italia en Webuild 
in Rome.

Tentoonstellingen zijn efemere gebeurtenissen en zelfs 
de lijvige catalogi die ze begeleiden, hebben niet het 
eeuwig leven. Maar we hopen dat iets van de ziel van ons 
samenwerkingsproject zal voortbestaan en nieuwe ideeën, 
nieuwe kunstwerken en nieuwe emoties zal voortbrengen. 
Want, om Ovidius het laatste woord te geven: alles ver­
andert, maar niets gaat teloor.

Francesca Cappelletti
Directeur Galleria Borghese

Taco Dibbits
Hoofddirecteur Rijksmuseum





13



Ovidius’ Metamorfosen nu 

Frits Scholten

Zelfbewust, nu zijn taak erop zit, laat de Romeinse dichter Ovidius (43 v.Chr.–17 n.Chr.) in 
de slotstrofen van zijn Metamorfosen zijn lezers weten dat de dag weliswaar de onzekere loop 
van zijn leven zal beëindigen, maar dat zijn naam niet zal sterven. Integendeel, beroemd leef 
ik voort tot in de eeuwen der eeuwen.1 De dichter is ruim tweeduizend jaar dood – zelfs een 
betrouwbaar portret van hem is niet bewaard, al suggereert zijn bijnaam Naso een fors 
geschapen neus2 – maar hij leeft voort in zijn naam en zijn verzen. Hij (of zijn ziel) is 
getransformeerd tot zijn oeuvre als een omgekeerde incarnatie: het vlees is woord geworden. 
Niet toevallig is het slotwoord van zijn gedicht vivam, ik leef. Toch wist Ovidius, net als iedere 
sterveling, één ding zeker: op een dag zou hij het leven laten – de meest radicale en definitieve 
metamorfose die een mens kan ondergaan. Hij laat dat in het magistrale vijftiende en laatste 
boek van de Metamorfosen verwoorden door de wijsgeer Pythagoras – een van de alter ego’s 
in het epos van de dichter3 – die vanuit grote hoogte op de mensheid neerkijkt: 

Opgetogen passeer ik sterren, opgetogen verlaat ik 
de logge aarde, reis op een wolk, sta op Atlas’ stevige schouders,
zie van verre de mensheid overal zwerven op zoek naar
verstandelijke verklaring, en de dood angstig vrezen.4

Met een kataskopische blik, die herinnert aan Cicero’s droom van Scipio, ziet Pythagoras 
vanaf een wolk of berg neer op de verwarde, bange en onzekere mensheid. Zelden werd la con­
dition humaine, het menselijk tekort, treffender onder woorden gebracht.5 Alleen al vanwege 
die universele natuurwet – iedereen is sterfelijk en het menselijk bestaan is noodlottig – is 
Ovidius’ epische dichtwerk over gedaantewisselingen en veranderingen na ruim tweeduizend 
jaar nog steeds actueel. Het levenspad, dat onherroepelijk naar de dood leidt, werd door de 
dichter, nog altijd bij monde van Pythagoras, uitvoerig beschreven, ingeleid door een 
beschouwing over tijd en beweging:

Op de wereld is niets wat stabiel is.
Alles verstroomt en krijgt al zwervend vorm en gestalte.
Ook de tijd zelf glijdt voort in permanente beweging,
niets anders dan een rivier. Een rivier kan niet stilstaan
en evenmin een voortijlend uur. Zoals een golf door een golf
wordt voortgedreven, dezelfde komt, wordt geduwd, duwt de vorige,
zo vluchten en volgen tegelijk de tijden, steeds zijn er nieuwe,
want wat eerder geweest is, is voorbij, er vindt plaats
wat niet is geweest, en ieder tijdstip vernieuwt zich.6

Deze niet-aflatende stroom van verandering weerspiegelt zich in de vele gedaantewisselingen 
die Ovidius beschrijft. Collectief, als deel van het kosmische, biologische systeem, zijn ze 
eeuwigdurend. Goden zijn bovendien bij machte om moeiteloos individuele transformaties 
te veroorzaken en op te heffen – illustratief zijn de talrijke vermommingen van Jupiter – maar 
de mens heeft zijn lot, in welke gedaante dan ook, slechts te dragen tot de dood erop volgt. 
Ovidius beschrijft dat door het kosmisch perspectief – het wisselen van dag en nacht en de 
cyclus van de seizoenen, dat logisch eindigt met de bejaarde grijsaard Winter – te verschuiven 
naar de nietige, sterfelijke mens:



15
1	�� Luciano Garbati, Medusa with the Head of Perseus (Medusa met het hoofd van Perseus), 2008.  

Brons, h. 225 cm. New York City, Collect Pond Park, 2020. MWTH Project



Ze richt haar blik  
op hun horens

De kunst van het vertellen  
in Ovidius’ Metamorfosen

Bart Ramakers

In de Metamorfosen verhaalt Ovidius (43 v.Chr.–17 n.Chr.) over gedaanten in nieuwe vormen 
veranderd […] tot aan mijn tijd vanaf het begin van de wereld  1 – Ovidius’ tijd welteverstaan, rond 
het begin van onze jaartelling, tijdens de regering van keizer Augustus (64 v.Chr.–14 n.Chr.), 
dezelfde heerser aan wie hij zijn werk in het vijftiende en laatste boek opdraagt. Het is een 
geschiedenis van de kosmos, van zowel het onder- als het bovenmaanse, en van de bewoners 
daarvan: goden, halfgoden en nimfen, stervelingen, monsters en dieren. Het is een geschiedenis 
van voortdurende verandering en transformatie, van metamorfose dus, een geschiedenis 
waarvan Ovidius in zijn werk de oorzaken impliceert.2 Die geschiedenis wordt bepaald door 
relaties en confrontaties op de levensgebieden die er kennelijk het meest toe doen: liefde en 
seks – die vooral – maar ook huwelijk, voortplanting, opvoeding, levensonderhoud, sociale 
omgang, vermaak en – niet te vergeten – de creatieve kunsten. Meer dan uit natuurlijke wet
matigheden verklaart Ovidius wat daar gebeurt uit het door drift gedreven gedrag van die 
veelheid aan wezens die hemel, aarde en onderwereld bevolken en aan wie niets menselijks 
– of dierlijks – vreemd blijkt te zijn. En het zijn veeleer ondeugden dan deugden waardoor 
ze gedreven worden: wellust, machtswellust ook, jaloezie, overmoed, boosheid, enzovoort. 

Ovidius schreef de Metamorfosen in dactylische hexameters, de traditionele versvorm 
voor een epos, maar we treffen er ook sporen van andere genres in aan.3 Anders dan 
bijvoorbeeld de Aeneis van Vergilius (70 v.Chr.–19 v.Chr.) bevat de Metamorfosen niet één 
lang verhaal, maar een schier onafzienbare reeks verhalen over een bijna eindeloze serie 
mythologische figuren, verhalen die letterlijk van transformaties aan elkaar hangen – een 
carmen perpetuum.4 Vandaar ook die meervoudige titel. Meer dan alleen als mythografie,5 een 
who’s who van de antieke godenwereld,6 is de Metamorfosen eeuwenlang, tot op de dag van 
vandaag, gelezen als bron van, en model voor, nieuwe transformaties, van bewerkingen in 
woord en beeld van al die daden en lotgevallen die Ovidius beschrijft, in het bijzonder van 
de metamorfosen die zijn personages veroorzaken of ondergaan. 

Een ervaring van copia, van een overvloed aan personages, gebeurtenissen en beelden 
is wat de auteur bij zijn lezers wil oproepen, inclusief verwondering over – en bewondering 
voor – zijn vermogen die ervaring met literaire middelen te evoceren. Wanneer we gefascineerd 
raken door kunstwerken die verhalen uit de Metamorfosen verbeelden, is dat mede te danken 
aan de manier waarop Ovidius de verbeelding van de makers ervan door zijn manier van 
vertellen, door zijn woordkeuze en stijl, wist te stimuleren.7 Kunstenaars letten vanzelfsprekend 
op de beeldtraditie, op hoe collega’s voor hen die verhalen weergaven. Evengoed ontwikkelden 
zij eigen, originele ideeën voor de representatie ervan. Maar voor zover zij zich oriënteerden 
op die verhalen zelf, zullen zij zich bewust of onbewust ook door Ovidius’ vertelkunst hebben 
laten inspireren. 

Er komen in het werk zoveel transformaties voor – meer dan tweehonderdvijftig8 – dat 
het onbegonnen werk is die allemaal te bespreken. Ik zal mij tot enkele verhalen beperken. 
Omdat er mij verder veel aan gelegen is Ovidius’ vertelkunst te illustreren, zal ik geregeld uit 
de Metamorfosen citeren.9 Het gaat er mij vooral om te laten zien hoe beeldend, hoe ekfrastisch 



25

1	 �Giuseppe Cesari, Diana en Actaeon, 1602–1603. Olieverf op koper, 50 × 69 cm.  
Boedapest, Szépművészeti Múzeum, inv.nr. 508



Na deze woorden kan hij slechts nog gesis uitbrengen.33 Daarop wil ook zijn vrouw Harmonia 
in een slang veranderen:

‘Goden, 
waarom hebben jullie niet ook mij in een slang veranderd?’ 
Dat zei ze en hij likte het gezicht van zijn echtgenote, 
kroop op haar dierbare schoot alsof hij haar herkende, 
liefkoosde haar en zocht haar hals zoals hij gewoon was.
[…] 
Plotseling zijn er twee slangen die samen kronkelend kruipen 
tot ze zich in de naburige bossen hebben verborgen.34

Cadmus kruipt op haar schoot en liefkoost haar alsof hij nog een mannelijke mens is.  
En ook als slangen blijven hij en zijn vrouw onafscheidelijk [afb. 2].

Alles verandert, niets gaat teloor
Het principe dat aan de Metamorfosen als geheel en aan de eigenlijke transformaties in het 
bijzonder ten grondslag ligt, verwoordt Ovidius opmerkelijk genoeg pas aan het eind van het 
werk, bij monde van Pythagoras:

Alles verandert, niets gaat teloor. De levensgeest zwerft 
van daar naar hier, van hier naar daar, neemt bezit van lichamen 
die hij maar wil, en verhuist van wilde dieren naar mensen, 
van ons naar dieren en gaat op geen moment verloren. 
Zoals kneedbare was tot nieuwe gedaanten gevormd wordt, 
niet blijft zoals hij was en niet dezelfde vormen 
bewaart maar toch dezelfde is, zo leer ik dat de ziel 
altijd dezelfde is maar verhuist naar diverse gedaanten.35

2	 �Crispijn II van de Passe, Harmonia en Cadmus, ca. 1636–1670. Gravure, 169 × 230 mm. Amsterdam, Rijksmuseum,  
inv.nr. RP-P-2014-34-35; bruikleen van de Rijksakademie van Beeldende Kunsten, Amsterdam



29

B
ar

t 
R

am
ak

er
s

Ze
 r

ic
ht

 h
aa

r 
bl

ik
 o

p 
hu

n 
ho

re
ns

H
er

 E
ye

s 
Fe

ll 
up

on
 T

he
ir

 H
or

ns
 

Lo
 s

gu
ar

do
 c

ad
e 

su
lle

 c
or

na

Ovidius zelf heeft het nergens over reïncarnatie 
of zielsverhuizing. Wat bij transformatie behouden 
blijft, zijn steeds een of meer fysieke, maar ook 
gedragsmatige en situationele – men zou ook 
kunnen zeggen: ecologische of ecokritische – ken
merken die de getransformeerde deelt met het 
organische of anorganische materiaal waarin hij 
of zij getransformeerd wordt.36 Uit wat hij Pytha
goras verder nog laat vertellen, blijkt dat Ovidius 
de schepping, de natuur, het bestaan, het gedrag 
van dieren – vooral dat van mensen – ziet in ter
men van voortdurende verandering, van procrea
tie, regeneratie, revitalisatie en daarmee samen
hangende begrippen als beweging en ontwikkeling, 
van dynamiek dus.37 Hij begint zijn werk niet voor 
niets met twee transformatieverhalen waarin het 
leven (her)begint: dat over de schepping en de 
zondvloed.38

Die bestendige dynamiek vinden we overal 
in de Metamorfosen terug, op verschillende niveaus 
en op allerlei manieren, met inbegrip van de wijze 
waarop Ovidius de verhalen vertelt en aan elkaar 
rijgt. Het begint al bij de totstandkoming van  
het werk zelf, dat hij gedeeltelijk uit bestaande 
verhalen en motieven heeft samengesteld en 
bewerkt met de nodige toevoegingen van eigen 
vinding. Sommige verhalen lijken bewerkingen 
– wederom transformaties dus – van andere.39 Wat 
de vertelwijze betreft maakt Ovidius veelvuldig 

gebruik van inbedding, waarbij hij een vertelling omkadert met een of meer andere verhalen. 
In zowel de literatuur als de beeldende kunst noemt men dit procedé mise en abyme.40 Dat 
verschaft de verhalen een complexe gelaagdheid van vertelsituaties en -perspectieven. Daar 
komt nog bij dat Ovidius die ingebedde verhalen niet allemaal zelf vertelt, als auctoriale of 
alwetende verteller, maar dat regelmatig door ‘hulpvertellers’ laat doen.41

Ook similes worden gekenmerkt door transformatie. Iets wordt namelijk weergegeven 
en begrepen in termen van iets anders.42 De werking ervan is te vergelijken met die van 
metaforen, in het bijzonder met metonymieën.43 Bij de mentale verwerking daarvan is er 
sprake van wat conceptuele vermenging wordt genoemd,44 waarbij de elementen van wat 
vergeleken wordt (het doeldomein of tenor) en de elementen van datgene waarmee dat 
vergeleken wordt (het brondomein of vehicle) geïntegreerd worden. Die integratie vloeit voort 
uit de gemeenschappelijke basis van beide, uit datgene waarin ze overeenstemmen (de ground). 
Metaforen stimuleren de verbeelding: ze brengen gedachtelijke transformaties op gang. Ovidius 
gebruikt ze vooral om metamorfosen en andere bewegingen te beschrijven. Dat levert zodoende 
dubbele transformaties op, waarbij de ene verandering wordt uitgedrukt in termen van de 
andere. De oplettende lezer zal het voorbeeld van zo’n simile in het voorgaande citaat niet zijn 
ontgaan: ‘Zoals kneedbare was tot nieuwe gedaanten gevormd wordt’.

De meeste transformaties bestaan zoals gezegd uit veranderingen van het ene organische 
wezen in het andere, of het versteent of sterft af. We komen daarnaast gevallen tegen van 
gedaantewisseling of vermomming (door goden vooral), van ‘omwolking’, verkleuring, 
verwatering, vervluchtiging, verstrengeling, verblinding, bedwelming, vergiftiging, van 
‘versterring’, vergoddelijking en zoiets als ‘vereilanding’, van bevalling, veroudering en 
verjonging, en van gruwelijke varianten als villing, slachting, verbranding, zelfvertering en 
zelfs ‘vervoedering’. Daarnaast is er sprake van dynamiek in de vorm van reizen (landreizen, 

3	 �Karel van Mander, Uyt-leggingh over  
de Metamorphosis, of Herschepping van  
P. Ovidius Naso, Amsterdam 1662, titelpagina. 
Amsterdam, Allard Pierson, Universiteit  
van Amsterdam, OK_77_69



Zelden gebruikt Ovidius een hoog
dravende vergelijking – een vrouw 
zo mooi als een marmeren beeld in 
dit geval – zonder de persoon te ridi
culiseren wiens gevoel met behulp 
van die vergelijking beschreven 
wordt.131 Zodoende wordt dat gevoel 
licht bespot. Perseus is namelijk zo 
overdonderd door de aanblik van 
Andromeda, dat hij bijna vergeet 
zijn vleugels te bewegen.132 Diezelfde 
milde spot met een vleugje humor 
komen we tegen in de beschrijving 
van Io nadat Jupiter haar heeft ver
anderd in een koe om zijn voorge
nomen overspel met haar te ver
bergen voor Juno [afb. 9].133 Hij doet 
dat in het volgende tussenwerpsel of 
parenthesis, waarvan we er overigens 
veel tegenkomen in de Metamorfosen: 
‘Ook als rund was ze mooi’.134 Om 
het effect te kunnen waarderen cite
ren we de hele zin:

Jupiter had haar [Juno’s] komst voorzien en de gestalte 
van Inachus’ dochter in een glanzende koe veranderd. 
Ook als rund was ze mooi. Tegen haar zin bewonderde Juno 
het uiterlijk van de koe en alsof ze de waarheid niet kende, 
vroeg ze naar de eigenaars, de herkomst, de kudde.135

Juno speelt het spel mee, doet alsof zij niets doorheeft, en draagt zodoende bij aan het komische 
gehalte van de scène, die zo uit een situationele komedie afkomstig zou kunnen zijn.136 

Het meisje wordt bang, ziet om
Er is één kunst waarvan Ovidius in de Metamorfosen gedetailleerd de techniek beschrijft: die 
van het weven. Dat doet hij in een passage – men zou opnieuw van een ekfrasis kunnen 
spreken – die eindigt met de zin: Ook vlechten ze buigzaam gouddraad in de geweven stof en in 
het weefsel worden oude verhalen uitgesponnen.137 Weven dus als een vorm van beeldend vertellen 
met een verhaallijn van gouddraad. Zo doet Ovidius dat ook, mede door de ingenieuze wijze 
waarop hij het ene verhaal verbindt met, of inbedt in, het andere.138 De bewuste passage komt 
voor in het verhaal over de weefwedstrijd tussen de weefster Arachne en de godin Minerva.139 
Dat gaat ook weer over kunst en kunstbeoefening. Van beide weefwerken vermeldt Ovidius 
wat erop te zien is. Op het hare heeft Arachne 21 situaties in beeld gebracht waarin een god 
– Jupiter maar liefst negen keer, maar ook Neptunus, Apollo, Bacchus en Saturnus – zich in 
verschillende gedaanten opdringt aan nimfen en zich aan hen vergrijpt:140 Aan alle personages 
en plaatsen gaf zij hun eigen aanblik.141 Die personages en plaatsen beschrijft hij verder niet. 
Hij noemt alleen dader, slachtoffer en gekozen transformatie, behalve in het geval van de 
eerste, die van Jupiter tot stier, in welke gedaante hij Europa ontvoert [afb. 10]:

Arachne weefde Europa, die door een stierengestalte 
wordt misleid; je zou denken een echte stier. Een echt zeevlak! 
Zij leek naar het land dat ze had verlaten haar blik te richten, 
haar vriendinnen te roepen en uit vrees om door aangolvend water 
te worden geraakt haar voeten angstig terug te trekken.142

10	 �Plateelbakkerij De Grieksche A, Delft, Schotel met de ontvoering van Europa,  
ca. 1715–1722. Keramiek, ø 40 cm. Amsterdam, Rijksmuseum, inv.nr.  
BK-NM-12400-286; schenking van de erven van de heer J.F. Loudon, Den Haag 



41

11	 �Maarten van Heemskerck, Vulcanus, Venus en Mars, ca. 1540. Olieverf op paneel, 96 × 99 cm.  
Wenen, Kunsthistorisches Museum, Gemäldegalerie, inv.nr. 6395; legaat dr. Oswald Kutschera-Woborsky, 1922



Bernini, lezer van  
de Metamorfosen

Lucia Simonato

‘De vroegere kardinaal-nepoten van de pausen ontvingen van de genoemde cavaliere Bernini 
De ontvoering van Proserpina en andere voorstellingen naar Ovidius’.1 Dit stond in een brief 
die in oktober 1626 vanuit Rome naar het hof van Este werd gestuurd. Naast de expliciete 
vermelding van dit beeldhouwwerk uit 1621–1622, dat zich destijds in de Villa Ludovisi bevond 
(om begin 20ste eeuw naar de Galleria Borghese te verhuizen), werd in dezelfde brief ook 
verwezen naar het meesterwerk Apollo en Daphne (1622–1625), dat al een jaar na zijn voltooiing 
te bewonderen was in de villa van kardinaal Scipione Borghese (1577–1633) op de heuvel 
Pincio.2 Een waar mirakel van marmer, ontstaan uit een intensieve dialoog van de beeldhouwer 
met de verzen van de Romeinse schrijver die verder ging dan het beslissende moment van 
de wonderbaarlijke metamorfose die in marmer was vereeuwigd.3 Dat blijkt al uit de centrale 
rol die de beeldhouwer toekende aan Daphnes haren. Ovidius gebruikte ze als zichtbaar en 
levendig teken van het verlangen van de nimf, een van de gezellinnen van Diana, naar vrijheid: 
onverzorgd en ongekamd, nog vóór ze wegvlucht voor Apollo.4 Tijdens de achtervolging 
waaien haar haren, die tegelijkertijd haar grootste kwetsbaarheid zijn, door een lichte bries 
naar achteren,5 zodat Daphnes schoonheid nog meer wordt benadrukt. De god bevindt zich 
inmiddels vlak achter haar, is zo dichtbij dat hij in haar haren hijgt die los over haar nek 
vallen.6 Dit is in Bernini’s beeldengroep magistraal uitgebeeld als het ultieme teken van gevaar 
dat haar ertoe dwingt om niet toe te geven en te smeken om de vreselijke gedaanteverwisseling. 

De kunstenaar vereeuwigde in het marmer de tegengestelde gevoelens die staan te 
lezen op de gezichten van de twee ongelukkigen in de achtervolging: de hoop van Apollo en 
de angst van Daphne [afb. 1].7 Ze zijn zich kennelijk nog niet bewust van de wonderbaarlijke 
metamorfose die zich al aan het voltrekken is. Juist hierin lijkt Bernini de oorspronkelijke 
tekst bijna letterlijk te volgen: haar armen groeien uit tot takken en haar blonde haren waaieren 
uit in groene bladeren,8 terwijl haar snelle voet vast blijft zitten aan de grond en zich onbeweeglijk 
wortelt.9 De beeldhouwer stopt vlak voordat de transformatie is voltooid [afb. 2], zodat de 
laatste sporen van het lieflijke gezicht van het meisje nog zichtbaar zijn, maar toont wel het 
ovidiaanse gebaar van Apollo’s hand (in de Borghese-groep de linker, in de Latijnse verzen 
de rechter): gelegd op de boomstam voelt hij haar hart onder de nieuwe schorslaag kloppen.10 De 
marmeren hand van de god beroert precies de plek waarop het omhoog groeiende deel van 
de boom op het punt staat om de buik van de nimf te bedekken, daar waar de schors dunner 
is en nog niet helemaal verhard door de zich voltrekkende transformatie, zodat hij de laatste 
klop van het onstuimige hart van zijn geliefde nog kan voelen [afb. 3]. Waarschijnlijk bevond 
zich in Bernini’s bibliotheek een exemplaar van de beroemde Italiaanse vertaling van de 
Metamorfosen van Giovanni Andrea dell’Anguillara (ca. 1517–ca. 1570) uit 159811 en gebruikte 
hij die als toegang tot Ovidius’ epos. In die specifieke passage lijkt Bernini, die volgens tijd
genoten ‘verstand had van de schone letteren en van spitsvondige motto’s en woordspel die 
de ziel beroerden’,12 een minstens zo verfijnde exegeet te zijn dan die vertaler,13 haast alsof 
hij zijn interpretatie nog heeft aangevuld met andere vertalingen van dezelfde verzen die nog 
dichter bij het origineel stonden. Wellicht heeft hij zelfs direct de Latijnse tekst geraadpleegd, 
met hulp van een belezen vriend uit de entourage van kardinaal Scipione Borghese.

Ondanks de verleiding die andere, eigentijdse teksten, zoals het pastorale gedicht 
Daphne (1616) van Giovan Battista Marino (1569–1625),14 op hem konden hebben uitgeoefend, 
gaf Bernini voor deze ambitieuze beeldengroep, die zo cruciaal zou blijken voor zijn carrière, 
misschien wel de voorkeur aan een persoonlijke, open confrontatie met de klassieke poëzie, 



63

1	 Gian Lorenzo Bernini, Apollo en Daphne, 1622–1625 (detail). Marmer, h. 243 cm. Rome, Galleria Borghese, inv.nr. CV 



conventie) haar kuisheid was verloren. Ondanks de talloze beschikbare culturele verwijzingen29 
koos Bernini ervoor om hier binnen de toen al traditionele iconografie van een schaking te 
blijven – een vrouwelijke figuur met haar armen in de lucht – en bleef hij, neem ik aan, vol 
vertrouwen dicht bij Ovidius’ verzen. Zo bracht hij het afschuwelijkste moment van de lange 
reeks gewelddaden in beeld: het punt waarop de inmiddels wanhopige Proserpina, met één 
hand nog geheven naar het licht en de aardse wereld, niet alleen wordt geschaakt door de 
woeste en onstuitbare Pluto, maar bovendien naar de onderwereld wordt gesleurd, waar ze 
wordt opgewacht door de driekoppige hellehond Cerberus.30 Na haar gordel staat ze nu op 
het punt om ook haar gewaad te verliezen, dat door die gordel bijeen werd gehouden; in de 
beeldengroep lijkt het al van haar lichaam af te glijden.

Deze haast ‘filologisch-ovidiaanse’ interpretatie van het beeld werd gecompliceerd 
door een moraliserende ingreep van Maffeo Barberini (1568–1644), de latere paus Urbanus VIII. 
Hij schreef het distichon dat al in 1623 op het (nu verloren gegane) voetstuk van het marmeren 
kunstwerk was aangebracht: Quisquis humi pronus flores legis inspice saevi/ me Ditis ad domum 
rapi (Wie je ook bent, die voorovergebogen bloemen plukt/ zie hoe ik door de wrede Dis 
[Pluto] naar zijn huis word meegesleurd).31 In deze versregels, die zeker ouder zijn dan 
Bernini’s creatie, richt Proserpina zich rechtstreeks tot degene die bukt om bloemen te plukken 
(net als zijzelf voordat het geweld plaatsvond), dus tot degene die niets merkte en niet zag 
dat de woeste Pluto haar naar zijn verblijf sleepte. Rudolf Preimesberger constateerde al 
terecht dat Barberini’s verwijzing naar de bloemen het decorum (oftewel de gepaste context) 
vormde voor de plaatsing van Bernini’s beeldengroep in de villa van de kardinaal met haar 
weelderige tuinen.32 In een eerder tweeregelig vers dat de kardinaal over dezelfde mythe 
schreef, lag de nadruk juist op de zonnestralen, die het meisje werden afgenomen (orbatam 
solis radiis me respisce), toen ze werd meegesleurd in Pluto’s duistere grot (dirum specum).33 
Maffeo’s distichon was duidelijk noch het oorspronkelijke programma van het werk, en 
evenmin een beknopte literaire beschrijving van het beeld zelf, maar door de toevoeging ervan 

4a, b	� Gian Lorenzo Bernini, De ontvoering van Proserpina,  
1621–1622. Marmer, h. 255 cm. Rome, Galleria Borghese,  
inv.nr. CCLXVIII



67

Lu
ci

a 
Si

m
on

at
o

B
er

ni
ni

, l
ez

er
 v

an
 d

e 
M

et
am

or
fo

se
n

B
er

ni
ni

, R
ea

de
r 

of
 t

he
 M

et
am

or
ph

os
es

B
er

ni
ni

, l
et

to
re

 d
el

le
 M

et
am

or
fo

si

aan de sokkel kreeg de kijker toch het idee dat er een andere scène van de gebeurtenis was 
afgebeeld: niet de toegang tot de onderwereld, maar de locus amoenus, de lieflijke plek waar 
Proserpina door de god was geschaakt en die ook uitgebreid was beschreven door Ovidius.34 
Volgens Bernini’s tijdgenoten kregen de Metamorfosen hierdoor een minder centrale positie 
in zijn creatie en in het dramatische karakter ervan.

Bij nader inzien wordt de notie van Bernini als lezer van Ovidius juist gecompliceerd 
doordat de dialoog tussen beeldhouwer en dichter weinig wordt besproken, zelfs amper in 
17de-eeuwse getuigenissen. Tijdens zijn verblijf in Parijs citeerde Bernini in zijn gesprekken 
met Paul Fréart de Chantelou nooit uit de Metamorfosen. Wat De ontvoering van Proserpina 
in de Villa Ludovisi betreft: de auteurs die er tijdens Bernini’s leven over schrijven, noemen 
Ovidius niet als bron, maar Claudianus.35 Ook reppen zijn vroege biografen (Filippo Baldinucci 
en Bernini’s zoon Domenico) bij Apollo en Daphne met geen woord over Ovidius,36 en dat 
geldt eveneens voor de eerste duiders van de beeldengroep in 17de-eeuwse beschrijvingen 
van de Villa Borghese: als bron voor dit werk gaven zij wederom de voorkeur aan een (ander) 
distichon dat kardinaal Barberini op het beeld schreef en dat zich ook nu nog op het voetstuk 
van Apollo en Daphne bevindt.37 Aangezien Bernini zelf, vlak na zijn aankomst in Parijs, vertelde 
hoe kardinaal Barberini Apollo en Daphne met zijn poëtische verzen had ‘gemoraliseerd’,38 
lijkt deze zwijgzaamheid uiteindelijk zijn eigen idee te zijn geweest. De beeldhouwer wilde 
verdoezelen dat hij bij zijn Apollo en Daphne het moment had uitgebeeld waarop hij zich het 
meest had laten inspireren door Giovan Battista Marino en diens ‘filologisch-ovidiaanse’ 
poëtica.39 Zelfs al voordat Marino’s werk L’Adone (1623) in 1627 op de Index liborum prohi­
bitorum was geplaatst, de lijst van door de kerk verboden boeken, had de wijdverbreide 
afkeuring van de dichter al invloed gehad op hoe in Rome naar de canon van de klassieke 
dichters werd gekeken: die moest worden herschreven vanuit een anti-mariniaans standpunt. 
Reeds in 1622, toen de moraliserende verzen van Maffeo Barberini op de sokkel van De 

ontvoering van Proserpina werden aangebracht, 
bekritiseerde Agostino Mascardi, later een van de 
belangrijkste literatoren in de entourage van paus 
Urbanus VIII, de moderne dichters die naar de 
lauwerkrans streefden ‘terwijl men in hun werk 
niets anders zag dan de Metamorfosen van Ovidius 
naar Anguillara’s vertaling in de landstaal’.40 

Deze veroordeling, die zich voornamelijk 
richtte op de wellustige inhoud van de verhalen 
van zowel Ovidius als Marino, liet Bernini toch 
voldoende vrijheid – ook tijdens het pontificaat 
van Urbanus VIII – in de uitbeelding van fan
tastische figuren, zoals de Triton voor de fontein 
op de Piazza Barberini in Rome [afb. 5]. Hoewel 
de eerste biografen van Bernini het beeld aan
duidden als ‘Glaucus’,41 gaat het ook hier om een 
beeld dat is voortgekomen uit Bernini’s grondige 
kennis van de ovidiaanse verzen over de caeruleum 
Tritona, de zeeblauwe Triton.42 Hij staat midden 
in de zee en blaast op de ‘holle, klankrijke, ge
draaid-concave schelp’.43 Deze half man, half vis 
heeft in de Metamorfosen de taak om de golven en 
de rivieren terug te roepen na de zondvloed die 
was veroorzaakt door Neptunus. Deze passage is 
waarschijnlijk met grote aandacht gelezen door 
Bernini, die omstreeks deze tijd een komedie 
met allerlei scenografische trucs produceerde over 
de overstroming van de Tiber.44 De ovidiaanse 

5	� Gian Lorenzo Bernini en werkplaats,  
Triton-fontein, 1642–1643. Rome,  
Piazza Barberini 









Bokaal met Orpheus en  
acht andere voorstellingen 
van verhalen uit  
de Metamorfosen

Georg I Lotter 
werkzaam 1618–1661 of  

Georg II Lotter  
werkzaam 1651–1670

 ca. 1650

Literatuur
Weinhold 2000, pp. 28–31, afb. 9, 10, en nr. 2

Noten
1	 Metamorfosen, boek 11:1–2.
2	 Metamorfosen, boek 1:21–75.
3	 Metamorfosen, boek 1:76–88.
4	 Metamorfosen, boek 1:89–112.
5	 Metamorfosen, boek 1:113–124.
6	 Metamorfosen, boek 1:125–150.
7	 Metamorfosen, boek 1:151–165.
8	 Metamorfosen, boek 1:166–261.
9	 Metamorfosen, boek 1:262–312.
10	Metamorfosen, boek 10:106–142.
11	 The Metropolitan Museum of Art, New York,  
inv.nr. 2020.400a, b.
12	Czihak 1891, p. 64 en afb. 3.
13	 ‘Ich hab ein Igel im Bauch: der musz 
geschwummen haben’.
14	Johann Fischart, Affentheurlich Naupen­
geheurliche Geschichtklitterung, s.l. 1590, p. 160. 

[3a]  Detail van de binnenzijde van de cuppa

De vormgeving van deze geëmailleerde gouden bokaal uit Augsburg is gebaseerd 
op een enorme naturalistische boom die op een eilandje in zee staat. Op de 
robuuste, geknotte stam van de boom rust de ovale cuppa of kelk. De decoratie 
van dit luxe drinkgerei is vrijwel geheel gewijd aan scènes uit Ovidius’ Meta­
morfosen. Zo zit op het eiland, tegen de sculpturaal uitgevoerde boomstam, de 
dichter-zanger-musicus Orpheus, die met zijn lier en snarenspel de natuur be­
tovert: vissen, slangen, allerlei vogels en zeemeerminnen raken in vervoering 
door zijn muziek.1 Op de buiten- en binnenzijde van de kelk bevinden zich acht 
opeenvolgende scènes, ontleend aan het begin van Ovidius’ gedicht, die betrek­
king hebben op het ontstaan van de kosmos uit chaos. Aan de buitenkant zien 
we de schepping van hemel en aarde,2 het ontstaan van de mensheid,3 de ‘para­
dijselijke’ Gouden tijd,4 en de Zilveren tijd, waarin de seizoenen regeerden en de 
mensen in grotten woonden.5 Binnen toont de kelk het Bronzen en IJzeren tijd­
perk, toen gewin en geweld het leven van de mens gingen beheersen,6 voorts de 
strijd der Giganten, die de hemel wilden veroveren,7 gevolgd door de vergadering 
der goden,8 en tot slot de Zondvloed, die de hele aarde overspoelde.9 De scènes 
worden van elkaar gescheiden door cipressen, die volgens Ovidius voortkwamen 
uit de jongeling Cyparissus, die in een boom veranderde.10 Het lijkt erop dat het 
eiland waarop Orpheus zit uit de watermassa van de grote vloed tevoorschijn 
is gekomen en het leven zich heeft hervat. Zo bezien biedt de bokaal een cy­
clisch beeld van de kosmos: aarde, water en lucht, verenigd door Ovidius’ ver­
halen over het ontstaan van het Al en de mensheid. Een vergelijkbare geëmail­
leerde Orpheus-bokaal bevindt zich in New York, maar die is samengesteld uit 
onderdelen van verschillende herkomst.11

Om de scènes aan de binnenzijde van de kelk goed te lezen, moet de bokaal 
eigenlijk eerst worden leeggedronken – de decoratie eindigt toepasselijk met de 
Zondvloed – en ondersteboven gehouden. Dan bolt de binnenzijde als een hemel­
gewelf, met midden in de wolkenmassa een heldere opening waarin een egel 
zweeft [afb. 3a]. Is dit raadselachtige motief misschien een amusant woordspel, 
verwijzend naar het gebruik van de bokaal als drinkbeker? Een Igel (egel) was 
een in de 17de eeuw gangbaar type bierglas in bokaalvorm. Het ermee samen­
hangende werkwoord egeln betekende ‘tuimelen’, ‘zwalken als een dronkenlap’.12 
Dat sluit aan bij een uitdrukking in Johann Fischarts satirische Affentheurlich 
Naupengeheurliche Geschichtklitterung (1590), een vrije bewerking van Rabelais’ 
Gargantua (1535). Daar vinden we in het achtste hoofdstuk, een dronkenmans­
litanie over de ‘geneugten’ van overmatig eten en zuipen, de zin: ‘Ik heb een egel 
in de buik, die moet gezwommen hebben’.13 Het impliceert dat zuipen een pijnlijk 
volle maag verlicht.14 Mogelijk bevat deze luxe bokaal, naast serieuze Ovidius-
vertellingen, dus een verholen aanmoediging tot drinken.

11
1

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Fr
it

s 
Sc

ho
lt

en
       3

Ap
ol

lo
, d

e 
di

ch
te

r 
en

 z
ijn

 w
er

k 
Ap

ol
lo

, t
he

 P
oe

t 
an

d 
H

is
 W

or
k

Ap
ol

lo
, i

l p
oe

ta
 e

 la
 s

ua
 o

pe
ra

 cat.





Frontispice voor  
Antonio Tempesta,  
Metamorphoseon sive  
Transformationum

Antonio Tempesta 
ca. 1555–1630 
toegeschreven

1606–1620

Literatuur
Baldinucci 1808, pp. 79–89; Bartsch XVII, 1920,  
p. 85, nr. 638; Henkel 1930; Alpers 1971, pp. 78–101; 
Buffa 1983; Trapp 1995; Bury 1998, pp. 189–205; 
Leuschner 2005; Leesberg 2018; Bohnert 2022

Noten
1	 Vertaling van het opschrift: ‘Het Meta­
morphoseon of de Gedaantewisselingen van 
Ovidius, in koper gegraveerd door de Florentijn 
Antonio Tempesta en nu voor het eerst in een 
exquise luxe-editie uitgegeven door Pieter de 
Jode te Antwerpen, om de gunst te verwerven 
van schilders en oudheidkundigen.’ 
2	 Bartsch XVII, 1920, p. 151, nr. 687. 
3	 Ovidius 2022, pp. 726, 727 (boek 15:878–879).
4	 Baldinucci 1808, p. 86. 

Met deze weelderige gravure opent het Metamorphoseon van Antonio Tempesta 
uit 1606, een serie van 150 etsen met voorstellingen naar het gedicht van Ovidius. 
De serie en de maker, de uitgever en het doel ervan worden vermeld in de tekst 
op de sokkel, die het grootste deel van het beeld in beslag neemt.1 Aan weerszijden 
daarvan staan twee sirenen die lijken op de figuren op plaat 50 van de serie, hier 
gestileerd tot decoratieve grotesken.2 Ovidius zelf wordt geëerd met een gede­
tailleerd weergegeven profielbuste in ronde omlijsting, een imago clipeata, die 
zijn verheffing tot goddelijke status symboliseert. Volgens Leuschner is het profiel 
gemodelleerd naar een prent van de marmeren buste uit het bezit van de laat-
16de-eeuwse schrijver en humanist Ercole Ciofano, die gold als het betrouwbare 
portret van de dichter. Hij is gekroond met een lauwerkrans, de hoogste eer die 
een dichter ten deel kon vallen; een tweede krans omringt het portret en aan de 
zijkanten hangen er nog twee. Deze expliciete verering van de dichter lijkt een 
bevestiging van Ovidius’ voorspelling aan het slot van zijn Metamorfosen: Beroemd 
leef ik voort tot in de eeuwen der eeuwen.3

Tempesta genoot als prentmaker zelf ook de nodige roem. Hij maakte in zijn 
werkzame leven meer dan 1500 etsen van uiteenlopende religieuze en wereldlijke 
onderwerpen. Deze serie behoort tot de nieuwe, eind 16de eeuw opgekomen 
traditie van opzichzelfstaande reeksen illustraties naar de Metamorfosen. Het 
Latijnse opschrift benoemt de etsen expliciet als een bron IN PICTORUM/ 
ANTIQUITATISQUE STUDIOSORUM GRA/ TIAM (om de gunst te verwerven van schil­
ders en oudheidkundigen). Tempesta’s composities zouden een enorm populaire 
bron worden voor kunstenaars die Ovidius’ verhalen wilden verbeelden; ze zijn 
bijvoorbeeld te herkennen in mythologische historiestukken van Rubens, Guernico 
en Rembrandt.

Uit het opschrift op de voet van de sokkel blijkt dat de editie met dit titelblad 
is uitgegeven in Amsterdam door Willem Jansz. Het moet dus een latere editie 
zijn van de oorspronkelijke serie, die in 1606 in Antwerpen werd uitgebracht door 
Pieter de Jode, zoals vermeld in het primaire opschrift en ook in andere gedateerde 
exemplaren van dit frontispice, waarop De Jode als uitgever wordt genoemd.

Hoewel vast staat dat dit frontispice werd gedrukt als het originele titelblad 
bij de uitgave van Tempesta’s serie etsen, staat de toeschrijving ervan aan 
Tempesta ter discussie. Bartsch en Leuschner stellen allebei dat het frontispice 
met een burijn is gemaakt door een anonieme graveur, terwijl Tempesta liever 
de etstechniek gebruikte, die hij efficiënter vond. De uitvoering van dit titelblad 
verschilt bovendien nogal van de schilderachtige stijl (of pittoresco, zoals 
Baldinucci het omschreef) van Tempesta’s etsen in het Metamorphoseon.4 Waar­
schijnlijk bestelde De Jode dit ontwerp voor de uitgave van Tempesta’s etsen dus 
apart bij een andere kunstenaar.

11
3

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

El
la

 C
am

pb
el

l
       4

Ap
ol

lo
, d

e 
di

ch
te

r 
en

 z
ijn

 w
er

k 
Ap

ol
lo

, t
he

 P
oe

t 
an

d 
H

is
 W

or
k

Ap
ol

lo
, i

l p
oe

ta
 e

 la
 s

ua
 o

pe
ra

 cat.





Literatuur
Lampert 1986, pp. 86, 144, 207 (nr. 79), en afb. 
152; Getsy 2010, p. 117; Bonafoux 2013, p. 151–154

Noten
1	 Metamorfosen, boek 4:271–388.
2	 Geciteerd in Bonafoux 2013, p. 152.
3	 Elsen Lampert 1986, p. 207; Elsen & Jamison 
2003, pp. 256–258.
4	 Zie ook Getsy 2010, pp. 101–132.
5	 ‘Vous savez bien que mes ennemis me traitent 
couramment de satyre et de sodomite. Je ne m’en 
étonne point. […] Quand il [= de kunstenaar] 
copie une belle nudité féminine, il lui rend un 
hommage d’adoration. Par les lignes, les forms, 
les couleurs, il exprime son idolâtrie. Il façonne 
une réalité nouvelle.’ Geciteerd in Getsy 2010,  
pp. 161–162, 216.

Auguste Rodin 
1840–1917

ca. 1886Les Métamorphoses 
d’Ovide 
De metamorfosen van Ovidius

Twee vrouwenfiguren richten zich op in omhelzing. De bovenste kust de ander 
op de wang en klampt haar vast alsof ze haar uit het gips wil lostrekken, terwijl 
de onderste angstig haar armen voor het gezicht slaat. Les Métamorphoses d’Ovide 
heeft tegenwoordig een generieke titel, maar Auguste Rodin haalde zijn inspiratie 
oorspronkelijk uit de mythe van Salmacis en Hermaphroditus.1 ‘Ik heb het verhaal 
van de nimf Salmacis in mijn hoofd, die verliefd werd op Hermaphroditus’, ver­
telde hij. ‘De najade stort zich op de jongeman, en hun lichamen versmelten tot 
één.’2 Maar de beeldhouwer bekommerde zich niet zozeer om de titel, hem inte­
resseerden, meer dan een specifieke literaire verwijzing, vooral de overkoepe­
lende thema’s van creativiteit en seksualiteit die de kern van zijn oeuvre vormen, 
net als van de poëzie van Ovidius.

Het beeld werd ontworpen voor De poorten van de Hel (1880–ca. 1900), een 
prestigieuze opdracht voor de grote bronzen toegangsdeuren van het nieuwe 
Musée des arts décoratifs in Parijs , waarvan het originele gipsmodel zich in het 
Musée d’Orsay bevindt, als onderdeel van de ingangspartij, in het bovenste paneel 
rechts.3 De deuren waren geïnspireerd op de Inferno, het eerste deel van Dante 
Alighieri’s Goddelijke komedie (1314). Rodin nam de nodige vrijheid met de tekst 
en gebruikte die om aan de hand ervan motieven van zonde en lust te verkennen. 
Met onderbrekingen heeft hij bijna veertig jaar aan dit magnum opus gewerkt, 
eindeloos experimenterend. Met tal van gipsmodellen probeerde hij onderdelen 
van de compositie uit, hergroepeerde ze en verwierp ze weer. De meeste ervan 
hebben het niet gehaald tot het uiteindelijke ontwerp van de poort. Het is niet 
alleen het non finito-karakter van zijn boetseerwerk dat getuigt van de materiële 
kant van het maakproces; ook de gipsmodellen zelf gaan over het creatieve 
proces van vormgeven, transformeren en versmelten.4

Rodins expliciet erotische beelden en tekeningen bezorgden hem een twij­
felachtige reputatie en creëerden een mythe rond de persoon van de kunstenaar 
waarin artistieke schepping en seksuele lust onlosmakelijk verbonden waren. 
Hijzelf deed er weinig aan om die reputatie te ontkrachten: ‘Zoals u weet, maken 
mijn vijanden me voortdurend uit voor satyr en sodomiet’, zei hij eens. ‘Dat ver­
baast me niets. […] Wanneer hij [= de kunstenaar] de naaktheid van een mooie 
vrouw kopieert, bewijst hij haar de eer van bewondering. In lijnen, vormen en 
kleuren drukt hij zijn aanbidding uit. Hij geeft vorm aan een nieuwe werkelijk­
heid.’5 Door de manier waarop Rodin zijn eigen aanrakingen en het maakproces 
zichtbaar liet zijn in zijn werk – de figuren strelend alsof hij hun minnaar was – 
wilde hij zijn werk bezielen met levenskracht, een kracht die de beeldhouwkunst 
van het fin de siècle nieuw leven inblies. Geen wonder dat hij zich zo aange­
trokken voelde tot Ovidius’ verhalen over Pygmalion en Galathea of Salamancis 
en Hermaphroditus, verhalen die overvloeien van lust en leven schenken aan 
nieuwe vormen van zijn.

11
7

B
el

le
 R

öl
in

g
O

vi
di

us
 e

n 
de

 k
un

st
en

O
vi

d 
an

d 
th

e 
Ar

ts
O

vi
di

o 
e 

le
 a

rt
i

       6
Ap

ol
lo

, d
e 

di
ch

te
r 

en
 z

ijn
 w

er
k 

Ap
ol

lo
, t

he
 P

oe
t 

an
d 

H
is

 W
or

k
Ap

ol
lo

, i
l p

oe
ta

 e
 la

 s
ua

 o
pe

ra

 cat.





Het afscheid van  
Diana en Procris

Karel van Mander  
1548–1606  
ontwerp toegeschreven aan 

Atelier van François Spiering  
(1549/51–1630), uitvoering 

ca. 1610

Literatuur
Cat. Amsterdam 1993, pp. 420, 421 (nr. 78); 
Hartkamp-Jonxis & Smit 2004, pp. 203–214  
(nr. 52c); Hartkamp-Jonxis 2009, pp. 61–68

Noten
1	 Voor de firma Spiering, zie Van Ysselsteyn 
1936, vol. 1, pp. 67–104; Montias 1982, pp. 286–293; 
cat. Amsterdam 1993, pp. 316, 317; Hartkamp-
Jonxis 2009, pp. 20–28.
2	 De oudste vermelding is de levering van 
twaalf Diana-tapijten aan Sir Walter Raleigh  
in 1593, zie Hartkamp-Jonxis & Smit 2004,  
p. 203. Van de Diana-reeks bezit het Rijks­
museum er in totaal zes: Niobe’s hoogmoed  
(inv.nr. BK-1954-69a), Het afscheid van Diana  
en Procris (inv.nr. BK-1954-69b), Latona en de 
Lycische boeren (inv.nr. BK-1954-69c), Jupiter en 
Callisto (inv.nr. BK-2006-75), Cephalus en Phocus 
(inv.nr. BK-2006-76) en Atalanta en Meleager 
(inv.nr. BK-2006-77), zie Hartkamp-Jonxis 2009.
3	 Metamorfosen, boek 7:661–865.
4	 Hartkamp & Smit 2004, p. 203; Hartkamp-
Jonxis 2009, pp. 16–20.
5	 Van Mander 1604 (‘Wtlegginge, en sin-
ghevende verclaringe op den Metamorphosis 
Publij Ovidij Nasonis’), pp. 67 recto en verso.
6	 Van Mander 1604 (‘Wtlegginge, en sin-
ghevende verclaringe op den Metamorphosis 
Publij Ovidij Nasonis’), p. 67 verso (‘een eerbaer 
cuyssche Vrouwe altijt haren Man is schuldigh’).
7	 Van Mander 1604 (‘Wtlegginge, en sin-
ghevende verclaringe op den Metamorphosis 
Publij Ovidij Nasonis’), p. 67 verso. 
8	 Respectievelijk Rijksmuseum, Amsterdam, 
inv.nr. BK-2006-76, en veiling Christie’s,  
New York, 17 maart 1990, nr. 231.

François Spiering was een Antwerpse tapijtwever en -handelaar die, na de plun­
dering van zijn stad door de Spaanse troepen in 1576, vanaf 1582 in Delft zijn 
bedrijf voortzette. De nieuwe onderneming had een internationale afzetmarkt, 
met talrijke opdrachten van de Staten-Generaal in Den Haag tot afnemers in 
Engeland, Frankrijk, Polen, Zweden en zelfs Turkije.1 Tot de bekendste en meest 
ambitieuze edities die het Spiering-atelier op de markt bracht, behoren de Diana-
tapijten, met verhalen ontleend aan Ovidius’ Metamorfosen, waarin de godin van 
de jacht steeds een rol speelt.2

Dit Diana-tapijt toont een zelden uitgebeelde scène uit Ovidius’ vertelling over 
het echtpaar Cephalus en Procris, wiens liefde zwaar op de proef werd gesteld.3 
Toen Cephalus vermoedde dat zijn vrouw hem ontrouw was, werd hij door Aurora 
van uiterlijk veranderd om Procris zo tot overspel te verleiden. Onherkenbaar bood 
hij haar veel geld om één nacht het bed met hem te delen. Toen ze uiteindelijk 
leek te zwichten, onthulde Cephalus zijn ware identiteit. Vol schaamte en berouw 
vluchtte Procris en zocht haar heil bij de kuise Diana. Pas nadat Cephalus haar 
vergeving had gevraagd en Procris haar misstap had toegegeven, verzoende het 
stel zich weer. Als verzoeningsgebaar gaf zij hem de snelste jachthond van Diana 
én een werpspies die zijn doel nooit miste. De hond werd tijdens een jacht op een 
wild dier veranderd in een marmeren beeld en met de jachtspies zou Cephalus 
uiteindelijk, per vergissing, zijn geliefde Procris doden. 

Op het tapijt zien we in het midden het afscheid van Procris en Diana – de 
godin links in blauw brokaat gekleed – in gezelschap van andere vrouwen uit 
Diana’s entourage, alle met jachtdieren en attributen. Rechts staan twee ‘hof­
dames’ klaar met de fatale werpspies en de fiere hazewindhond die Procris aan 
Cephalus zal geven. In het weidse landschap zijn twee kleinere en vroegere 
scènes uit het verhaal weergegeven: in het midden onder een boom poogt de 
vermomde Cephalus zijn vrouw met een kistje vol kostbaarheden tot ontrouw te 
verleiden, rechts vlucht Procris van hem weg naar Diana.

Op stilistische gronden werd het ontwerp van de Diana-tapijten overtuigend 
aan de erudiete schilder Karel van Mander toegeschreven, die een grondige ken­
nis van Ovidius’ Metamorfosen had.4 Aan zijn Schilder-Boeck (1604) voegde hij ten 
behoeve van kunstenaars een uitlegging (‘Wtlegginge’) op de Metamorfosen toe 
en gaf hij ook van dit verhaal een moralistische duiding.5 Procris – ‘die soo ontstelt 
quam soecken, datse niet hadde willen vinden’ – staat voor de lichtgelovigheid 
in de liefde, die tot dodelijke smart door berouw zal voeren. Van Diana’s ge­
schenken symboliseert de spies ‘de rechte daedlijcke redelijckheyt, die over al 
eyndlijck verwint’, terwijl de jachthond de trouw vertegenwoordigt die een eer­
bare vrouw haar man verschuldigd is.6 Het wilde dier moet worden geduid als 
‘d’onbehoorlijcke oneerlijcke liefde, altijt wesende vol bedrogh, ghelijck den Vos, 
hebbende Wolven tanden, die de eerbaerheyt oft eere met soo ongeneeslijcke 
raserije quetst, datter altijt het litteecken van blijft’.7 Aan de episodes over de 
jachthond en de wilde vos en over de dood van Procris wijdde Van Mander twee 
andere tapijtontwerpen voor deze reeks.8

14
9

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Fr
it

s 
Sc

ho
lt

en
       22

Ar
ac

hn
e:

 w
ee

fs
te

r 
va

n 
ve

rh
al

en
 

Ar
ac

hn
e:

 W
ea

vi
ng

 S
to

ri
es

Ar
ac

ne
: t

es
se

nd
o 

st
or

ie

 cat.





Apollo en DaphneGian Lorenzo Bernini 
1598–1680

1622–1625

Herkomst
Kardinaal Scipione Borghese, 1625;1 Inventario 
Fidecommissario Borghese 1833;2 aangekocht 
door de Italiaanse staat, 1902

Literatuur
Manilli 1650; Stechow 1932; Faldi 1954, pp. 34–37 
(nr. 35); Schulze 1994, pp. 231–250; Barolsky 1996, 
pp. 29–31; Avery 1997; Herrmann Fiore 1997b; 
Warwick 2004, pp. 352–391; Barolsky 2005  
pp. 149–162; Montanari 2016, pp. 3–47; Bacchi & 
Coliva 2017, nr. V.4 (entry door M. Minozzi);  
Coliva & Brunetti 2022

Noten
1	 Minozzi 1998, pp. 437–440, docs. 61–78.
2	 Inventario Fidecommissario Borghese 1833,  
C, p. 47, nr. 85.
3	 Metamorfosen, boek 1:452–567. 
4	 Metamorfosen, boek 1:550–551.
5	 Bernini liet zich ook inspireren door voor­
beelden uit de oudheid. Zijn Apollo is duidelijk 
gemodelleerd naar de Apollo Belvedere die hij  
in het Vaticaan had bestudeerd. 
6	 Stechow 1932, pp. 45–49. 
7	 Metamorfosen 8:611–724.
8	 Metamorfosen 3:474–510.
9	 Faldi 1954, pp. 34–37; Bacchi & Coliva 2017,  
nr. V.4 (entry door M. Minozzi).
10	Manilli 1650, p. 7: ‘dove […] che habbian gareg­
giato insieme la Natura, e l’Arte’. Warwick 2004,  
p. 375: waar het beeld precies heeft gestaan, is 
niet bekend, maar een rechtstreekse betrokken­
heid op de buitenruimte zou diverse poëtische 
associaties hebben opgeleverd. Zie ook Coliva & 
Brunetti 2022.

Gian Lorenzo Bernini’s Apollo en Daphne is een van de beroemdste kunstwerken 
geïnspireerd op Ovidius’ Metamorfosen. Het toont de transformatie van de nimf 
Daphne, het onwillige slachtoffer van de lust van de god Apollo. Om aan diens 
avances te ontkomen smeekt ze haar vader, de riviergod Peneus, om haar schoon­
heid te vernietigen. Ze verandert in een laurierboom, die vervolgens door Apollo 
wordt geclaimd als zijn persoonlijke attribuut.3 

Bernini volgt Ovidius’ levendige beschrijving van de metamorfose van Daphne 
bijzonder getrouw. De nimf doet een sprong naar voren, weg van Apollo, die haar 
op de hielen zit. Voor de ogen van de toeschouwer, en van de verlekkerd kijkende 
Apollo, verandert haar lichaam van gedaante. Wild fladderende haarlokken trans­
formeren in gebladerte en uit haar vingers groeien fijne blaadjes, terwijl haar 
geheven armen in takken veranderen en haar teennagels wortel schieten in de 
aarde.4 Haar lichaam raakt gedeeltelijk bedekt met een schild van boombast dat 
langs haar benen omhoog kruipt en haar linkerzij omhult. Takken ontspruiten 
tussen de nimf en haar vurige bewonderaar, wiens verwaaide haar en reppende 
voeten zijn overigens klassieke figuur een wat geteisterde aanblik geven.5 
Daphnes gezicht is nog intact, en zo is haar schreeuw van ontzetting voor eeuwig 
vastgelegd in steen. 

Metamorfose staat centraal in dit werk. Bernini transformeerde de voorstelling 
van een geschilderd onderwerp – tot dan toe alleen uitgebeeld in verf op doek 
of boekillustraties [zie cat. 25, 26, 28–31] – in een driedimensionaal beeld. Het rotsland­
schap waarin het paar zich bevindt, is ontleend aan die grafische traditie, zij het 
dat Bernini’s virtuoze bewerking van de steen elke geschilderde versie in het niet 
doet vallen.6 Hard marmer wordt zachte huid, die verandert in ruwe bast op de 
plaats waar Apollo’s hand zich om Daphnes middel sluit. De vaardigheid waarmee 
Bernini textuur uithouwt in steen en de grenzen tussen natuur en mens, materiaal 
en onderwerp in elkaar laat overvloeien, is ongeëvenaard. 

De metaforische grens tussen de menselijke natuur en de natuur zelf wordt 
in Ovidius’ gedicht herhaaldelijk afgetast. Metamorfose in een natuurlijk object 
wordt gebruikt als figuurlijke uitdrukking van de emoties en het lot van een 
personage. Zo stolt Daphnes verzet tegen de ongewenste avances van Apollo tot 
een hard schild van boombast dat haar nog kloppende hart bedekt. Verandering 
in een plant wordt meestal in verband gebracht met tegengewerkte of gedwars­
boomde lust en liefde: transformatie in een boom, zoals in het geval van Daphne 
of van Baucis en Philemon,7 of een bloem, zoals Narcissus,8 wordt een blijvende 
manifestatie van toewijding, gekwetstheid of afwijzing.

Deze Apollo en Daphne was de laatste van vier marmeren beeldengroepen 
die Bernini tussen 1619 en 1625 voor kardinaal Scipione Borghese vervaardigde.9 
Het stond oorspronkelijk in Sala III van de Villa Borghese, die de villa verbond 
met haar fraaie, met beelden en laurierbomen gevulde tuinen. Op de oorspron­
kelijke plaats tegen de westmuur keek het paar wellicht over de tuin uit, zodat 
het leek of Daphne het bos in vluchtte om zich te verschuilen op een plek waar 
‘Kunst en Natuur elkaar naar de kroon steken’.10 Wie binnenkwam vanuit de tuin 
werd direct geconfronteerd met Daphnes gedaantewisseling en ervoer zo uit de 
eerste hand de uitwisseling tussen kunst en natuur waaraan ook Bernini’s mees­
terwerk refereert. Het beeld en zijn plaatsing zorgden voor een naadloze over­
gang tussen de kunstwerken in de villa en de werken van de natuur buiten. 

15
3

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Ap
ol

lo
 e

n 
D

ap
hn

e 
Ap

ol
lo

 a
nd

 D
ap

hn
e

Ap
ol

lo
 e

 D
af

ne

El
la

 C
am

pb
el

l
       24 cat.





Beker in de vorm  
van Actaeon
 

Jeremias Ritter 
1582–1646

 

ca. 1609–1629

Herkomst
Dresdner Kunstkammer, voor 1640

Literatuur
Syndram & Scherner 2004, nr. 118; Tebbe 2007, 
vol. I-1, p. 349 (nr. 5) en vol. I-2, p. 756 (afb. 143); 
Andrews 2021, p. 343, afb. 9.7

Noten
1	 Scheicher 1982; Rijks 2017. 
2	 Metamorfosen, boek 4:745–746, en Naturalis 
historia, boek 32:21–24.
3	 Metamorfosen, boek 4:743–752.
4	 Bonsignori 1497, pp. 26r. en v.
5	 Metamorfosen, boek 3:138–252.
6	 Cf. Leeuwenberg 1973, nr. 819; cat. Neurenberg 
1985, p. 29 (afb. 23); Andrews 2021, afb. 9.6; 
Syndram & Scherner 2004, nrs 107, 119.
7	 Syndram & Scherner 2004, nr. 117.
8	 Bimbenet-Privat & Kugel 2007; Andrews 2021.
9	 Voor de relatie koraal-bloed, zie ook Cole 
2002, pp. 73–77; Andrews 2021, p. 343 voor een 
minder positief oordeel over de Actaeon-bokaal; 
Weihrauch 1956, nr. 74 voor een mogelijk 
bronzen voorbeeld.
10	Ovidius 2022, pp. 138, 139 (boek 3:139–140).
11	 Popova 2005, p. 176 (noot 49).

Rood koraal behoorde tot de gezochte exotische materialen in de Europese Kunst- 
und Wunderkammern van de vroegmoderne tijd1 en vond daardoor ook zijn weg 
naar de werkplaatsen van prominente edelsmeden. Het gebruik van het grillig 
vertakte, vaak felrode koraal hing nauw samen met zijn vermeende apotro­
paeïsche en therapeutische (bloedstelpende) werking, vormen van bijgeloof die 
terugvoeren tot de oudheid, en heeft geleid tot toepassingen van koraal in amu­
letten. De fascinatie voor koraal werd gevoed door het veranderlijke karakter 
ervan: onder water zacht en plooibaar maar na blootstelling aan de openlucht 
versteend en verkleurd. Het zijn eigenschappen die al werden gesignaleerd door 
Ovidius in de Metamorfosen en door Plinius in zijn Naturalis historia.2 Daardoor 
liet koraal zich door de vroegmoderne natuurgeleerden lastig classificeren: was 
het een plant of een mineraal? Die materiële en taxonomische ongrijpbaarheid 
weerspiegelt zich ook in Ovidius’ beschrijving van de oorsprong van koraal, als 
het resultaat van de aanraking van zeewier met het bloed dat uit het afgehakte 
hoofd van Medusa spoot.3 In de oudste gedrukte Italiaanse vertaling van de Meta­
morfosen, Bonsignori’s editie uit 1497, werd hieraan nog de mythe toegevoegd 
dat Medusa’s bloed het koraal vermiljoen kleurde.4

De Neurenbergse edelsmid Jeremias Ritter paste dit letterlijk en figuurlijk zo 
grillige materiaal op inventieve wijze toe en liet het zelfs een nieuwe metamor­
fose ondergaan in deze figuratieve drinkbeker gewijd aan het Actaeon-verhaal 
van Ovidius. Uit het hoofd van Actaeon groeit een stukje koraal als een enkels­
tangig gewei tijdens zijn transformatie van jager tot hert. Die metamorfose was 
de straf voor het bespieden van de badende godin Diana en haar nimfen. Actaeon 
moest zijn voyeurisme uiteindelijk met de dood bekopen: nadat de godin hem in 
een hert had veranderd, werd hij door zijn eigen jachthonden verscheurd.5 

Het idee om bloedkoraal op zo’n ingenieuze, naturalistische wijze toe te 
passen was overigens niet nieuw: koralen als imitatieboomtakken komen al in 
edelsmeedwerk uit de late middeleeuwen en renaissance voor.6 Ook natura­
listische bekers in de vorm van herten met geweien van koraal waren geliefde 
objecten aan de hoven, onder andere als bijzondere geschenken.7 Ritter werd 
ongetwijfeld geïnspireerd door zijn befaamde stad- en vakgenoten Wenzel 
Jamnitzer (1508–1585) en diens zoon Abraham (1555–na 1591), die beiden een 
ander onfortuinlijk personage uit Ovidius’ dichtwerk (de nimf Daphne) van stuk­
ken koraal voorzagen [fig. 33a]. Uit hoofd en handen van hun beide Daphnes – zeer 
ambitieuze voorbeelden van edelsmeedkunst – groeien forse koraaltakken tij­
dens haar metamorfose in een laurierboom.8 Hoewel minder ambitieus, is gezien 
de afloop van het Actaeon-verhaal Ritters keuze om koraal als substituut voor 
een hertengewei te kiezen veel omineuzer dan het ‘laurierkoraal’ van de beide 
Daphnes. Door de bloedrode kleur ervan lijkt het gewei al een vooraankondiging 
te zijn van het gruwelijke einde van Actaeon, ondanks de kalme, klassieke veld­
heerspose van de jager en de rust van zijn bloeddorstige honden.9 Daarin volgde 
Ritter de openingszin van het Actaeon-verhaal, waar Ovidius al een verband 
tussen het gewei en het bloed had gelegd: de vreemde horens die aan zijn voor­
hoofd ontsproten, de met bloed van hun meester verzadigde honden.10 Dat de 
kwaad afwerende en bloedstelpende kracht van koraal de arme Actaeon in de 
steek zou laten, is een amusante bijkomstigheid die een enkeling zich misschien 
zal hebben gerealiseerd.

In de Dresdner Kunstkammer stonden Abraham Jamnitzers Daphne en Ritters 
Actaeon al in 1640 samen opgesteld, te midden van ruim honderd andere werken 
van koraal of parelmoer, een aanwijzing te meer hoezeer Ovidius’ verhalen over 
gedaantewisselingen een belangrijk element van de vorstelijke kunstverzame­
lingen waren geworden en een prikkel tot nadenken over de transformatieve 
kwaliteiten van de natuur en haar materialen.11 

[33a]  Abraham Jamnitzer, Beker in de vorm  
van Daphne, Neurenberg, ca. 1580–1586. Verguld 
zilver en koraal, h. 64,6 cm. Dresden, Staatliche 
Kunstsammlungen, inv.nr. IV 260

17
3

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

D
ia

na
 e

n 
Ac

ta
eo

n 
D

ia
na

 a
nd

 A
ct

ae
on

D
ia

na
 e

 A
tt

ao
ne

 

Fr
it

s 
Sc

ho
lt

en
       33 cat.





Leda en de zwaanLeonardo da Vinci 
1452–1519, naar 

Giovanni Antonio Bazzi  
genaamd Il Sodoma
1477–1549, toegeschreven

voor 1517

Herkomst
Borghese Collectie, Rome voor 1633–1902;1 
aankoop door de Italiaanse staat, 19022

Literatuur
Morelli 1897, pp. 148–152; Della Pergola 1955–1959, 
I, pp. 77, 78, nr. 138; Della Pergola 1964, p. 457; 
cat. Rome 1983, p. 82 (tekst door R. Barbiellini 
Amidei); Calvesi 1985, pp. 137–153; Corradini 
1998, p. 451; Moreno & Stefani 2000, p. 279; cat. 
Milaan 2001, pp. 67, 144, 145, nr. III.6 (entry door 
di Bartoli); Costamagna 2003; Nanni & Monaco 
2007; De Romanis 2007, pp. 233–239; Bartalini 
2012; cat. Rome 2018, nr. 114 (entry door F. 
Zalabra); cat. Rome 2019, pp. 315, 316, nr. 3.2 
(entry door M. Forcellino), pp. 272–275 (tekst 
door L. Calzona)

Noten
1	 Borghese inventarissen van 1625–1633,  
nr. 451; 1693, nr. 313; 1700, zaal VI, nr. 4; 1790,  
zaal VI, nr. 33; 1812; en inventario fidecommissario 
1833; Mariotti 1892, p. 88, nr. 1.
2	 Te bekijken via www.collezionegalleria 
borghese.it/en/opere/leda-3 (geraadpleegd  
2 november 2025).
3	 Metamorfosen, boek 6:109.
4	 Cat. Rome 1983 (vier putti); cat. Milaan 2001, 
p. 67 (zes putti).
5	 Galleria degli Uffizi, Florence, inv.nr. 9953 
(inventaris 1890).
6	 Cat. Rome 2019, pp. 272–275.
7	 Bartalini 2012.
8	 Morelli 1897.
9	 De Romanis 2007.

De mythe van Leda, echtgenote van Tyndareos, de koning van Sparta, vertelt hoe 
Jupiter haar in de gedaante van een zwaan verleidde aan de oever van de rivier 
de Eurotas. Uit hun liefdesverbintenis werden verschillende kinderen geboren 
uit eieren, onder wie de godentweeling Castor en Pollux, Helena van Troje en 
Clytaemnestra. De mythe was al sinds de oudheid geliefd bij beeldend kunste­
naars en wordt dan ook genoemd in Ovidius’ ekfrasis van Arachnes wandtapijt, 
waarop de escapades van Jupiter en andere goddelijke wandaden waren afge­
beeld.3 Ook tijdens de renaissance was het verhaal een inspiratie voor kunste­
naars, die de verbintenis tussen vrouw en zwaan vaak plaatsten in een erotische 
context. Op het schilderij in de Galleria Borghese wordt echter juist de staande 
aanwezigheid van de beeldschone Leda benadrukt terwijl ze de zwaan teder 
omarmt, die op zijn beurt zijn vleugel om haar heen legt. Zij houdt intussen de 
twee kindertjes in de gaten die in het gras spelen voor een ongebroken ei. 
Röntgenonderzoek heeft aangetoond dat de kunstenaar oorspronkelijk meer 
putti had voorzien – vier, of misschien zelfs zes.4 De scène speelt zich af in een 
vredig rivierlandschap met leonardeske invloeden, wellicht een verwijzing naar 
de rivier de Eurotas, die in de mythe wordt genoemd.

Dit schilderij wordt gewoonlijk geplaatst in de iconografische traditie die 
teruggaat op een origineel van Leonardo da Vinci, mogelijk een karton, waar 
talloze kopieën van zijn gemaakt. Samen met de Leda Spiridon in de Gallerie degli 
Uffizi5 en de Leda toegeschreven aan Cesare da Sesto (ca. 1515 in de verzameling 
van de Earl of Pembroke op Wilton House) wordt de Leda in de Galleria Borghese 
beschouwd als een van de vroegste en meest getrouwe kopieën. Van dit drietal 
is de Borghese-versie stilistisch gezien het zachtst van toon en van licht; hier 
wordt ook meer aandacht besteed aan het rivierelement in het landschap en de 
zachte trekken in Leda’s gezicht.

Het is zeker dat Leda werd geschilderd vóór Leonardo’s vertrek naar Frankrijk 
in 1517. Het schilderij hoort bij de werken die hij meenam op zijn reizen en bevond 
zich dus ook in Rome toen hij daar van 1514 tot 1517 verbleef – dezelfde periode 
waarin ook Giovanni Antonio Bazzi, genaamd Il Sodoma, in Rome werkte. Het is 
zeer waarschijnlijk dat hij Leonardo daar heeft ontmoet.6 Als we hieraan toe­
voegen dat de boedelinventaris van Il Sodoma, gedateerd 14 februari 1548,7 een 
schilderij van Leda vermeldt, wordt Morelli’s toeschrijving van het schilderij aan 
hem nog aannemelijker.8 Deze hypothese wordt ondersteund door de over­
eenkomsten tussen het schilderij in de Galleria Borghese en een in Rome gemaakt 
werk van Il Sodoma, namelijk het fresco De bruiloft van Alexander en Roxana in 
de Villa Farnesina, met name in het detail van de vrouw. Ook met de weergave 
van Eva in de Afdaling van Christus in het voorgeborchte (ca. 1524–1526) in de 
Pinacoteca Nazionale van Siena zijn er overeenkomsten. De naakte vrouwen­
figuren zijn tegelijkertijd krachtig en uitermate gracieus. Hun plastische lichamen 
welven zich in een zachtheid die bijna in loomheid overgaat, wat typerend is voor 
de schilder uit Vercelli. Wanneer we hierbij optellen dat Il Sodoma ook kunst­
handelaar en verzamelaar van oudheden was9 en zelfs zijn zoon Apelles had 
genoemd – een bewijs van zijn gedegen kennis van mythologie en de cultuur 
van de klassieke oudheid – krijgt de gedachte dat hij Leonardo’s enig bekende 
mythologische werk heeft gekopieerd alleen maar meer betekenis.

19
5

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Lu
ci

a 
Ca

lz
on

a
       44 cat.

Ju
pi

te
rs

 li
ef

de
s:

 L
ed

a
Ju

pi
te

r’s
 L

ov
es

: L
ed

a
G

li 
am

or
i d

i G
io

ve
: L

ed
a





Het hoofd  
van Medusa

Peter Paul Rubens 
1577–1640

ca. 1613

Literatuur
Butti de Lima 2012, pp. 137–141, 144; Seelig 2017, 
pp. 42–45; Gruber & Tomášek 2018, pp. 20–24 
(tekst door P. Tomášek); Suda & Nickel 2019,  
pp. 244–249; Marx 2020, pp. 23, 24; Mandabach 
2021, pp. 12–18, 47, 48; Woollett 2021, pp. 16, 26  
nr. 28; McGrath, Schepers & Vanoppen 2022, I,  
pp. 345–368 (tekst door G. Gruber)

Noten
1	 Kunsthistorisches Museum, Wenen,  
inv.nr. Gemäldegalerie, 3834.
2	 Zie Huygens 1971, pp. 74, 75.
3	 Opmerkelijk genoeg worden beide kunste­
naars eveneens vermeld in de eerste inventaris 
van het Weense doek.
4	 Metamorfosen, boek 4:765–803.
5	 Metamorfosen, boek 5:177–235.
6	 Metamorfosen, boek 4:740–752.
7	 Metamorfosen, boek 4:772–789.
8	 Metamorfosen, boek 4:614–620.
9	 Lucanus, Bellum civile, boek 9:675–683,  
696–838, 719.

Er bestaan twee versies van Het hoofd van Medusa van Peter Paul Rubens. De 
ene is het hier besproken werk, dat op paneel is geschilderd en zich in de 
Moravská Galerie in Brno bevindt, en de andere versie is een werk op doek, in 
het Kunsthistorisches Museum in Wenen.1 Toen beide werken in de 19de eeuw 
voor het eerst aandacht van kunsthistorici kregen, werden ze aanvankelijk niet 
toegeschreven aan de Antwerpse meester. Pas in 1899 werd een eerste poging 
gedaan om het paneel op naam van Rubens en Frans Snijders te zetten – een 
hypothese die voor het Weense doek overigens al vijftien jaar eerder was voor­
gesteld. Daarna werd de Medusa in Brno lange tijd beschouwd als een kopie van 
die in Wenen, hoewel er steeds meer historische, technische en stilistische aan­
wijzingen opdoken die erop wezen dat het een eigenhandig werk van Rubens 
was. Uiteindelijk werd het schilderij geïdentificeerd met het stuk dat wordt 
genoemd door Constantijn Huygens in 1629/16312 en later in de inventaris van 
kunsthandelaar Nicolaes Sohier uit 1642, waar het wordt toegeschreven aan 
‘Rubens en Snij[d]ers’.3 Mede dankzij MA-XRF-scans die talrijke pentimenti aan 
het licht brachten, vooral bij de slangen, wordt de versie van Brno tegenwoordig 
alom erkend als een authentiek werk van Rubens, al wordt voor de slangen ook 
de hand van Snijders erkend. Bovendien geldt het paneel nu als het oorspron­
kelijke model waarop de versie in Wenen is gebaseerd; dat doek geldt nu als een 
atelierkopie, vermoedelijk tot stand gekomen met behulp van kartons, maar met 
belangrijke ingrepen van Rubens zelf. Hoewel de Medusa-compositie traditioneel 
werd gedateerd rond 1617–1618, suggereerde Gerlinde Gruber een vroegere date­
ring voor beide schilderijen: het paneel in Brno zou niet later dan 1613 zijn 
ontstaan, kort daarop gevolgd door de Weense versie.

De voornaamste literaire bronnen voor het tafereel zijn de Metamorfosen van 
Ovidius en het Bellum civile (ca. 61–65 n.Chr.) van Lucanus. Ovidius’ gedicht bevat 
een uitvoerige beschrijving van het lot van de Gorgo Medusa, die door Neptunus 
in de tempel van Minerva wordt verkracht en door de godin wordt veranderd in 
een slangenmonster met een blik die in steen doet veranderen.4 Zelfs na de 
onthoofding behoudt Medusa’s hoofd zijn dodelijke kracht: het wordt later door 
Perseus gebruikt als angstaanjagend wapen.5 Ovidius vertelt ook hoe natuurlijke 
elementen veranderen door met het hoofd in aanraking te komen. Bladeren en 
takjes waarop het hoofd wordt neergelegd, verharden tot koraal6 en uit haar 
bloed ontstaat nieuw leven: de eerste opwelling is de geboorte van Pegasus en 
Chrysaor7 en de druppels die neervallen tijdens de vlucht over Libië veranderen 
in giftige slangen.8 Lucanus daarentegen vermeldt de ontzette uitdrukking en de 
angstaanjagende blik van de onthoofde Medusa en beschrijft vooral alle vari­
anten van de Libische slangen, waaronder de amphisbaena, een fictieve, twee­
koppige slang die ook op dit schilderij voorkomt en die in Rubens’ tijd nog als 
een werkelijk bestaand dier werd beschouwd.9

Geen van deze literaire passages komt exact overeen met het tafereel van 
Rubens, dat veeleer een samenvatting lijkt van verschillende momenten uit de 
mythe. Het hoofd is zojuist uit een doek gehaald en ligt op een rotsachtige 
ondergrond. De dodelijke blik is niet gericht naar de toeschouwer, maar afgewend 
in een grimas op een blauwachtig getint gezicht dat nog de tekenen van de 
recente dood draagt. Rondom kronkelen talloze kleurrijke slangen: sommige zijn 
ontstaan uit Medusa’s haar, andere uit haar bloed. Daartussen bewegen zich 
giftige dieren, die zo natuurgetrouw zijn weergegeven dat ze duidelijk herkenbaar 
zijn. Deze ‘bloedige hoorn des overvloeds’, zoals Marisa Mandabach het tafereel 
treffend noemde, is onderwerp geweest van veel kritische analyses. Sommige 
daarvan benadrukken het neostoïsche ideaal om jezelf te kunnen beheersen bij 
een schokkende ervaring, terwijl anderen er een aristotelisch geïnspireerde 
paradox in zien: het vermogen van de kunst om afschuw tot genot te maken.

22
9

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Cl
au

di
o 

To
ng

io
rg

i
       61

M
ed

us
a 

en
 P

er
se

us
M

ed
us

a 
an

d 
Pe

rs
eu

s
M

ed
us

a 
e 

Pe
rs

eo

 cat.





Pygmalion en GalatheaJean-Léon Gérôme 
1824–1904

ca. 1890

Jean-Léon Gérôme was al een gevierd en succesvol schilder in Parijs, met een 
bijzondere voorliefde voor thema’s uit de klassieke oudheid, toen hij in 1878 ook 
een carrière als beeldhouwer begon. Geïnspireerd door actuele archeologische 
inzichten over polychromie op de oud-Griekse marmersculptuur,1 waren zijn ge­
kleurde beelden radicale driedimensionale experimenten om door ‘schilderkunst 
leven in beeldhouwkunst te blazen’.2 De rest van zijn loopbaan zou hij zich continu 
tussen beide kunsten heen en weer bewegen, met kleur als bindmiddel. In zijn 
Pygmalion en Galathea, de bekendste van drie versies gewijd aan dit thema uit 
de Metamorfosen [cf. cat. 68],3 culmineert Gérômes persoonlijke fascinatie voor de 
levensechtheid van gekleurde sculptuur volledig. Hij schilderde Ovidius’ beeld­
houwer Pygmalion in innige liefkozing met het door Venus bezielde marmeren 
beeld van Galathea, dat hij net heeft voltooid. Amor, die op een wolk zweeft en 
zijn pijl afschiet, deed Pygmalion in liefde ontbranden voor zijn eigen schepping. 

We zijn getuige van het moment van de metamorfose die zich voltrekt in het 
marmeren lichaam van Galathea. Ingenieus wist Gérôme met behulp van kleur 
de koele, witte steen van boven naar beneden te laten transformeren in de 
warme, doorbloede huid van een levende jonge vrouw. Dat Galathea met haar 
tot leven gekomen bovenlichaam al naar Pygmalion overbuigt, was een ge­
wiekste eigen inventie van de schilder.4 Zijn gebruinde arm contrasteert fraai 
met de blanke toon van haar rug, aansluitend bij een oude picturale conventie 
die onderscheid maakt tussen mannelijk en vrouwelijk incarnaat.5 Verschillende 
attributen op de achtergrond van het tafereel lijken deze metamorfose van een 
contrasterend commentaar te voorzien. Het beeldje van een zittende vrouw met 
spiegel, pal achter Galathea, kan refereren aan het illusoire van het spiegelbeeld 
– bij Ovidius meesterlijk vertolkt door Narcissus –, terwijl het metalen schild met 
de kop van Medusa verwijst naar de dodelijk-verstenende kracht van haar blikken 
en dus naar een omgekeerd proces van transformatie. Medusa’s opengesperde 
mond vindt een visuele echo in de twee antieke toneelmaskers ernaast, die 
misschien ook duiden op de schijnwereld van het toneel. 

Bij de andere versies die Gérôme van dit thema maakte, varieerde hij zijn 
standpunt, zodat de schilderijen als het ware een virtuele rondgang rond het 
beeld van Galathea maken.6 Dat ondersteunt de gedachte dat hij bij het schilde­
ren gebruikmaakte van het pleistermodel voor zijn marmeren Pygmalion en het 
beeld (1892), waaraan hij in 1891 begon.7 Zo vinden we in het late oeuvre van 
Gérôme steeds zulke transformaties van schilderkunst naar sculptuur en vice 
versa, die zo’n sterke identificatie van de schilder-beeldhouwer met Pygmalion 
verraden dat we hier waarschijnlijk van zelfportretten kunnen spreken. Boven­
dien zijn het uitingen van een eeuwenoud streven om het dode materiaal door 
mimetische kunst te bezielen. Het is echter bijna een artistiek achterhoede­
gevecht in een tijd waarin nieuwe media als fotografie en film geheel nieuwe 
mogelijkheden openden om de werkelijkheid op ogenschijnlijk natuurlijke wijze 
weer te geven. 

Herkomst
Kunsthandelaren Boussod, Valadon & Cie, Parijs, 
1892; Charles Tyson Yerkes, Chicago, 1892–1905; 
zijn nalatenschap 1905–1910; veiling van zijn 
nalatenschap, Mendelssohn Hall, New York,  
5–8 april 1910, nr. 21; rechter P.H. Dugro, New York, 
vanaf 1910; Louis C. Raegner, New York, vóór 
1927; schenking van deze aan The Metropolitan 
Museum of Art, 1927
 
Literatuur
Blühm 1996, p. 47, afb. 47; Ackerman 2000, pp. 330, 
338, 390, nr. 385, en afb. op pp. 159, 331; Eschen­
burg 2001, p. 73, 172, 210, 211, nr. 79; Blühm 2002, 
p. 150–151, afb. 5; Stoichita 2008, p. 170–172,  
afb. 88; Des Cars, De Font-Réaulx & Papet 2010, 
nr. 175; Roller 2014, afb. 65; Syson e.a. 2018, p. 140, 
283, nr. 36, 142 (afb.)
 
Noten
1	 Blühm 1996, pp. 15–26, 45–47 en afb. 45.
2	 Sculpturae vitam insufflat pictura, de titel van 
een schilderij van Gérôme uit 1893 (The Art Gallery 
of Ontario, Toronto, inv.nr. 69/31), zie Blühm 1996, 
afb. 45.
3	 Metamorfosen, boek 10:243–297.
4	 Eschenburg 2001, p. 210.
5	 Eschenburg 2001, p. 73 (tekst door Mechtild 
Fend).
6	 Ackerman 2000, nrs. 386, 387, 388, 388.2.
7	 Collectie Hearst Castle, San Simeon, CA., helaas 
ontdaan van zijn polychromie. Zie Blühm 1996,  
p. 47, afb. 46; Blühm 2002, afb. 4.

24
1

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Py
gm

al
io

n
Py

gm
al

io
n

Pi
gm

al
io

ne

An
ne

 W
ild

sc
hu

t
       67 cat.





Pygmalion Paul Delvaux 
1897–1994

1939

Herkomst
Théo Léger, Brussel; Claude Spaak, Choisel;  
R. Micha, Brussel; S. Purnal, Brussel; Yannick 
Bruynoghe, Brussel; aankoop Koninklijke Musea 
voor Schone Kunsten van België, 1968

Literatuur
Cat. Rotterdam 1973, pp. 122, 123, nr. 17; cat. 
Brussel 1977, nr. 28; cat. Brussel 1997, nr. 39;  
cat. Évian 2017, pp. 44, 45, afb. 5

Noten
1	 De Reuse 1997; Py & Vidart 1985, pp. 3–10; 
Ebenstein 2016, p. 149.
2	 Dekaesmaeker z.j. (ca. 1896), pp. 23, 24  
(nr. 202): ‘La Vénus au repos. Modelée d’après 
nature (En montre à l’exterieur). Chef d’oeuvre 
d’art ayant obtenu deux médailles à l’Exposition 
de Vienne (Autriche). La première fut délivrée  
à l’auteur pour ses extraordinaires progrès dans 
l’art du modelage; la seconde, pour l’ingénieux 
mécanisme fontionnant dans l’interieur de la 
poitrine, et d’après lequel le sujet paraît vivant.  
Ce chef d’oeuvre surpasse tout ce que l’on a pu 
obtenir jusq’à ce jour et renferme à lui seul ces 
trois mots: Art, Science, Progrès.’ (www.biusante.
parisdescartes.fr/histmed/medica/cote?156766 
x239x09, geraadpleegd 24 juli 2025); Carol & 
Hermitte 2021.
3	 Ollinger-Zinque 1997, pp. 17, 18.
4	 Laoureux 2017, p. 32. 	
5	 Cat. Rotterdam 1973, p. 22 (interview van 
Renilde Hammacher met Paul Delvaux) en p. 17 
(Franse versie): ‘C’est le mythe poétique de 
Pygmalion, c’est le sculpteur qui est amoureux de 
la statue. Et bien moi, j’ai fait la femme vivante 
qui est amoureuse de la statue, c’est son modèle 
qui devient amoureux de la statue de l’homme. 
C’est la transcription, un retournement du thème 
de Pygmalion. [...] Un gag surréaliste, exactement. 
Et à partir de là, je fais que je veux!’
6	 Cat. Brussel 1997, p. 12 (rechtsboven).
7	 Een mannelijke variant van een figuurtje  
in La Ville Rouge uit 1943–1944, zie cat. Brussel 
1997, nr. 53.
8	 Cat. Brussel 1997, nr. 47.
9	 Cat. Brussel 1997, nrs. 36 (L’appel de la nuit, 
1938), 40 (L’homme de la rue, 1940), 76 
(Annonciation, 1949).
10	Langui 1973, p. 10.
11	 collections.umontpellier.fr/component/k2/
item/419-le-grand-musee-anatomique-et-
ethnologique-de-pierre-spitzner (geraadpleegd 
24 juli 2025).

Dat schilder Paul Delvaux zich door Ovidius’ Pygmalion-verhaal aangetrokken 
voelde, lag volstrekt in de lijn der verwachting, na een haast epifanisch bezoek 
aan het Grand Musée anatomique et ethnologique du Dr. P. Spitzner in 1929 of 
1930 op de Zuidfoor of Foire du Midi, de grote zomerkermis van Brussel.1 Daar 
zag hij, naast allerlei anatomische modellen, een levensgroot wassen beeld van 
een liggende Venus, dat schijnbaar tot leven was gekomen.2 In het beeld bevond 
zich namelijk een mechaniek dat de borstkas van de wassen godin liet bewegen 
alsof ze ademde [afb. 69a].3 De confrontatie met deze bedrieglijk echte verbeelding 
van een vrouwenlichaam was van grote invloed op Delvauxs artistieke ontwik­
keling en liet talloze tastbare sporen na in zijn oeuvre. 

In zijn raadselachtige Pygmalion, dat ongeveer tien jaar later ontstond, is de 
invloed van dat sleutelmoment nog goed te traceren, naast een brede interesse 
voor de klassieke oudheid.4 In het werk thematiseert de schilder het idee van de 
omkering, zoals hij zelf beaamde in een interview in 1973: ‘Het is de dichterlijke 
mythe van Pygmalion, de beeldhouwer die verliefd wordt op zijn beeld. Ik heb 
daarentegen de levende vrouw geschilderd, zijn model, dat verliefd wordt op het 
beeld van de man. Het is de omzetting, de omkering van het Pygmalion-thema. 
[...] Precies, een surrealistische truc. En met die als uitgangspunt doe ik wat ik 
wil.’5 Bij Delvaux wordt de hoofdrol dus niet langer vertolkt door Ovidius’ beeld­
houwer, maar door een naakte vrouw – diens bezielde beeld, dat de marmeren 
tors van een apollinische jongeling bemint. In het beenloze beeld op de houten 
kist als provisorische sokkel kan, de omkering van de mythe volgend, een ver­
steende versie van Pygmalion worden gezien, maar zeker ook een alter ego van 
de jonge Delvaux: de gelijkenis van het gebeeldhouwde jongensgezicht met 
jeugdfoto’s van de schilder is onmiskenbaar.6 

De schilder situeerde de scène in de openlucht tegen een onwerkelijk decor. 
Links op een ruwe, stenige ondergrond staat een simpele L-vormige houten barak 
met open galerij, die zich voortzet in een gesloten deel met slechts een open­
staande deur. De hoge open ruimte met daklicht herinnert vaag aan een beeld­
houwersatelier, een suggestie die wordt versterkt door de staande naakte jongen 
met een wit doek over zich gedrapeerd7 – een half onthuld, levend beeld van 
Pygmalion? In de dwars erop geplaatste keet biedt de open deur zicht op een 
kale tafel en een ouderwetse, utilitaire olielamp, van het type dat ook in kermis­
tenten hing en dat Delvaux bijvoorbeeld opnam in zijn Le musée Spitzner uit 1943.8 
De houten gebouwen en de kist-sokkel ademen de tijdelijkheid en het decor­
achtige dat ook eigen is aan kermissen. Delvauxs omkering van de Pygmalion-
mythe vindt een vervolg in de naakte vrouw, bevroren in haar loop, die over­
woekerd wordt door een weelderige rozentak en een laurierstruik als kapsel 
draagt. Ze is een variant van Ovidius’ Daphne – een type dat wel vaker in Delvauxs 
schilderijen opduikt9 – maar haar ‘Apollo’ lijkt, gekleed als deftige heer met 
wandelstok en bolhoed, de aftocht te blazen.

De personages in Pygmalion behoren tot het standaardrepertoire van 
Delvauxs oeuvre, dat bevolkt wordt door ontelbare gestaltes van naakte vrouwen 
en jongelingen, doorgaans in verstarde en statueske poses met grote starende 
ogen. Eigenlijk zijn ze getransformeerd tot een soort wassen poppen,10 of beter, 
geanimeerde sculpturen die de illusie van leven in dode materie belichamen; als 
erfgenamen van Pygmalions schepping lijken ze de woorden te herhalen waar­
mee Dr. Spitzner zijn kermispubliek verwelkomde: ‘het geheim van het leven te 
zoeken in de dood!’11 [69a]  Slapende Venus, 19de eeuw (detail). 

Gekleurde was, natuurlijk haar en glazen ogen. 
Montpellier, Medische Faculteit van de Univer­
sité de Montpellier, collection Pierre Spitzner, 
inv.nr. UM.ANAT.DOR. 1476 

24
5

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Fr
it

s 
Sc

ho
lt

en
       69

Py
gm

al
io

n
Py

gm
al

io
n

Pi
gm

al
io

ne

 cat.





NarcissusMichelangelo Merisi  
da Caravaggio 
1571–1610

ca. 1597–1598 

Herkomst
Marchese Camillo Gavotti (1625–1678), Palazzo 
Gavotti, Savona en Genua, 1645 (?); marchese 
Francesco Serra (1644–1703), Palazzo Rebuffo 
Serra, Genua, 1679 (?); mogelijk aangekocht door 
Laudadio della Ripa (ca. 1792–1869), Castello di 
Volognano; diens neef, Sansone D’Ancona (1814–
1894);1 diens broer, Alessandro D’Ancona (1835–
1914); diens zoon, Paolo D’Ancona (1878–1964), 
Milaan, 1913;2 aangekocht door Russisch diplo­
maat in Rome Vasili Bogdanovitsj Chvosjinski 
(1880–1953), ca. 1914;3 door deze geschonken 
aan de Gallerie Nazionali di Arte Antica di Roma, 
19164

Literatuur
Longhi 1916, pp. 258; Longhi 1968, p. 26; 
Marsicola 1979, p. 52; Gregori, Salerno & Spear 
1985, pp. 265–268 (tekst door M. Gregori); Papi 
1986, pp. 24, 25; Vodret 1989, pp. 222–225; 
Gregori 1991, pp. 359–368 (tekst door G. Papi); 
Vodret 1996, pp. 167–183; Marini 2001, pp. 445, 
446; Papi 2003, pp. 155–160; Schütze 2009,  
pp. 75–77; Vodret 2009, pp. 242–247; Careri 2017, 
pp. 66–72; Papi 2018, pp. 217–232; Scholten & 
Swoboda 2019, nr. 1 (entry door C. Ricasoli); 
Cappelletti & Terzaghi 2025, pp. 202–205 (tekst 
door M. Di Monte)

Noten
1	 Novati 1915, p. 102; Levi D’Ancona Modena 
2012, p. 153.
2	 Longhi 1916, p. 258; Vodret 1989, pp. 224, 225.
3	 Giorgini 2011, pp. 16–21.
4	 Vodret 1989, pp. 224, 225.
5	 Metamorfosen, boek 3:339–510.
6	 Ovidius 2022, pp. 154, 155 (boek 3:427–430 en 
432–434). 
7	 Macchi & Vitale 1987, pp. 118–124; Calvesi 1990, 
pp. 57, 58.
8	 Longhi 1916; Longhi 1968.
9	 Marini 2001, p. 445.
10	Vodret 1989, p. 224.
11	 Voor een samenvatting, zie Marini 2001, p. 445.
12	Vodret 1996.
13	Marsicola 1979.
14	Papi 1986; Papi 2003; Papi 2018.
15	Papi 2003, p. 159.

In de hier uitgebeelde mythe uit de Metamorfosen van Ovidius wordt de jonge 
Narcissus gestraft door de wraakgodin Nemesis, omdat hij de nimf Echo heeft 
afgewezen. Zijn straf was dat hij verliefd werd op zijn eigen spiegelbeeld in het 
water: een onmogelijke liefde, die tot zijn gedaantewisseling en dood zou leiden.5 
Caravaggio koos met een vernieuwende, iconografische aanpak voor het moment 
van maximale emotionele spanning. Narcissus buigt zich over het water om 
zichzelf te bekijken en weet niet dat het object van zijn verlangen een illusie is, 
net als de ongelukkige minnaar bij Ovidius: 

Hoe vaak drukt hij vergeefs zijn kussen op het bedriegende water? 
Hoe vaak heeft hij zijn armen midden in het water gedompeld 
om de hals die hij zag te grijpen, maar heeft hij misgegrepen! […] 
Naïeve dwaas, waarom grijp je vergeefs naar vluchtige beelden? 
Wat je begeert bestaat niet! Wat je bemint verlies je
als je je omdraait. Het beeld dat je ziet is je eigen weerspiegeling.6 

Door het tafereel tegen een donkere achtergrond te plaatsen, wordt het gevoel van 
isolatie van het personage zowel visueel als verhalend versterkt en wordt het 
geheel psychologisch gezien nog intenser. De compositie is uiterst eenvoudig maar 
heeft een grote theatrale kracht. De jonge man knielt, zijn lichaam vormt een ellips 
die zich sluit in de weerspiegeling in het wateroppervlak. Door die symmetrie 
ontstaat een gesloten structuur, een visueel symbool van zelfbeschouwing die 
uiteindelijk leidt tot zelfverlies. Niet toevallig is het schilderij daardoor een soort 
‘psychologisch icoon’ geworden en kan het worden gelezen als een verwijzing naar 
het Griekse aforisme ‘γνῶθι σεαυτόν’ (ken uzelf).7 Door het vluchtige van het spiegel­
beeld te schilderen oversteeg Caravaggio bovendien impliciet de notie dat schilder­
kunst slechts een platte illusie van de werkelijkheid was. 

Het werk werd door kunsthistoricus Roberto Longhi in 1916 gepubliceerd als 
een vroeg schilderij van Caravaggio.8 Hoewel het niet in de vroege bronnen over 
de schilder wordt vermeld, kan het werk samenhangen met een schilderijen­
transport naar Savona door de Genuees Giovanni Battista Valdibella in 1645, 
waarbij een Narcissus van Caravaggio werd genoemd,9 of ook met de familie 
Giordani uit Pesaro, die bevriend was met kardinaal Del Monte, een opdracht­
gever van de schilder.10 Op basis van Longhi’s toeschrijving hebben vele andere 
onderzoekers het werk eveneens aan Caravaggio toegeschreven.11 Zij wezen op 
de overeenkomsten met werken uit de late 16de eeuw, van zijn werk in de 
Contarelli-kapel tot de Boetvaardige Magdalena in de Galleria Doria Pamphilj. Ook 
technische analyses die werden uitgevoerd bij de restauratie in 1995 onder­
steunen de toeschrijving aan Caravaggio; zo werden daarbij verschillende penti­
menti ontdekt en een schildertechniek die goed overeenkomt met die van 
Caravaggio.12

Er zijn echter ook tegengeluiden geweest. In de populairste van die hypo­
thesen uit de afgelopen jaren werd het schilderij toegeschreven aan Giovanni 
Antonio Galli, genaamd Lo Spadarino (1585–1652). Deze opvatting werd voor het 
eerst geuit door Cesare Brandi in 197413 en later met goede argumenten herhaald 
door Gianni Papi, die Narcissus dateerde rond 1645.14 Papi baseerde zijn conclusie 
op basis van stilistische overeenkomsten met andere werken van Lo Spadarino, 
in het bijzonder met De doop van Constantijn in Colle di Val d’Elsa (Museo Civico 
e Diocesano d’Arte Sacra, ca. 1650), en ook vanwege verschillen in de manier 
waarop de kleuren en Caravaggio’s ‘dramatische, krachtige, gekwelde en strenge 
expressiviteit’ zijn toegepast.15

25
5

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Al
es

sa
nd

ro
 C

os
m

a
       74

N
ar

ci
ss

us
N

ar
ci

ss
us

N
ar

ci
so

 cat.





Giuseppe Arcimboldo 
1526–1593

1590Keizer Rudolf II  
als Vertumnus

Stilleven, allegorie of portret? Of zelfs alle drie? Dat is de vraag die Giuseppe 
Arcimboldo, de maker van dit spectaculaire paneel, ons hier voorhoudt. Kijken 
we naar een scherzo, een grap: een ingenieuze en amusante assemblage van 
groenten, granen, bloemen en fruit in de vorm van een borststuk? Een antropo­
morf stilleven,1 spelend met de paradox dat het geheel en zijn losse onderdelen 
elkaar visueel in de weg zitten, zoals Arcimboldo het vaker schilderde? Of is het 
schilderij toch bedoeld als een écht, mogelijk karikaturaal portret van een be­
staand persoon?2 Juist die ongrijpbare én volstrekt nieuwe, ambigue iconografie 
verleent dit kunstwerk een transformatief aspect: het paneel kan zich aan de 
beschouwer in verschillende rollen presenteren en in die kwaliteit sluit het direct 
aan bij het onderwerp: Vertumnus, de Romeinse god van de seizoenen en het 
veranderen (Lat.: ‘vertere’). Ovidius vertelt hoe bedreven deze god was in het 
aannemen van uiteenlopende vermommingen: maaier, veedrijver, snoeier, appel­
plukker, soldaat of visser, inclusief de bijbehorende attributen als een korf met 
aren, een krans van vers hooi op het hoofd, prikstokken, een sikkel, een ladder, 
een zwaard of hengel.3 

De identificatie van het stuk met Vertumnus stamt uit het gedicht Il Figino 
(1591) van Gregorio Comanini (1550–ca. 1608), een vriend van de schilder. Het 
dichtwerk, eigenlijk een poëtische toelichting, begeleidde het schilderij toen het 
in 1590–1591 als geschenk van Arcimboldo aan zijn broodheer Rudolf II van Milaan 
naar het Praagse hof werd gezonden.4 In Il Figino wordt het paneel gedetailleerd 
beschreven en verrassend genoeg niet alleen als Vertumnus, maar tevens als een 
portret van keizer Rudolf II in de gedaante van die Romeinse god. In zekere zin 
vormde het de kroon op de twee reeksen van vergelijkbare schilderijen die 
Arcimboldo tijdens zijn verblijf aan het keizerlijk hof, van 1562 tot 1587, had 
geschilderd: acht profielkoppen van de Vier Seizoenen en de Vier Elementen, 
opgebouwd uit toepasselijke motieven. DaCosta Kaufmann karakteriseerde die 
series als een vorm van verheerlijking van de keizer ‘omdat ze een nieuw soort 
metamorfosen zijn’,5 en de Milanese humanist Giovanni Battista Fonteo (1546–
1580) vergeleek ze in een gedicht met de gedaantewisselingen van Jupiter, naar 
de beschrijvingen van Ovidius.6 Dat Arcimboldo bij het schilderen ervan Ovidius 
in zijn achterhoofd had, is dan ook zeker aannemelijk, al heeft hij voor deze 
Vertumnus ook gebruikgemaakt van een andere klassieke bron, een gedicht over 
de god in de Elegieën van Sextus Propertius (circa 47–15 v.Chr.).7 

Door Rudolf II als Vertumnus te portretteren ontstond, samen met de andere 
acht schilderijen, een keizerlijk-allegorisch ensemble waarin de vorst symbolisch 
de rol van heerser over de Seizoenen en de Elementen kreeg toebedeeld. Dat het 
zo naturalistisch geschilderde fruit en de groenten8 waaruit het portret is opge­
bouwd uit alle jaargetijden stammen, onderstreept de onvergankelijke majesteit 
van die kosmische positie.9 Hoewel het schilderij, waarnaar Rudolf reikhalzend 
(‘con estremo desiderio’) had uitgekeken,10 ongetwijfeld op een keizerlijke lach 
kon rekenen,11 was de eigenlijk toon van het werk niet komisch of ridiculiserend 
maar ernstig en erudiet: ‘een serieuze grap’.12 De diepere boodschap was dat de 
roerganger van de Seizoenen en Elementen voor orde en regelmaat kon zorgen 
en daarmee een terugkeer naar de ‘rustige vrede’ van de mythische Gouden Tijd 
kon bewerkstelligen, de ‘eeuwige lente’ die Ovidius had beschreven in het eerste 
boek van de Metamorfosen.13 

Herkomst
Keizer Rudolf II (1552–1612), Praag, 1591–1612; 
keizerlijke Habsburgse verzamelingen, Praag, 
1612–1648; door de Zweedse troepen onder 
leiding van Hans Christoph von Königsmarck 
(1600–1663) naar Zweden afgevoerd als oorlogs­
buit, 1648; waarschijnlijk koningin Christina van 
Zweden (1626–1689), 1648–1652; Per Brahe de 
Jongere (1602–1680), kasteel Bogesund, voor 1680; 
[…] Magnus Brahe (1790–1844), kasteel Skokloster, 
tussen 1828 en 1844

Literatuur
Lomazzo 1590, p. 157; Hulten e.a. 1987, pp. 79, 94, 
96, 103, 104, 164, 165 (afb.), 358–363 en omslag; 
Maiorino 1991, pp. 76, 77, 80, 81, 91, 92, 96, 104, 
126 en afb. 19; DaCosta Kaufmann 1993, pp. 103, 
126–135, afb. 43; Ferino-Pagden 2007, pp. 80, 186, 
187 (nr. IV.38) (entry door Th. DaCosta Kaufmann); 
cat. Washington 2010, pp. 18, 20 (nr. 16) en om­
slag; DaCosta Kaufmann 2009, pp. 46, 61, 91–103, 
110, 199, afb. 0.3; Berra 2017, pp. 122, 124, 125,  
afb. 4; Ferino-Pagden 2017, p. 157, afb. 2.

Noten
1	 Berra 2017, pp. 124, 125.
2	 Maiorino 1991, pp. 76, 77, 96 (Vertumnus als 
doolhof) en DaCosta Kaufmann 2009, p. 103, het 
gedicht uit 1590 van Comanini over het schilderij 
citerend: ‘Qual tu sii, che mi guardi/Strana e 
difforme imago’ (Wie je ook bent, die naar mij 
kijkt, een vreemd en gedeformeerd portret […]; 
over ‘karikatuur’ bij Arcimboldo, zie X. Vert in 
Weemans, Gamboni & Martin 2016, p. 211; Ferino-
Pagden 2017, p. 162.
3	 Ovidius 2022, pp. 662, 663 (boek 14:643–651) 
4	 DaCosta Kaufmann 2009, p. 84.
5	 DaCosta Kaufmann 1993, p. 114 (‘Arcimboldo’s 
paintings glorify the emperor because they are 
new kinds of metamorphoses’).
6	 DaCosta Kaufmann 1993, p. 114
7	 DaCosta Kaufmann 1993, pp. 124, 129–135; 
DaCosta Kaufmann 2009, pp. 91–93.
8	 DaCosta Kaufmann 2009, p. 162 (cavati dal 
naturale, ‘ontleend aan de natuur’).
9	 DaCosta Kaufmann 1993, p. 127.
10	Lomazzo 1590, p. 157: ‘Hà l’istesso Arcimboldo 
poco meno che perfetto un’altro quadro, nel quale 
sarà dipinto Vertunno sopra gli orti tutto fatti di 
frutti, per mandarlo all’istessa Maestà, che con 
lettere mostra di starla aspettando con estremo 
desiderio. E questo insieme con gli altri accrescer­
anno infinito ornameno, & splendore a quel 
bellissimo Museo.’ (Dezelfde Arcimboldo heeft 
een ander, bijna perfect schilderij, waarop 
Vertumnus boven de tuinen vol fruit zal worden 
afgebeeld, om het naar dezelfde Majesteit 
[Rudolf II] te sturen, die in brieven laat weten 
dat hij er met groot verlangen naar uitkijkt. Dit 
schilderij zal samen met de andere een einde­
loze versiering en pracht toevoegen aan dat 
prachtige museum).
11	 Cf. DaCosta Kaufmann 2009, pp. 102, 103.
12	DaCosta Kaufmann 2009, p. 199 (‘a serious 
joke’).
13	Ovidius 2022, pp. 36, 37 (boek 1:89–112,  
spec. 100 en 107); DaCosta Kaufmann 1993,  
pp. 127; DaCosta Kaufmann 2009, pp. 110, 111.

26
3

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Ve
rt

um
nu

s:
 v

er
an

de
re

nd
e 

ge
zi

ch
te

n 
Ve

rt
um

nu
s:

 C
ha

ng
in

g 
Fa

ce
s 

Ve
rt

um
no

: v
ol

ti
 m

ut
ev

ol
i

Fr
it

s 
Sc

ho
lt

en
 

       78 cat.





Le modèle rouge III 
Het rode model III

René Magritte 
1898–1967 

1937

Herkomst
Edward James (1907–1984), Londen en Chichester, 
1937–1964; The Edward James Foundation, 
Chichester, 1964–1979; aankoop van deze door 
Museum Boijmans Van Beuningen, 1979

Literatuur
Sylvester 1992, p. 244; Sylvester & Whitfield 1993, 
p. 237, nr. 428; Ollinger-Zinque & Leen 1998, p. 132, 
nr. 117; Draguet 2006, p. 78; Wood 2007, pp. 274, 
275, nr. 11; Allmer 2009, pp. 10, 26, 38, 64, 183; 
Umland 2013, pp. 196, 297, afb. 116; Van Kampen-
Prein 2017, pp. 45, 173, 174, 177, 196, 200, nr. 63; 
Van Kampen-Prein & Kisters 2017, nr. 62 

Noten
1	 Ollinger-Zinque & Leen 1998, p. 48.
2	 Sylvester & Whitfield 1992, pp. 205–207; 
Marijke Peyser, ‘Le Modèle Rouge III’, in Van 
Kampen-Prein & Kisters 2017, nr. 62. Zie ook: 
www.boijmans.nl/collectie/onderzoek/een-
droomcollectie-surrealisme-in-museum-
boijmans-van-beuningen (geraadpleegd  
25 april 2025).
3	 Cf. Didi-Huberman 2008b, spec. pp. 52–70, 
92–111. 
4	 Danchev 2021, p. 305.
5	 ‘Your paintings produced a profound sensation 
at my ball. That evening, Youth Illustrated prompted 
many conversions to Surrealism among the 
British youth. But above all, the human boots 
struck a chord in the young dancing couples in 
their capitalist heels!’ Umland 2013, p. 199.

In februari en maart 1937 logeerde René Magritte zo’n vijf weken in Londen bij 
de excentrieke en puissant rijke verzamelaar van surrealistische kunst, Edward 
James (1907–1984). De bedoeling van die logeerpartij was dat de schilder een 
drietal doeken zou maken voor James, die als een triptiek in de balzaal van zijn 
huis zouden hangen. Le modèle rouge III was een van dat drietal en een variant 
op twee werken die Magritte in 1935 had gemaakt. Tegen de achtergrond van een 
schutting van kale planken staan twee schoenen op een stenige grond met her 
en der wat rotzooi: een afgebrande lucifer, een sigarettenpeuk, wat Engelse 
munten en een snipper van een krant. Het zijn betekenisvolle details die in de 
eerdere versies ontbreken, maar het meest raadselachtige zijn de schoenen, die 
halverwege overgaan in blote voeten. 

Over Le modèle rouge zei Magritte zelf in zijn befaamde lezing ‘La Ligne de 
vie’ (1938) in vrij cryptische bewoordingen: ‘Het probleem van de schoenen 
bewijst hoezeer de meest barbaarse dingen door de kracht van de gewoonte iets 
heel fatsoenlijks worden. Dankzij Le modèle rouge voelt men aan dat de vereniging 
van een mensenvoet en een leren schoen in feite uit een monsterachtige ge­
woonte voortspruit.’1 Magritte zag zijn schilderij dan ook als de oplossing van dat 
‘probleem van de schoenen’, waarmee hij doelde op het feit dat allerlei banale, 
‘monsterlijke’ gewoontes (zoals het aantrekken van schoenen) vanzelfsprekend 
en zelfs respectabel waren geworden.2 Door de schoenen weer voeten te laten 
worden, maakte hij dit ‘probleem’ zichtbaar. 

Tegelijkertijd visualiseerde Magritte zo een proces van metamorfose – een 
geliefd concept van de surrealisten – van leven naar dood en vice versa: de notie 
dat leer ooit ook huid was. De dode, gelooide huid van de schoenen transformeert 
vrijwel naadloos in de levende huid van de menselijke voeten, alsof bij aanraking 
de een de gedaante van de ander overneemt. Schoen wordt voet of voet wordt 
schoen. Wellicht verwijst de op het eerste gezicht verwarrende titel Le modèle 
rouge daar ook naar. Het ‘model’ is dan de levende voet – bloedrood vanbinnen: 
is de opzichtige ader een vingerwijzing? – en de schoen is de dode mal, de ‘afdruk’ 
van die voet.3 Zo bezien zijn de schoenen dan slechts banale afdrukken, ‘doden­
maskers’, van de voeten. Dat worden we in de werkelijkheid soms ook gewaar, 
vooral bij strak zittend schoeisel, als de tenen zich na verloop van tijd in het leer 
aftekenen en de schoen daarmee een persoonlijke, nieuwe huid wordt.

Er zijn aanwijzingen dat de schilder in het werk ook maatschappijkritiek 
vervatte. De details die hij rondom de ‘menselijke schoenen’ had gerangschikt, 
zijn uitgelegd als ‘het bezinksel van de kapitalistische maatschappij’.4 Afval van 
consumerende rijken – zoals James en zijn milieu – achteloos weggegooid of 
verloren. De illustratie op de krantensnipper is een verwijzing in spiegelbeeld 
naar een ouder werk van Magritte, Les jours gigantesques uit 1928, dat gaat over 
echt ‘monsterlijk’ gedrag, de verkrachting van een vrouw. Een bevestiging van de 
kritische boodschap van Le modèle rouge is te vinden in een opgetogen brief van 
James aan de schilder, kort na voltooiing van het werk: ‘Uw schilderijen ver­
oorzaakten een enorme sensatie op mijn bal […]. Maar belangrijker is het feit dat 
de menselijke laarzen grote indruk maakten op de jeugdige, dansende stelletjes 
gestoken in hun kapitalistische schoeisel.’5 

28
9

B
el

le
 R

öl
in

g
O

vi
di

us
 e

n 
de

 k
un

st
en

O
vi

d 
an

d 
th

e 
Ar

ts
O

vi
di

o 
e 

le
 a

rt
i

       90
Ap

ol
lo

 e
n 

M
ar

sy
as

: d
e 

be
vr

ijd
in

g 
va

n 
de

 z
ie

l 
Ap

ol
lo

 a
nd

 M
ar

sy
as

: L
ib

er
at

in
g 

th
e 

So
ul

Ap
ol

lo
 e

 M
ar

si
a:

 la
 li

be
ra

zi
on

e 
de

ll’
an

im
a

 cat.





Rothschild Oliphant  
Pronkjachthoorn

Johann Michael Egner  
werkzaam ca. 1630–1660, ivoorsnijwerk

Hans Jacob Erhart  
werkzaam, tweede en derde kwart  
17de eeuw, edelsmeedwerk

ca. 1645 

Herkomst
Mayer Carl von Rothschild (1820–1886), 
Frankfurt-am-Main; diens dochter Thérèse, 
barones de Rothschild (1847–1931) en baron 
James de Rothschild (1844–1881), Parijs; vererfd 
in de familie De Rothschild, Parijs; kunsthandel 
Parijs; particuliere verzameling 

Literatuur
Jones 1912, pl. XVIII; Bastian, Kugel & Loeb-
Obrenan 2014, p. 39 (afb.); Laue & Spenlé 2023; 
cat. Parijs & Potsdam 2025, pp. 235, 236, nr. 103

Noten
1	 Laue & Spenlé 2023, pp. 15–17.
2	 Laue & Spenlé 2023, p. 15 en afb. 6, 7 
(Nationalmuseet, Kopenhagen, inv.nr. D472).
3	 Staatliches Museum Schwerin, inv.nr. KJ 4455. 
Möller 2001, nr. 296. Sadeler was een status­
gevoelige burger, want hij liet zijn naam en wapen 
op de, nu verdwenen, zilveren montuur van de 
hoorn graveren en hij deed hetzelfde in 1672 
met het zilveren klepdeksel van een Wester­
walder bierpul (jaarletter 1669, meesterteken 
van de Amsterdamse zilversmid Lucas Draef). 
Dat stuk werd in 2024 aangeboden bij kunst­
handel Rondom 1920, Den Haag, zie: www.
rondom1920.nl/collectie/tafelzilver/westerwald-
aardewerk-bierpul-met-zilveren-deksel-1669/ 
(geraadpleegd 11 juli 2025).		
4	 Masseti 2008; Giannotti 2018. 

De maker van deze imposante pronkhoorn – naar zijn illustere vroegere eigenaars 
de Rothschild Oliphant genoemd – werd pas in 2023 geïdentificeerd: de Straats­
burgse ivoorsnijder Johann Michael Egner.1 Egner was verantwoordelijk voor een 
stilistisch en thematisch samenhangend oeuvre van snijwerk in ivoor, hout en 
rinoceroshoorn. Eén stuk, een stilistisch zeer verwante kleinere hoorn, draagt zijn 
monogram HME en het jaartal 1647.2 Hoewel zulke hoorns pronkstukken waren 
in vorstelijke Kunstkammern die hun oorsprong als jachtattribuut – jagen was 
een adellijk privilege – alleen nog in hun decoratie verrieden, bereikten ze soms 
ook de verzamelingen van welgestelde burgers. Zo was een kleinere hoorn van 
Egners hand in 1673 in het bezit van de Amsterdamse koopman Jacob de Sadeler 
(1640–1718).3 

Terwijl Egner in de weergave van menselijke figuren wat onzekerheid aan de 
dag legde, excelleerde hij in ingenieuze stapelingen en vervlechtingen van 
allerlei, vaak wilde, dieren. Het oppervlak van de Rothschild Oliphant en de bij­
behorende voet – zonder twijfel zijn meest ambitieuze stuk – is gedecoreerd met 
bijna dertig dieren, zowel Europese, Afrikaanse als Amerikaanse, en zelfs de 
mythische eenhoorn. Lagere soorten – twee vissen, een slang en een soort 
gordeldier – vormen toepasselijk de voet. Wat deze bestiale mêlée verbindt, is 
dat de meeste dieren in beweging zijn, in ogenschijnlijke wanorde, wanhopig op 
de vlucht – voor onbekende jagers of voor elkaar? – of verstrengeld in onderling 
gevecht. Het is daarmee dus geen vredig, paradijselijk tafereel, maar een inge­
nieuze keten van vervaarlijke fauna, waarvan het ontrafelen de bezitter van de 
hoorn zal hebben geamuseerd.

Dat Egner bestiaria, zoölogische naslagwerken of losse prenten met dieren 
bezat, die hij naar eigen inzicht kon aanpassen als de compositie dat vereiste, 
ligt wel voor de hand. De aanwezigheid van de eenhoorn op de Rothschild-hoorn 
wijst erop dat hij zich bij zijn keuzes liet leiden door (inmiddels verouderde) 
classificaties van het dierenrijk die op Aristoteles teruggingen, waarin ook mon­
sters en mythische dieren waren opgenomen. Opmerkelijk is bovendien dat een 
opvallend aantal van de hier afgebeelde soorten eveneens te vinden is onder de 
levensgrote, sculpturale diertaferelen die rond 1570 in de Grotta degli animali van 
de Villa Medicea di Castello, bij Florence, werd aangelegd, evenwel zonder dyna­
miek of onderlinge strijd.4 

Zoals bij zoveel Kunstkammer-stukken uit de slagtand van een olifant of de 
hoorn van een rinoceros werd ook hier de natuurlijke, gebogen en gepunte vorm 
van de oorspronkelijke tand gerespecteerd. Andere referenties aan het ruwe, 
natuurlijke materiaal zijn er door de prominente positie van een olifant bij het 
uiteinde van de hoorn. Maar ook andere gewei- of hoorndragende dieren kregen 
nadrukkelijk een plek in Egners menagerie: de eenhoorn, twee steenbokken, twee 
edelherten en een eland met gewei, een buffel en een wolf met grote hoek­
tanden. Ze duiden op de artistieke metamorfose van het ruwe materiaal, dankzij 
Egners virtuoze bewerking van het ivoor.

29
3

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

Fr
it

s 
Sc

ho
lt

en
       92

K
un

st
 a

ls
 m

et
am

or
fo

se
 

Ar
t 

as
 M

et
am

or
ph

os
is

L’A
rt

e 
co

m
e 

M
et

am
or

fo
si

 

 cat.





Larmes de soude  
Tranen van soda

Émile Gallé 
1846–1904

1903

Literatuur
Charpentier & Thiébaut 1985; Bieri Thomson 
2004; Ricke e.a. 2004; Provost 2021

Noten
1	 Émile Gallé aan Roger Marx, 30 september 
1903: ‘Toujours, je fus impressionné au passage, 
en express, à travers les soudières, cette Babylone 
blanchie dans sa neige, embrasée de lueurs 
d’incendie voilée des vapeurs walkyriennes.’  
Gallé e.a. 2006, pp. 248, 249.
2	 Bieri Thomson 2004, pp. 74–81.
3	 De vaas is vanwege de vorm in het verleden 
ook omschreven als koolblad, tegenwoordig 
wordt de vaas, net als de andere series met witte 
druppels, als soda geïnterpreteerd. De druppels, 
die op alle vazen uit de series voorkomen, zijn 
ook wel geïnterpreteerd als zeeschuim of sneeuw. 
Zie Charpentier & Thiebaut 1985; Bieri Thomson 
2004 en Provost 2021.

Alles aan dit glas is in beweging. De bruine, gele en grijze kleuren op het oppervlak 
draaien om elkaar heen en vormen een kolkende massa. De bovenrand golft 
onstuimig en dunne glasdraden stromen als tranen over het glasoppervlak van 
boven naar beneden. Voor deze coupe vond de Franse art-nouveaukunstenaar 
Émile Gallé inspiratie in het chemisch maakproces van soda, een van de hoofd­
ingrediënten voor het vervaardigen van glas.

In 1863 had de Belgische chemicus en industrieel Ernest Solvay (1838–1922) 
het fabricageproces voor soda, dat ook gebruikt werd voor zeep en textiel, 
verbeterd. Tien jaar later opende Solvay & Cie een fabriek in het Franse Dombasle-
sur-Meurthe, ten zuidoosten van Nancy, waar op dat moment de art-nouveau­
glasnijverheid aan het ontluiken was. Toen deze fabriek in 1903 haar dertigjarig 
bestaan vierde, werd Gallé gevraagd om twee herdenkingsvazen te ontwerpen. 
Hij kwam tijdens de geregelde treinreizen naar zijn schoonfamilie langs de 
imposante fabriek, die vlak naast het spoor lag, en beschreef lyrisch aan zijn 
vriend, kunstcriticus Roger Marx, hoe hij elke keer weer onder de indruk was van 
het fabriekscomplex en zijn onheilspellende omgeving: ‘Steeds als ik met de 
sneltrein de sodavelden passeerde, was ik onder de indruk van dit sneeuwwitte 
Babylon dat, gehuld in walkürische dampen, in vuurgloed opging.’1 

Gallé maakte schetsen van de fabriek en raakte zozeer gefascineerd door het 
chemische proces dat de opdracht van Solvay het startpunt vormde voor een 
vijftal series waarin soda de hoofdrol speelt.2 Op alle vazen zijn schuimende en 
druipende witte druppels te zien. De serie waartoe dit exemplaar behoort, is de 
meest dynamische, met een sterk contrast tussen de grillige rand waaruit de 
dunne tranen van soda (larmes de soude) lopen en de strakke, in de mal ver­
wezenlijkte vorm van de voet. De draaiende slierten op het oppervlak doen 
denken aan de modderachtige stromen van het nog onverwerkte product; de 
echte chemische reactie lijkt in de coupe, buiten het zicht, plaats te vinden, en 
in de tranen bevindt zich het eindproduct: de witte soda.3 

Binnen het oeuvre van Gallé, waarin de natuur de grootste inspiratiebron is, 
vormen deze op de chemie gebaseerde soda-series een uitzondering. Toch sluiten 
ze goed aan bij zijn grootste liefde, het glas zelf, waarmee hij zijn gehele carrière 
eindeloos had geëxperimenteerd. Nu het einde daarvan in zicht was – hij was al 
ziek en zou in september 1904 aan de gevolgen van leukemie overlijden – ver­
beeldde hij niet zomaar een chemisch proces, maar de transformatie die voor­
afgaat aan het maken van glas.

31
3

O
vi

di
us

 e
n 

de
 k

un
st

en
O

vi
d 

an
d 

th
e 

Ar
ts

O
vi

di
o 

e 
le

 a
rt

i

M
aa

rt
je

 B
ra

tt
in

ga
       102
K

un
st

 a
ls

 m
et

am
or

fo
se

 
Ar

t 
as

 M
et

am
or

ph
os

is
L’A

rt
e 

co
m

e 
M

et
am

or
fo

si
 

 cat.





317

Vo
or

na
am

 A
ch

te
rn

aa
m

Ti
te

l E
ss

ay
 N

L
Ti

te
l E

ss
ay

 E
N

Ti
te

l E
ss

ay
 IT





319

Vo
or

na
am

 A
ch

te
rn

aa
m

Ti
te

l E
ss

ay
 N

L
Ti

te
l E

ss
ay

 E
N

Ti
te

l E
ss

ay
 IT



Werken in de 
tentoonstelling

Apollo, de dichter en zijn werk 
Metamorfosen, boek 1:1–4

Cat. 1 Amsterdam
Nicolas Poussin (1594–1665)
Triomf van Ovidius
Rome, ca. 1624–1625
Olieverf op doek, 148 × 176 cm
Rome, Gallerie Nazionali di Arte 
Antica di Roma, Galleria Corsini,  
inv.nr. 478
Foto: Courtesy Gallerie Nazionali  
di Arte Antica, MIC – Bibliotheca 
Hertziana, Istituto Max Planck for  
the History of Art/Enrico Fontolan

Cat. 2 Amsterdam
Nicolas Poussin (1594–1665)
De inspiratie van een dichter 
Rome, 1628
Olieverf op doek, 94 × 69,5 cm
Hannover, Niedersächsisches 
Landesmuseum, inv.nr. PAM 839 
Foto: Landesmuseum Hannover – 
Artothek

Cat. 3 Amsterdam
Georg I Lotter (werkzaam 1618–1661) 
of Georg II Lotter (werkzaam 1651–
1670), deels naar prenten van Johann 
Wilhelm Baur (1607–1642)
Bokaal met Orpheus en acht  
andere voorstellingen van  
verhalen uit de Metamorfosen
Augsburg, ca. 1650
Goud, email, h. 20,5 cm; ø 17,3 cm 
Gesigneerd, binnenzijde cuppa: G. LOT F. 
En, in ligatuur, op een rotsblok in  
de scène met de Gigantomachie: IGB 
Amsterdam, Rijksmuseum, inv.nr.  
BK-17095 

Cat. 4 Niet in de tentoonstelling
Antonio Tempesta (ca. 1555–1630), 
toegeschreven
Frontispice voor Antonio Tempesta, 
Metamorphoseon sive Transforma­
tionum
Amsterdam, 1606–1620
Gravure, 112 × 142 mm 
Opschrift midden onder: Wilhelmus 
Iansonius excudit, Amsterodami. 
Rome, Istituto Centrale per la Grafica, 
inv.nr. S-FC115398
Foto: Istituto Centrale per la Grafica, 
gepubliceerd met toestemming  
van het Ministero della Cultura, 
Fondo Corsini, proprietà Accademia 
Nazionale dei Lincei

Cat. 5 Amsterdam
Giacomo Franco (1550–1620) 
Le metamorfosi di Ovidio, Libro 
secondo, p. 28 
Venetië, 1584 
Gravure, 295 × 129 mm 
Gesigneerd onderaan ter weerskanten 
van de groteske kop: Giacomo Franco
Den Haag, KB, Nationale Bibliotheek, 
KW 1703 E3 

Cat. 6 Rome
Auguste Rodin (1840–1917) 
Les Metamorphoses d’Ovide
(De Metamorfosen van Ovidius)
Parijs, ca. 1886 
Gips, h. 34 cm
Inscriptie op de voet: Au poète  
W.E. Henley son vieil ami A. Rodin
Londen, Victoria and Albert Museum, 
inv.nr. A.117-1937 ; nalatenschap  
Mr Charles Shannon, 1937

Chaos & schepping 
Metamorfosen, boek 1:5–88

Cat. 7 Amsterdam & Rome
Louis Finson (1570/78–1617)
Chaos of De strijd van de Vier 
Elementen
Napels, 1611
Olieverf op doek, 179 × 169,2 cm
Gesigneerd en gedateerd: [LVDO]
VICVS.FINSONIVS.FECIT.NAPOLI. A 1611
Houston, Sarah Campbell Blaffer 
Foundation, inv.nr. 2018.1

Cat. 8 Amsterdam & Rome
Jan Pietersz Beelthouwer (ca. 1603–
1669)
Chaos: de wanorde van de Vier 
Elementen
Amsterdam, 1663
Buxus, h. 22,5 cm
Opschrift, rondom de voet: 
I.P.STATVARIVS INVENTOR AMSTERDAMI 
1663 en Χ ά ος .

Amsterdam, Rijksmuseum, inv.nr. BK-
2021-215; aankoop met steun van het 
Rijsterborgh Fonds/Rijksmuseum Fonds

Cat. 9 Rome
Hendrick Goltzius (1558–1617),  
en atelier
Orde in de Chaos of De Schepping  
van de Vier Elementen
Haarlem, 1589
Gravure, 176 × 252 mm
Opschrift: E’ tenebris deforme Chaos 
secessit oborta/ Luce, suoq[ue] loco 
sunt quaeq[ue] Elementa locata/ 
Astra polo radiant, quibus imminet 
igneus Aether,/ Aera subsequitur 
Pontus, subit ultima Tellus. F. Estius
Amsterdam, Rijksmuseum, inv.nr.  
RP-P-1882-A-6343

Cat. 10 Amsterdam
George Frederic Watts (1817–1904)
Chaos
Londen (of Isle of Wight),  
ca. 1875–1882
Olieverf op doek, 106,7 × 304,8 cm 
Londen, Tate, inv.nr. N01647; 
aangeboden door George Frederic 
Watts, 1897

Cat. 11 Amsterdam & Rome
Herri met de Bles (ca. 1510–1566)
Het paradijs
Vlaanderen, ca. 1541–1550
Olieverf op paneel, 46,6 × 45,5 cm
Amsterdam, Rijksmuseum,  
inv.nr. SK-A-780

Cat. 12 Amsterdam & Rome
Constantin Brâncuși (1876–1957)
Promethée (Prometheus)
Parijs, 1911
Marmer, 13,7 × 18,8 × 13,7 cm
Philadelphia, Philadelphia Museum 
of Art, inv.nr. 1950-134-5; The Louise 
& Walter Arensberg Collection, 1950 
Foto: © Succession Brancusi, All Rights 
Reserved (ADAGP), c/o Pictoright 
Amsterdam 2026

Cat. 13 Amsterdam & Rome
Auguste Rodin (1840–1917)
La Terre (De aarde)
Parijs, 1884 (oorspronkelijk model), 
1896 (deze versie)
Gips, 47,5 × 114 × 40 cm
Stockholm, Nationalmuseum,  
inv.nr. NMSk 2392
Foto: Viktor Fordell

Cat. 14 Amsterdam
Ana Mendieta (1948–1985)
Birth (Gunpowder Works)
New York, 1981
Zwart-witfoto, 76,2 × 101,6 cm
Londen, Alison Jacques Gallery,  
inv.nr. AJG-AMe-00108b 
© The Estate of Ana Mendieta 
Collection, LLC. Licensed by Artist 
Rights Society (ARS), New York,  
c/o Pictoright Amsterdam 2026, 
courtesy Marian Goodman Gallery

Venus, Amor en de kracht van liefde

Cat. 15 Rome
Tiziano Vecellio, genaamd Titiaan  
(ca. 1485–1576)
Hemelse en aardse liefde
Venetië, 1515–1516
Olieverf op doek, 118 × 278 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. 147
Foto: © Galleria Borghese/Mauro Coen

Cat. 16 Rome
Tiziano Vecellio, genaamd Titiaan  
(ca. 1485–1576)
Venus blinddoekt Amor
Venetië, ca. 1565 
Olieverf op doek, 118 × 185 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. 170
Foto: © Galleria Borghese/Mauro Coen

Cat. 17 Niet in de tentoonstelling
Joseph Heintz, genaamd il Vecchio 
(1564–1609)
Amor die zijn boog snijdt
Praag, na 1603
Olieverf op paneel, 135 × 64 cm
Wenen, Kunsthistorisches Museum, 
inv.nr. Gemäldegalerie 1588
Foto: © KHM-Museumsverband

Arachne: weefster van verhalen 
Metamorfosen, boek 6:1–145

Cat. 18 Amsterdam & Rome
Jacopo Robusti, genaamd Tintoretto 
(1518–1594) 
Minerva en Arachne 
Venetië, ca. 1575–1585
Olieverf op doek, 145 × 272 cm
Florence, Gallerie degli Uffizi,  
inv.nr. Contini Bonacossi 35 
Foto: © Gabinetto Fotografico  
delle Gallerie degli Uffizi. Courtesy 
Italiaans Ministerie van Cultuur – 
Uffizi Galleries

Cat. 19 Amsterdam & Rome
Peter Paul Rubens (1577–1640)
Pallas en Arachne
Antwerpen, 1636–1637
Olieverf op eikenhout, 26,7 × 38,1 cm 
Richmond, Virginia Museum of Fine 
Arts, inv.nr. 58.18; Adolph D. & Wilkins 
C. Williams Fund
Foto: © Virginia Museum of Fine Arts/
Travis Fullerton

Cat. 20 Amsterdam
Luca Giordano (1634–1705)
Arachne en Minerva
Madrid, 1695
Olieverf op doek, 211 × 195 cm
Opschrift: GIORDANUS F.F. en SIC,  
CVM SVPERIS 
Madrid, Patrimonio Nacional. 
Colecciones Reales. Real Monasterio 
de San Lorenzo de El Escorial,  
inv.nr. 10013393 

Cat. 21 Amsterdam
Louise Bourgeois (1911–2010)
Spider Couple
2003
Brons met zilvernitraat-patina,  
229 × 361 × 366 cm
Den Haag, Kunstmuseum,  
inv.nr. 1054408; langdurig bruikleen 
van de Louise Bourgeois Trust,  
New York, IB4272 BC-0003476 
Foto: © Louise Bourgeois Trust/VAGA 
New York, c/o Pictoright Amsterdam 
2026

Cat. 22 Rome
Karel van Mander (1548–1606), 
ontwerp toegeschreven aan
Atelier van François Spiering 
(1549/51–1630), uitvoering 
Het afscheid van Diana en Procris
Delft, ca. 1610
Wol en zijde, 354/351 × 546/542 cm
Inscriptie in het midden van de 
smalle gele binnenrand: FRANCISCVS 
SPIRINGIVS.FECIT., H D (Holland Delft); 
links, respectievelijk rechtsonder  
in de smalle buitenrand: MARS. ET. 
VENVS. en LEANDER.ET.HAERO
Amsterdam, Rijksmuseum, inv.nr.  
BK-1954-69B; schenking van Van Leer’s 
Vatenfabriek N.V., Amsterdam

Cat. 23 Rome
Jan (Jean) Jans de Jongere (ca. 1644–
1723), ontwerp
Manufacture Royale des Gobelins, 
uitvoering
Bacchus en Ariadne en Pan en Syrinx 
Parijs, ca. 1680
Wol en zijde, 321 × 248 cm (Bacchus en 
Ariadne) en 328 × 212 cm (Pan en Syrinx)
Amsterdam, Rijksmuseum, inv.nr.  
BK-1959-59-C en -D

Apollo en Daphne 
Metamorfosen, boek 1:452–567

Cat. 24 Rome
Gian Lorenzo Bernini (1598–1680)
Apollo en Daphne
Rome, 1622–1625 
Marmer, h. 243 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. CV 
Foto: © Galleria Borghese/Luciano 
Romano



321

W
er

ke
n 

in
 d

e 
te

nt
oo

ns
te

lli
ng

W
or

ks
 in

 t
he

 E
xh

ib
it

io
n

O
pe

re
 e

sp
os

te

Cat. 25 Rome
Fauvel-meester
Apollo en Daphne in Ovide moralisé 
en vers, folio 4 recto
Parijs, ca. 1325–1330 
Perkament, ca. 80 × 80 mm
Parijs, Bibliothèque nationale de 
France, Bibliothèque de l’Arsenal,  
Ms. 5069 rès

Cat. 26 Rome
Piero del Pollaiuolo (ca. 1441–voor 
1496)
Apollo en Daphne
Florence, ca. 1470–1475
Olieverf op paneel, 29,5 × 20 cm
Londen, The National Gallery, inv.nr. 
NG928; Wynn Ellis Bequest, 1876

Cat. 27 Rome
Giovanni Luteri, genaamd Dosso 
Dossi (ca. 1487–1542)
Apollo
Ferrara, ca. 1525 
Olieverf op doek, 191 × 116 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. 001
Foto: © Galleria Borghese/Mauro Coen

Cat. 28 Rome
Apollo en Daphne in Ovidio Meta­
morphoseos Vulgare, folio VII recto
Venetië, ca. 1497
Houtsnede, 90 × 142 mm
Rome, Biblioteca Casanatense,  
VOL. INC. 681 
Foto: © Biblioteca Casanatense/
Giovanni De Angelis

Cat. 29 Amsterdam
Bernard Salomon (1506–1566)
Daphne werdt eenen Laurierboom,  
in Guillaume Borluyt, Excellente 
figueren ghesneden vuyten vppersten 
poëte Ovidius vuyt vyfthien boucken  
der veranderinghen met huerlier 
bedietsele duer Guilliaume Borluit, 
burgher der stede van Ghendt
Lyon, 1557
Houtsnede, octavo, h. 170 mm 
Den Haag, KB, Nationale Bibliotheek, 
KW 1705 E 3

Cat. 30 Rome
Giovanni Antonio Rusconi (1520–1587) 
Apollo en Daphne, in Lodovico Dolce, 
Le Trasformationi, p. 18 
Venetië, ca. 1548–1552
Houtsnede, 63 × 90 mm
Rome, Biblioteca Casanatense, 
CCC.N.VII.18
Foto: © Biblioteca Casanatense/
Giovanni De Angelis

Cat. 31 Niet in de tentoonstelling
Nicolas Poussin (1594–1665)
Apollo en Daphne
Rome, 1663–1664 
Olieverf op doek, 155 × 200 cm
Parijs, Musée du Louvre, Département 
des Peintures, inv.nr. MI 776
Foto: © GrandPalaisRmn (Musée du 
Louvre)/Mathieu Rabeau

Cat. 32 Amsterdam
Clemente Maioli (1625–1671), ontwerp 
Barberini-atelier, uitvoering
Apollo en Daphne en Latona die de 
Lycische boeren in kikkers verandert
Rome, 1659–1663
Wol en zijde, 419 × 477 cm (Apollo en 
Daphne) en 419 × 484 cm (Latona)
Gestempeld op het originele linnen 
aan de achterzijde: FB (Francesco 
Barberini)
Lausanne, Fondation Toms Pauli,  
inv.nrs. 87 en 86WS

Diana en Actaeon 
Metamorfosen, boek 3:138–252

Cat. 33 Amsterdam
Jeremias Ritter (1582–1646) 
Beker in de vorm van Actaeon
Neurenberg, ca. 1609-1629
Verguld zilver en koraal (corallium 
rubrum), h. 50 cm
Inscriptie: meesterteken van Jeremias 
Ritter (schild met opgeheven arm 
die een zwaard vasthoudt, omringd 
door drie sterren) en stadskeur 
Neurenberg (‘N’ in cirkel) voor  
de periode 1609–1629
Dresden, Grünes Gewölbe,  
Staatliche Kunstsammlungen 
Dresden, inv.nr. IV.261
Foto: Jürgen Karpinski

Cat. 34 Rome
Paulus van Vianen (ca. 1570–1613)
Kan en schaal met de mythes  
van Diana, Callisto en Actaeon
Praag, 1613
Zilver, 40,5 × 52,3 cm (schaal);  
h. 34 cm (kan)
Inscriptie, op de voorzijde schaal,  
op rotsblok: PV 1613 
Amsterdam, Rijksmuseum,  
inv.nr. BK-16089-A en -B 

Jupiters liefdes: Europa
Metamorfosen, boek 2:834–875

Cat. 35 Amsterdam
Giuseppe Cesari, genaamd Cavaliere 
d’Arpino (1568–1640)
De ontvoering van Europa
Rome, ca. 1603–1606 
Olieverf op doek, 57 × 45 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. 378
Foto: © Galleria Borghese/Mauro Coen

Cat. 36 Amsterdam
Jacques Jordaens (1593–1678) 
De ontvoering van Europa 
Antwerpen, 1643 
Olieverf op doek, 172,1 × 190 cm
Gesigneerd en gedateerd, 
linksonder: J.Jord:ns. Fec. 1643 
Lille, Palais des Beaux-Arts de Lille, 
inv.nr. 76
Foto: © GrandPalaisRmn (PBA, Lille)/
Philipp Bernard

Cat. 37 Amsterdam
Laurent de La Hyre (1606–1656), 
ontwerp 
Manufacture des Gobelins, atelier 
Faubourg Saint-Marcel o.l.v. Hippolyte 
de Comans, Parijs, uitvoering 
Europa op de stier
Parijs, 1650–1670
Wol en zijde, 254 × 194 cm
Lausanne, Fondation Toms Pauli,  
inv.nr. 54

Cat. 38 Amsterdam
Minotaurus
Romeins, tweede helft 1ste eeuw n.Chr.
Wit marmer op bigio morato-voet,  
h. 68 cm (buste)
Vaticaanstad, Musei Vaticani,  
inv.nr. 461
Foto: © Governorate of the Vatican 
City State – Directorate of the 
Vatican Museums

Cat. 39 Amsterdam
Nandipha Mntambo (1982) 
Zeus
Johannesburg, 2009
Brons, 88 × 84 × 58 cm
Kaapstad, Zeitz MOCAA Permanent 
Collection, Zeitz Collection
Foto: © Nandipha Mntambo

Cat. 40 Amsterdam
Koen Vanmechelen (1965)
Seduction 
2021
Rosa Portogallo marmer,  
80 × 50 × 66 cm
Collectie kunstenaar
© Koen Vanmechelen
Foto: Stoffel Hias

Jupiters liefdes: Danaë
Metamorfosen, boek 4:610–611

Cat. 41 Amsterdam
Tiziano Vecellio, genaamd Titiaan  
(ca. 1489–1576) 
Danaë
Venetië, ca. 1551
Olieverf op doek, 114,6 × 192,5 cm
Londen, The Wellington Collection, 
Apsley House 
Foto: © Stratfield Saye Preservation 
Trust

Cat. 42 Amsterdam
Hendrick Goltzius (1558–1617)
De slapende Danaë wordt gereed­
gemaakt voor Jupiter 
Haarlem, 1603 
Olieverf op doek, 173,4 × 200 cm 
Gesigneerd en gedateerd linksonder, 
langs de rand van het deksel van  
het kistje: HGoltzius ANNO.1603 
Los Angeles, Los Angeles County 
Museum of Art, inv.nr. M.84.191; 
schenking door The Ahmanson 
Foundation

Jupiters liefdes: Leda
Metamorfosen, boek 6:109

Cat. 43 Amsterdam & Rome
Leda en de zwaan
Romeins, 2de eeuw n.Chr.
Wit marmer, h. 127 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. CVIIC
Foto: © Galleria Borghese/Luciano 
Romano

Cat. 44 Amsterdam & Rome
Leonardo da Vinci (1452–1519), naar
Giovanni Antonio Bazzi, genaamd  
il Sodoma (1477–1549), toegeschreven
Leda en de zwaan
Rome, voor 1517
Tempera op panel, 115 × 86 cm 
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. 434
Foto: © Galleria Borghese/Mauro Coen

Cat. 45 Amsterdam & Rome
Michelangelo Buonarroti (1475–1564), 
naar 
Leda en de zwaan 
Florence, na 1530
Olieverf op doek, 105,4 × 141 cm
Londen, The National Gallery,  
inv.nr. NG1868; schenking door de 
Duke of Northumberland, 1838

Cat. 46 Amsterdam & Rome
Michele Tosini, genaamd Michele di 
Ridolfo del Ghirlandaio (1503–1577)
Leda
Florence, ca. 1560–1570 
Olieverf op doek, 78 × 51 cm
Rome, Galleria Borghese, inv.nr. 323
Foto: © Galleria Borghese/Mauro Coen

Cat. 47 Amsterdam & Rome
Vincenzo Danti (1530–1576) of 
Bartolomeo Ammannati (1511–1592), 
toegeschreven
Leda en de zwaan
Florence, ca. 1535 (Ammannati) of  
ca. 1562–1563 (Danti)
Marmer, 139 × 59 × 51 cm
Londen, Victoria and Albert Museum, 
inv.nr. A.100-1937; aankoop door de 
John Webb Trust

Cat. 48 Amsterdam
Isamu Noguchi (1904–1988)
Leda, twee versies
Parijs, 1928; New York, 1942
Aluminium, brons en messing, marmer, 
59,5 × 30,2 × 32 cm (versie 1928) en 
albast, 26 × 47,6 × 47,6 cm (versie 1942)
New York, The Isamu Noguchi 
Foundation and Garden Museum, 
nrs. 38a en 179
© The Isamu Noguchi Foundation 
and Garden Museum New York,  
c/o Pictoright Amsterdam 2026
Foto: The Noguchi Museum Archives, 
00004 and 00059/Kevin Noble

Cat. 49 Amsterdam
Juul Kraijer (1970)
Zonder titel
Rotterdam, 2016
Archival pigment print op 
Hahnemühle Museum Etching,  
78,3 × 79,8 cm
Collectie van de kunstenaar
© Juul Kraijer

Jupiters liefdes: de amori  
van Correggio

Cat. 50 Amsterdam
Antonio Allegri, genaamd Correggio 
(ca. 1489/94–1534) 
Jupiter en Io
Parma, ca. 1531–1532
Olieverf op doek, 162 × 73,5 cm
Wenen, Kunsthistorisches Museum, 
inv.nr. Gemäldegalerie 274 
Foto: © KHM-Museumsverband

Cat. 51 Rome 
Antonio Allegri, genaamd Correggio 
(1489/94–1534)
De ontvoering van Ganymedes
Parma of Mantua, ca. 1530
Olieverf op doek, 163,5 × 72 cm
Wenen, Kunsthistorisches Museum, 
inv.nr. Gemäldegalerie 276 
Foto: © KHM-Museumsverband



BIBLIOGRAFIE

Abel 1868
Ch. Abel, ‘Essai sur d’anciens ivoires 
sculptés de la cathédrale de Metz’, 
Mémoires de la Société d’Archéologie 
et d’Histoire de la Moselle (1868),  
pp. 207–259

Acidini Luchinat e.a. 2002
C. Acidini Luchinat e.a., The Medici, 
Michelangelo & The Art of Late 
Renaissance Florence, Detroit,  
New Haven & Londen 2002

Ackerman 2000
G.M. Ackerman, Jean-Léon Gérôme. 
Monographie révisée, catalogue 
raisonné mis à jour, Parijs 2000

Adelson 1994
C.J. Adelson, European Tapestry  
in the Minneapolis Institute of Arts, 
Minneapolis & New York 1994

Ainsworth 2010
M.W. Ainsworth (red.), Man, Myth,  
and Sensual Pleasures. Jan Gossart’s 
Renaissance. The Complete Works, 
New York, New Haven & Londen 2010

Ainsworth 2014
M.W. Ainsworth, Jan Gossart’s Trip  
to Rome and his Route to Paragone, 
Den Haag 2014

Aira 2007
C. Aira, La costurera y el viento, 
Mexico-Stad 2007

Ajmar-Wollheim 2017 
M. Ajmar-Wollheim, ‘“The spirit is 
ready, but the flesh is tired”. Erotic 
objects and marriage in early 
modern Italy’, in: S. Matthews-Grieco 
(red.), Erotic Cultures in Renaissance 
Italy, Farnham 2017, pp. 142–169

Alberti 1540
L.B. Alberti, De pictura praestantis­
sima, et nunquam satis laudata arte 
libri tres absolutissimi, Bazel (met  
B. Westheimer) 1540

Alberti 1972
L.B. Alberti, On Painting and On Sculp­
ture. The Latin Texts of De Pictura and 
De Statua (C. Grayson, vert. & red.), 
Londen 1972

Alberton Vinco Da Sesso & Plomp 1990
L. Alberton Vinco Da Sesso & M. Plomp, 
Il Manierismo Olandese. Hendrick 
Goltzius e i suoi allievi. Stampe  
dalla Collezione Remondini, Bassano 
del Grappa 1990

Alfons 1987
S. Alfons, ‘The museum as image  
of the world’, in: P. Hulten e.a.,  
The Arcimboldo Effect, Venetië 
(Palazzo Grassi) 1987, pp. 67–87

Allen 1970
D.C. Allen, Mysteriously Meant.  
The Rediscovery of Pagan Symbolism 
and Allegorical Interpretation in  
the Renaissance, Baltimore 1970 

Allen 2003
D. Allen, Masterpieces of Painting  
in the J. Paul Getty Museum,  
Los Angeles 2003

Allen 2006
Ch. Allen, ‘Ovid and art’, in:  
Ph. R. Hardie (red.), The Cambridge 
Companion to Ovid, Cambridge 2006, 
pp. 336–367

Allen 2013
D. Allen, ‘Colore incarnato. Benvenuto 
Cellini’s Ganymede and living stones’, 
in: P. Motture, E. Jones & D. Zikos 
(red.), Carvings, Casts & Collectors. 
The Art of Renaissance Sculpture, 
Londen 2013, pp. 176–193

Allen 2020
D.C. Allen, Mysteriously Meant.  
The Rediscovery of Pagan Symbolism 
and Allegorical Interpretation in  
the Renaissance, Baltimore 2020

Allmer 2009
P. Allmer, René Magritte. Beyond 
Painting, Manchester 2009

Alpers 1971
S. Alpers, The Decoration of the Torre 
de la Parada (Corpus Rubenianum 
Ludwig Burchard IX), Brussel & 
Londen 1971

Amelung 1908
W. Amelung, Die Sculpturen  
des Vaticanischen Museums, II,  
Berlijn 1908

Amici 1784
G. Amici, Descrizione de’ quadri del 
Ducale Appartamento di Modena, 
Modena 1784

Amico 1996
L.N. Amico, Bernard Palissy.  
In Search of Earthly Paradise,  
Parijs & New York 1996

Anderson 1963
W.S. Anderson, ‘Multiple change in the 
Metamorphoses’. Transactions and 
Proceedings of the American Philo­
logical Association 94 (1963), pp. 1–27

Andreasson 2014
K. Andreasson, ‘Interview. Juul 
Kraijer’s best photograph: a model 
with a python squeezing her head’, 
The Guardian, 14 augustus 2014

Andrews 2021
N. Andrews, ‘From laurel to coral. The 
Jamnitzer Daphnes’, in: K.A.E. Enenkel 
& J.L. de Jong (red.), Re-inventing 
Ovid’s Metamorphoses, Leiden & 
Boston 2021, pp. 329–353

Angelicoussis 2017
E. Angelicoussis, Reconstructing the 
Lansdowne Collection of Classical 
Marbles, 2 dln., München 2017

Antal 1951
F. Antal, ‘Around Salviati’, The 
Burlington Magazine XCIII (1951),  
pp. 122–125

Antich 2011
X. Antich e.a., De animales y 
monstruos, Barcelona (Museu d’Art 
Contemporani de Barcelona) 2011

Anzelewsky 1988
F. Anzelewsky, Dürer. Werk und 
Wirkung, Erlangen 1988

Anzieu 1989
D. Anzieu, The Skin Ego, New Haven & 
Londen 1989

Anzieu 1995
D. Anzieu, Le moi-peau, Parijs 1995

Argan 1957
G.C. Argan, Il Tasso e le Arti figurative, 
in: Torquato Tasso (Comitato per  
le celebrazioni di Torquato Tasso, 
Ferrara 1954), Milaan 1957

Arias Martínez 2024
M. Arias Martínez (red.), Darse la mano. 
Escultura y color en el Siglo de Oro, 
Madrid (Museo Nacional del Prado) 
2024

Aristotle 1929
Aristotle, The Physics I (P.H. Wicksteed 
& F.M. Cornford, vert.), 2 dln., Londen 
1929

Armstrong 2006
R. Armstrong, Cretan Women. Pasiphae, 
Ariadne, and Phaedra in Latin Poetry, 
Oxford 2006

Aston 2024
E. Aston, ‘Human-Animal Hybrids’, in: 
D. Felton (red.), The Oxford Handbook 
of Monsters in Classical Myth, Oxford 
2024, pp. 215–229 

Asztalos 2020
M. Asztalos, ‘Latent transformations. 
Reshaping the Metamorphoses’, in: A. 
Sharrock, D. Möller & M. Malm (red.), 
Metamorphic Readings. Transformation, 
Language, and Gender in the Inter­
pretation of Ovid’s Metamorphoses, 
Oxford 2020, pp. 145–161

Avery 1970
Ch. Avery, Florentine Renaissance 
Sculpture, New York 1970

Avery 1997
Ch. Avery, Bernini. Genius of the 
Baroque, Londen 1997 

Avery & Barbaglia 1981
Ch. Avery & S. Barbaglia, L’opera 
complete del Cellini, Milaan 1981

Baar 2009
V. Baar, ‘Adding exactly enough. On the 
oeuvre of Juul Kraijer’, in: F. de Vries 
(red.), Juul Kraijer, Rotterdam 2009, 
pp. 8–11 

Baarsen 2018
R. Baarsen, Kwab. Ornament als  
kunst in de eeuw van Rembrandt, 
Amsterdam (Rijksmuseum) 2018

Bacchi & Coliva 2017
A. Bacchi & A. Coliva (red.), Bernini, Rome 
(Galleria Borghese) & Milaan 2017

Bach 1987
F.T. Bach, Constantin Brancusi. 
Metamorphosen Plastischer Form, 
Keulen 1987

Bach, Rowell & Temkin 1995
F.T. Bach, M. Rowell & A. Temkin, 
Constantin Brancusi 1876–1957, Parijs 
(Musée National d’Art Moderne, Centre 
Georges Pompidou) & Philadelphia 
(Philadelphia Museum of Art) 1995

Baert 2020
B. Baert, The Weeping Rock. Revisiting 
Niobe through Paragone, Pathosformel 
and Petrification, Leuven & Parijs 2020

Bagnoli 1978
A. Bagnoli (red.), Rutilio Manetti 1571–
1639, Siena (Museo Civico) 1978

Baker 1998
M. Baker, ‘Limewood, chiromancy 
and narratives of making. Writing 
about the materials and processes 
of sculpture’, Art History 21 (1998),  
nr. 4, pp. 498–530

Baker-Bates & Calvillo 2018
P. Baker-Bates & E. Calvillo (red.), 
Almost Eternal. Painting on Stone and 
Material Innovation in Early Modern 
Europe, Leiden 2018

Baker & Henry 2001
Ch. Baker & T. Henry, The National 
Gallery. Complete Illustrated Catalogue, 
with a Supplement of New Acquisitions 
and Loans 1995–2000, Londen 2001

Bakker 2015
B. Bakker, ‘The Amsterdam “Paradise” 
by Herri met de Bles and the 
Fountain of Life’, The Rijksmuseum 
Bulletin 63 (2015), nr. 2, pp. 114–133

Baldinucci 1682
F. Baldinucci, Vita del Cavaliere Gio. 
Lorenzo Bernino, Florence (met 
Vicenzio Vangelisti) 1682

Baldinucci 1808
F. Baldinucci, ‘Vita d’Antonio Tempesta’, 
in: Cominciamento e Progresso 
dell’Arte dell’Intagliare in Rame, 
Milaan 1808, pp. 79–89

Baldinucci 1974–1975
F. Baldinucci, Notizie dei professori 
del disegno da Cimabue in qua [...],  
2 dln., Florence 1974–1975

Ballarin e.a. 1994–1995
A. Ballarin, A. Pattanaro, V. Romani, S. 
Momesso & G. Pacchioni, Dosso Dossi. 
La pittura a Ferrara negli anni del ducato 
di Alfonso I, 2 dln., Padua 1994–1995

Baltrusaitis 1931
J. Baltrusaitis, La stylistique ornamen­
tale dans la sculpture romane, Parijs 
1931

Barbier de Montault 1870
X. Barbier de Montault, Les Musées  
et Galeries de Rome, Rome 1870

Barchiesi 2006
A. Barchiesi, ‘Narrative technique and 
narratology in the Metamorphoses’, 
in: Ph.R. Hardie (red.), The Cambridge 
Companion to Ovid, Cambridge 2006, 
pp. 180–199

Barchiesi 2020
A. Barchiesi, ‘Reading metamorphosis 
in Ovid’s Metamorphoses’, in: A. 
Sharrock, D. Möller & M. Malm (red.), 
Metamorphic Readings. Transformation, 
Language, and Gender in the Inter­
pretation of Ovid’s Metamorphoses, 
Oxford 2020, pp. 13–30

Bardon 1960
H. Bardon, ‘Deux tableaux sur des 
thèmes antiques’, Revue Archéolo­
gique I (1960), pp. 161–181

Barkan 1980
L. Barkan, ‘Diana and Actaeon. The myth 
as synthesis’, English Literary Renais­
sance 10 (1980), nr. 3, pp. 317–359

Barkan 1986
L. Barkan, The Gods Made Flesh. Meta­
morphosis & the Pursuit of Paganism, 
New Haven & Londen 1986



325

B
ib

lio
gr

af
ie

B
ib

lio
gr

ap
hy

B
ib

lio
gr

af
ia

Barkan 1999
L. Barkan, Unearthing the Past. Archeo­
logy and Aesthetics in the Making of 
Renaissance Culture, New Haven & 
Londen 1999

Barnard 1975
M.E. Barnard, The Myth of Apollo and 
Daphne. Some Medieval and Renais­
sance Versions of the Ovidian Tale, 
Michigan 1975 

Barocchi 1958
P. Barocchi, ‘Finito e non-finito nella 
critica vasariana’, Arte Antica e 
Moderna 3 (1958), pp. 221–235

Barolsky 1993
P. Barolsky, ‘Ovidian wit and erotic play 
in the painted poetry of Correggio’, 
Source 12 (1993), pp. 19–23

Barolsky 1994
P. Barolsky, The Faun in the Garden. 
Michelangelo and the Poetic Origins of 
Italian Renaissance Art, Pennsylvania 
1994

Barolsky 1995
P. Barolsky, ‘A very brief history of art 
from Narcissus to Picasso’, The Classical 
Journal 90 (1995), nr. 3, pp. 255–259

Barolsky 1996
P. Barolsky, ‘Bernini and Ovid’, Source. 
Notes in the History of Art 16 (1996), 
nr. 1, pp. 29–31

Barolsky 1998
P. Barolsky, ‘As in Ovid, so in Renais­
sance Art’, Renaissance Quarterly 51 
(1998), nr. 2, pp. 451–474 

Barolsky 2005
P. Barolsky, ‘Ovid, Bernini, and the Art 
of Petrification’, Arion. A Journal of 
Humanities and the Classics 13 (2005), 
nr. 2, pp. 149–162

Barolsky 2014a 
P. Barolsky, Ovid and the Metamor­
phoses of Modern Art From Botticelli 
to Picasso, New Haven & Londen 2014 

Barolsky 2014b
P. Barolsky, ‘Ovid’s Metamorphoses 
and the history of baroque art’,  
in: J.F. Miller & C.E. Newlands (red.), 
Handbook to the Reception of Ovid, 
Hoboken (NY) 2014, pp. 202–216

Barry 2020
F. Barry, Painting in Stone. Architec­
ture and the Poetics of Marble from 
Antiquity to the Enlightenment,  
New Haven 2020

Bartalini 2012
R. Bartalini, Giovanni Antonio Bazzi,  
il Sodoma. Fonti documentarie e 
letterarie, Vercelli 2012

Barthes 1985
R. Barthes, ‘Arcimboldo, or Magician 
and Rhétoriqueur’, in: R. Barthes, The 
Responsibility of Forms. Critical Essays 
on Music, Art, and Representation, 
New York 1985 

Barthes & Oliva 1978
R. Barthes & A.B. Oliva, Arcimboldo, 
Parma 1978

Bartilla 2010
S. Bartilla, ‘“Wie soudt ghedroomen?” 
De landschapskunst van Roelandt 
Savery’, in: F. De Potter & I. De Jaegere 
(red.), Roelandt Savery 1576–1639, 
Praag (Národní Gallery) & Kortrijk 
(Broelmuseum) 2010, pp. 55–75

Bartsch 1920
A. Bartsch, Le peintre graveur, dl. XVII, 
Würzburg 1920

Bass e.a. 2021
M. Bass e.a., Conchophilia. Shells,  
Art and Curiosity in Early-modern 
Europe, Princeton & Oxford 2021

Bastian, Kugel & Loeb-Obrenan 2014
P. Bastian, A. Kugel & P. Loeb-Obrenan, 
Vermeilleux! L’Argent doré de Strasbourg 
du XVIe au XIXe siècle, Parijs 2014

Basualdo 2019
C. Basualdo, Giuseppe Penone. The 
Inner Life of Forms, New York 2019

Bätschmann 1985
O. Bätschmann, ‘Pygmalion als 
Betrachter. Die Rezeption von Plastik 
und Malerei in der zweiten Hälfte 
des 18. Jahrhunderts’, in: W. Kemp 
(red.), Der Betrachter ist im Bild. Kunst­
wissenschaft und Rezeptionsästhetik, 
Keulen 1985, pp. 183–224

Bätschmann 1996
O. Bätschmann, ‘Apollon et Daphné 
(1664) de Nicolas Poussin. Le testa­
ment du peintre-poète’, in: Nicolas 
Poussin (1594–1665), actes du 
colloque, Parijs 1996, I, pp. 541–568

Bätschmann 1997
O. Bätschmann, ‘Belebung durch 
Betrachtung. Pygmalion als Modell 
der Kunstrezeption’, in: M. Mayer &  
G. Neumann (red.), Die Geschichte des 
Mythos in der abendländischen Kultur, 
Freiburg im Breisgau 1997, pp. 325–370 

Bätschmann 2008
O. Bätschmann, ‘Albertis Narziss. 
Entdecker des Bildes’, in: J. Poeschke 
& C. Syndikus (red.), Leon Battista 
Alberti. Humanist – Architekt – Kunst­
theoretiker, Münster 2008, pp. 39–52

Bätschmann, Schäublin & Patz 2000
O. Bätschmann, C. Schäublin & K. Patz 
(vert. & red.), Leon Battista Alberti. 
Das Standbild, Die Malkunst. Grund­
lagen der Malerei, Darmstadt 2000

Bauer-Wild & Volk-Knüttel 1989
A. Bauer-Wild & B. Volk-Knüttel, 
Corpus der barocken Deckenmalerei in 
Deutschland (H. Bauer & B. Rupprecht, 
red.), III (Freistaat Bayern, Regierungs­
bezirk Oberbayern, Stadt und Land­
kreis München, Teil 2, Profanbauten), 
München 1989

Bayer 2008
A. Bayer (red.), Art and Love in 
Renaissance Italy, New York (The 
Metropolitan Museum of Art) 2008

Bayer, Humfrey & Lucco 1998
A. Bayer, P. Humfrey & M. Lucco Dosso 
Dossi. Pittore di corte a Ferrara nel 
Rinascimento, Ferrara (Civiche Gallerie 
d’Arte Moderna e Contemporanea), 
New York (The Metropolitan Museum 
of Art) & Los Angeles (The J. Paul 
Getty Museum) 1998

Baxandall 1980
M. Baxandall, The Limewood Sculptors 
of Renaissance Germany, New Haven 
& Londen 1980

Baxandall 2003
M. Baxandall, Words for Pictures. 
Seven Papers on Renaissance Art and 
Criticism, New Haven & Londen 2003

Beelthouwer 1664
J.P. Beelthouwer, Dialogus; (dat is, 
Disputatie, Reden, ’t Samen-gespreck;) 
over Godt, Gods-dienst en H. Schrifture, 
Tusschen een Theologant en Philo­
sooph, ofte Godt-geleerde, en Vrient 
des Wijsheyts, Amsterdam (met 
Pieter Arentsz) 1664

Bégin 1834
E. Bégin, Guide de l’étranger à Metz, 
Metz 1834

Bellini 1997
E. Bellini, Umanisti e lincei. Letteratura 
e scienza a Roma nell’età di Galileo, 
Padua 1997

Bellori 1672
G.P. Bellori, Le vite dei pittori, scultori 
e architetti moderni, Rome 1672

Bellori 1976
G.P. Bellori, Le vite de’ pittori, scultori 
e architetti moderni (E. Borea, red.), 
Rome 1976

Belluzzi 1998
A. Belluzzi, Palazzo Te a Mantova,  
2 dln., Modena 1998

Belozerskaya 2005
M. Belozerskaya, Luxury Arts of the 
Renaissance, Londen & Los Angeles 
(The J. Paul Getty Museum) 2005

Belting 2013
H. Belting, Faces. Eine Geschichte  
des Gesichts, München 2013

Benati & Riccomini 2006
D. Benati & E. Riccomini, Annibale 
Carracci, Milaan 2006

Benthien 1998
C. Benthien, Im Leibe wohnen. Lite­
rarische Imagologie und historische 
Anthropologie der Haut, Berlijn 1998

Benthien 2002
C. Benthien, Skin. On the Cultural Border 
Between the Self and the World,  
New York 2002

Bentini 1985
J. Bentini (red.), Bastianino. La pittura 
a Ferrara nel secondo Cinquecento, 
Bologna 1985

Bentini 1998
J. Bentini (red.), Sovrane passioni.  
Le raccolte d’arte della Ducale Galleria 
Estense, Milaan 1998

Bentini 2015
J. Bentini (red.), La Galleria Estense. 
Guida breve, Modena 2015

Bentini & Guarino 2002
J. Bentini & S. Guarino (red.), Il Museo 
senza confini. Dipinti ferraresi del 
Rinascimento nelle raccolte romane, 
Milaan 2002

Bentkowska 1997
A. Bentkowska, ‘Anthropomorphic 
landscapes in 16th- and 17th-century 
western art. A question of attribution 
and interpretation’, Biuletyn Historii 
Sztuki 59 (1997), nrs. 1, 2, pp. 69–91

Bergvelt & Kistemaker 1992
E. Bergvelt & R. Kistemaker (red.), De 
wereld binnen handbereik. Nederlandse 
kunst- en rariteitenverzamelingen, 1585–
1735, 2 dln., Zwolle & Amsterdam 1992

Berman 2018
B. Berman, ‘Cosmology, chemistry, 
and Aristotle’s elemental powers’, 
Phronimon 19 (2018), nr. 1, pp. 1–15

Bernardini 1991
M.G. Bernardini (red.), La Danae  
e la pioggia d’oro. Un capolavoro  
di Antonio Allegri detto il Correggio 
restaurato, Rome (Museo Palazzo  
di Venezia) 1991

Bernardini 1995
M.G. Bernardini (red.), Tiziano. Amor 
Sacro e Amor Profano, Rome (Palazzo 
delle Esposizioni) & Milaan 1995 

Bernardini 2021
M.G. Bernardini, Bernini. Catalogo 
delle sculture, 2 dln., Turijn 2021

Bernari 1970
C. Bernari, L’opera completa del Tinto­
retto, Milaan 1970

Bernini 1713
D. Bernini, Vita del cavalier Gio. Lorenzo 
Bernino, Rome (met R. Bernabò) 1713

Berra 2017
G. Berra, ‘Le teste “composte” e “rever­
sibili” dell’Arcimboldo e la nascita 
della natura morta’, in: S. Ferino-
Pagden (red.), Arcimboldo, Rome 
(Gallerie Nazionali di Arte Antica di 
Roma, Palazzo Barberini) & Milaan 
2017, pp. 121–127 

Bertolio 2014
J.L. Bertolio, ‘Stabat Venus Dolorosa 
in Marino’s Adone’, Quaderni di 
Italianistica 35 (2014), nr. 2, pp. 99–124

Bertrand 2005
P.-F. Bertrand, Les tapisseries des 
Barberini et la décoration d’interieur 
dans la Rome baroque, Turnhout 2005

Best 2007
S. Best, ‘The serial spaces of Ana 
Mendieta’, Art History 30 (2007), nr. 1, 
pp. 57–82

Beutter 1988
H. Beutter, ‘Ein kunstlich geschwinder 
Bildhauer, alles Lobs und Ehren werth’, 
in: cat. Schwäbisch Hall, Hällisch-
Fränkisches Museum, Leonhard Kern 
(1588–1662). Meisterwerke der 
Bildhauerei für die Kunstkammern 
Europas, Sigmaringen 1988, pp. 15–30

Beyer 2017
A. Beyer, ‘L’Arte delle configurazioni 
molteplici. Le teste composte di 
Giuseppe Arcimboldo e la pratica 
delle imagini a doppio senso’, in:  
S. Ferino-Pagden (red.), Arcimboldo, 
Rome (Galleria Nazionali di Arte 
Antica di Roma, Palazzo Barberini & 
Galleria Corsini) & Milaan 2017,  
pp. 140–153





347







Bruikleengevers

Amsterdam, particuliere verzameling 
Arnhem, Museum Arnhem
Arnhem, particuliere verzameling
Bazel, Historisches Museum Basel
Boston, Museum of Fine Arts
Braunschweig, Herzog Anton Ulrich-Museum 
Brno, Moravská Galerie
Brussel, Koninklijke Musea voor Schone Kunsten van België
Cremona, Museo Civico Ala Ponzone
Den Haag, KB, Nationale bibliotheek
Den Haag, Kunstmuseum, langdurig bruikleen  
Collection Louise Bourgeois Trust

Dresden, Grünes Gewölbe, Staatliche Kunstsammlungen 
Dresden 

Florence, Gallerie degli Uffizi
Florence, Musei del Bargello
Genk, Koen Vanmechelen
Gent, Museum voor Schone Kunsten 
Hannover, Niedersächsisches Landesmuseum
Houston, Sarah Campbell Blaffer Foundation
Icking, Marco Pesarese Fine Art
Kaapstad, Zeitz MOCAA Permanent Collection,  
Zeitz Collection 

Lausanne, Fondation Toms Pauli
Lille, Palais des Beaux-Arts de Lille
Limassol – Amathus, Collectie Dr. Andreas Pittas
Ljubljana, Ulay Foundation
Londen, Tate 
Londen, The Estate of Ana Mendieta Collection,  
LLC, Alison Jacques and Marian Goodman Gallery

Londen, The National Gallery
Londen, The Wellington Collection, Apsley House
Londen, Victoria and Albert Museum

Los Angeles, Los Angeles County Museum of Art
Los Angeles, The J. Paul Getty Museum
Madrid, Museo Nacional del Prado
Madrid, Patrimonio Nacional. Colecciones Reales.  
Real Monasterio de San Lorenzo de El Escorial

Modena, Gallerie Estensi
München, Bayerische Verwaltung der Staatlichen 
Schlösser, Gärten und Seen – Residenz

München, Kunstkammer Georg Laue
Napels, Museo Civico Gaetano Filangieri
New York, The Isamu Noguchi Foundation and Garden 
Museum

New York, The Metropolitan Museum of Art
Otterlo, Kröller-Müller Museum
Oxford, The Ashmolean Museum, University of Oxford
Parijs, Bibliothèque nationale de France,  
Bibliothèque de l’Arsenal

Parijs, Institut de France, Musée Jacquemart-André
Parijs, Musée du Louvre
Parijs, Musée Rodin
Philadelphia, Philadelphia Museum of Art
Richmond, Virginia Museum of Fine Arts
Rome, Biblioteca Casanatense
Rome, Galleria Nazionale d’Arte Antica
Rotterdam, Juul Kraijer Studio
Rotterdam, Museum Boijmans Van Beuningen
Skokloster, Statens historiska museer, kasteel Skokloster
Stockholm, Nationalmuseum
Uden, Museum Krona
Utrecht, Museum Catharijneconvent
Vaticaanstad, Musei Vaticani
Wenen, Kunsthistorisches Museum, Gemäldegalerie
Wijnegem, Axel & May Vervoordt Foundation



351

B
ru

ik
le

en
ge

ve
rs

, D
an

kw
oo

rd
, O

ve
r 

de
 a

ut
eu

rs
, F

ot
ov

er
an

tw
oo

rd
in

g
Le

nd
er

s 
to

 t
he

 E
xh

ib
it

io
n,

 A
ck

no
w

le
dg

em
en

ts
, A

bo
ut

 t
he

 A
ut

ho
rs

, P
ho

to
 C

re
di

ts
Pr

es
ta

to
ri

, R
in

gr
az

ia
m

en
ti

, N
ot

e 
su

gl
i a

ut
or

i, 
Cr

ed
it

i f
ot

og
ra

fi
ci

Dankwoord

De samenstellers van de catalogus  
en de organisatoren van de tentoon­
stelling zijn de volgende personen 
dankbaar voor hun onschatbare 
wetenschappelijke, praktische en 
morele steun. Zonder hun hulp en 
enthousiasme zou dit project niet  
tot stand zijn gekomen. 

Marion Ackermann, Kira 
d’Alburquerque, Patrick Amsellem, 
Igor Anjelić, Saskia Bak, Aldo Bakker, 
Jan Bennink, Bastiaan Bruil, Victor 
Cageao, Ella Campbell, Laurence des 
Cars, James Clifton, Andreina Contessa, 
Pierre Curie, Dorothea Diemer, 
Annabel Dijkema, Agnieszka Dziki, 
Johannes Erichsen, Mels Evers, 
Reindert Falkenburg, Alex Farquharson, 
Gabriele Finaldi, Jonathan Fine, 
Esther van Gelder, Carmen Garcia-
Frias Checa, Larry Giacoletti, Tijs Gold­
schmidt, Marian Goodman, Michael 
Govan, Magnus Hagberg, Ludo van 
Halem, Amy Hau, Linda Hinners,  
Max Hollein, Jan de Hond, Grace Hong, 
Tristam Hunt, Alison Jacques, Barbara 
Jatta, Paolo Jorio, Magali Junet,  
René de Kam, Peter Kerber, Matt 
Kirsch, Sandra Kisters, Ina Klaassen, 
Hans van Koolwijk, Juul Kraijer,  
Friso Lammertse, Brigitte Langer, 
Georg Laue, Katja Lembke, Rosa Lux, 
Regine Marth, Mario Marubbi, Sascha 
Mehringer, Nandipha Mntambo, 
Fawaz Mustapha, Larry Nichols, 
Willem Noyons, Alex Nyerges, Martin 
Olin, Kim Oosterlinck, Femmy Otten, 
Josien Paulides, Marco Pesarese, 
Michael Philipp, Lena Pislak, Andreas 
Plackinger, Timothy Potts, Wouter 
Prins, Christian Quaeitzsch, Belle 
Röling, Thomas Richter, Pieter Roelofs, 
Thomas Clement Salomon, Margriet 
Schavemaker, Konrad Schlegel, 
Manfred Sellink, Goele Schoofs,  
Tico Seifert, Amélie Simier, Juliette 
Singer, Tijmen Smeulders, Virginie 
Spenlé, Giovanni di Stefano, 
Alexander Sturgis, Sasha Suda, Ruben 
Suykerbuyk, Gudrun Swoboda, 
Matthew Teitelbaum, Benno Tempel, 
Gary Tinterow, Francesca Del Torre 
Scheuch, Matthias Ubl, Koen 
Vanmechelen, Simone Verde, Axel  
en May Vervoordt, Michel Weemans,  
The 9th Duke of Wellington, Wilma 
van Wezenbeek, Anne Wildschut, 
Stephan Wolohojian, Anne Woollett, 
Marc Zehntner

Over de auteurs

Maartje Brattinga, conservator Glas, 
Rijksmuseum

Lucia Calzona, conservator 15de en 
16de eeuw, Galleria Borghese

Ella Campbell, zelfstandig kunsthisto­
risch onderzoeker, gespecialiseerd in 
de receptie van de klassieke oudheid 
in de vroegmoderne kunst

Francesca Cappelletti, directeur, 
Galleria Borghese

Giulia Ciccarello, onafhankelijk 
onderzoeker, gespecialiseerd in  
de klassieke archeologie

Claudia Cieri Via, senior research 
fellow, Sapienza Università di Roma, 
School of Advanced Studies

Alessandro Cosma, conservator 
12de–16de eeuw, Gallerie Nazionali 
di Arte Antica di Roma

Ettore Giovanati, promovendus 
Kunstgeschiedenis aan de Sapienza 
Università di Roma en als onder­
zoeker verbonden aan de Galleria 
Borghese

Antonio Iommelli, directeur, Palazzo 
Farnese en de Musei Civici di Piacenza 

Vittorio Mascelli, assistent- 
conservator Etruskische en Italische 
Oudheden, Gregoriaans-Etruskisch 
Museum van de Vaticaanse Musea 

Marialucia Menegatti, adjunct-
docent Moderne Kunstgeschiedenis, 
Università eCampus 

Allessandro Pinto Folicaldi, onafhan­
kelijk kunsthistorisch onderzoeker, 
gespecialiseerd in Italiaanse renais­
sancekunst en Romeins maniërisme

Wouter Prins, senior conservator, 
Museum Krona, Uden

Bart Ramakers, hoogleraar Oudere 
Nederlandse Letterkunde, Rijksuni­
versiteit Groningen

Belle Röling, onafhankelijk onder­
zoeker op het gebied van middel­
eeuwse en vroegmoderne kunst

Maria Giovanna Sarti, conservator 
16de-eeuwse Venetiaanse schilder­
kunst, Galleria Borghese

Frits Scholten, senior conservator 
beeldhouwkunst, Rijksmuseum 

Lucia Simonato, hoogleraar Vroeg­
moderne Europese kunstgeschiedenis, 
Universität Wien 

Claudio Tongiorgi, promovendus 
Kunstgeschiedenis, Scuola Normale 
Superiore, Pisa

Claudia Valeri, hoofdconservator 
Grieks-Romeinse Oudheden, 
Vaticaanse Musea

Cecilia Vicentini, universitair hoofd­
docent Moderne Kunstgeschiedenis, 
Università eCampus 

Anne Wildschut, promovendus 
Kunstgeschiedenis, University 
College Londen

Fotoverantwoording 

Ovidius’ Metamorfosen nu
afb. 1  foto: Donna Ferrato
afb. 2  Rome, Musei Capitolini – 
Archivio Fotografico dei Musei 
Capitolini, © Roma, Sovrintendenza 
Capitolina ai Beni Culturali,  
foto: Andrea Jemolo
afb. 4  © c/o Pictoright Amsterdam 
2026
afb. 5  foto: Grafisch Buro Lefevre
afb. 6  © c/o Pictoright Amsterdam 
2026
afb. 7  Wikimedia, DarTar

Essay Bart Ramakers
afb. 5  © Photographic Archive 
Museo Nacional del Prado
afb. 8  foto: Studio Tromp
afb. 11  © KHM-Museumsverband

Essay Francesca Cappelletti
afb. 1  © Galleria Borghese,  
foto: Mauro Coen
afb. 2  © Gemäldegalerie Alte Meister, 
Staatliche Kunstsammlungen Dresden, 
foto: Elke Estel/Hans-Peter Klut
afb. 3, 4  Archivio Villa Farnesina – 
Accademia Nazionale dei Lincei
afb. 5  © GrandPalaisRmn (Musée  
du Louvre), foto: Gérard Blot
afb. 7  © Bayerische Staatsgemälde­
sammlungen
afb. 8   Archivio Patrimonio Artistico 
Intesa Sanpaolo, foto: Giandomenico 
Tartarelli, Scuola Normale Superiore 
di Pisa
afb. 9  © GrandPalaisRmn (Musée  
du Louvre), foto: Hervé Lewandowski
afb. 10 © Photographic Archive 
Museo Nacional del Prado

Essay Lucia Simonato
afb. 1, 2, 4, 8  © Galleria Borghese, 
foto: Luciano Romano
afb. 3  foto: Giandonato Tartarelli-SNS
afb. 5  Scala, Florence
afb. 6  © Fondazione Accademia 
Carrara, Bergamo

Essay Frits Scholten
afb. 1  White Images/Scala, Florence
afb. 2  Courtesy Freeman’s|Hindman 
2025
afb. 4  Alamy
afb. 5  © Historisches Museum Basel, 
Peter Portner
afb. 6  https://creelandgow.com/
category/mineral
afb. 8  Manuel Cohen/Scala, Florence
afb. 9, 11, 12  © KHM-Museumsverband

Essay Claudia Cieri Via
afb. 1  © Hamburger Kunsthalle / bpk 
Foto: Christoph Irrgang
afb. 2  © Fondazione Accademia 
Carrara, Bergamo
afb. 3  © Archivio Penone
afb. 4, 5  © Photographic Archive 
Museo Nacional del Prado
afb. 7  Wikimedia
afb. 8  Courtesy Gallerie Nazionali  
di Arte Antica, MIC – Bibliotheca 
Hertziana, Istituto Max Planck for the 
History of Art, foto: Enrico Fontolan
afb. 9  foto: M. Seyve
afb. 10  Galleria Borghese,  
foto: Mauro Coen
afb. 11  © Bayerische Staatsgemälde­
sammlungen

Tentoongestelde werken
afb. 33a  foto: Jürgen Karpinski
afb. 40a  © Gabinetto Fotografico 
delle Gallerie degli Uffizi
afb. 45a  Concessione del Ministero 
della Cultura – Museo Archeologico 
Nazionale di Napoli, foto: archivio 
MANN
afb. 46a  © Galleria Borghese,  
foto: Mauro Coen
afb. 48a  © Centre Pompidou,  
MNAM-CCI, Dist. GrandPalaisRmn, 
foto: Adam Rzepka, c/o Pictoright 
Amsterdam 2026
afb. 50a  Museo archeologico nazio­
nale di Venezia – Musei archeologici 
nazionali di Venezia e della Laguna, 
su concessione del Ministero della 
Cultura
afb. 62a  Courtesy Rhode Island School 
of Design Museum, Providence, RI
afb. 75a © Photographic Archive 
Museo Nacional del Prado
afb. 100a  © Gemäldegalerie Alte 
Meister, Staatliche Kunstsamm­
lungen Dresden, foto: Hans-Peter 
Klut



Deze publicatie verscheen naar aanleiding van de tentoonstellingen 
Metamorfosen in het Rijksmuseum in Amsterdam, van 6 februari  
tot 25 mei 2026, en Metamorfosi in de Galleria Borghese in Rome,  
van 23 juni tot 20 september 2026.

De publicatie is tot stand gekomen met steun van The Bennink Foundation 
via het Rijksmuseum Fonds. 

De tentoonstelling Metamorfosen in het Rijksmuseum werd mede mogelijk 
gemaakt door The Bennink Foundation/Rijksmuseum Fonds, Blockbusterfonds, 
Rijksmuseum International Circle, Rijksmuseum Patronen en het Ministerie 
van Onderwijs, Cultuur en Wetenschap.

De Galleria Borghese dankt Intesa Sanpaolo – Gallerie d’Italia en Webuild 
voor hun steun.

Alle boek- en regelverwijzingen naar de Metamorfosen zijn ontleend aan de 
Latijns-Nederlandse editie: Ovidius, Gedaantewisselingen – Metamorfosen, 
vertaald, ingeleid en van aantekeningen voorzien door Piet Schrijvers, 
Leiden (Primavera Pers) 2022.

Concept tentoonstelling & eindredactie catalogus 
Francesca Cappelletti, Galleria Borghese
Frits Scholten, Rijksmuseum 
m.m.v. Ella Campbell, Belle Röling, Anne Wildschut, Rijksmuseum,  
en Ettore Giovanati, Galleria Borghese

Auteurs essays
Francesca Cappelletti 
Claudia Cieri Via
Bart Ramakers
Frits Scholten
Lucia Simonato

Vertaling
Engels-Nederlands: Saskia van der Lingen (entries), Frits Scholten (entries)
Italiaans-Nederlands: Welmoet Hillen (essays Francesca Cappelletti, Lucia 
Simonato, entries), Frits Scholten (essay Claudia Cieri Via, entries)

Tekstredactie 
Els Brinkman
Barbera van Kooij, Rijksmuseum

Proeflezen
Sandra Darbé
Jan Vangansbeke

Projectmanagement
Hadewych Van den Bossche, Hannibal Books
Barbera van Kooij, Rijksmuseum

Beeldrechten en -coördinatie
Ellen Slob, Rijksmuseum

Ontwerp
Irma Boom Office
(Irma Boom, Anna Moschioni, Frederik Pesch)

Lithografie
Johan Delcour (Fotorama)
Séverine Lacante

Papier
Arena Natural Smooth, 120 g

Druk en binden
Printer Trento, Italië 

Uitgevers
Rijksmuseum
Postbus 74888
1070 DN Amsterdam
publicaties@rijksmuseum.nl
rijksmuseum.nl

Galleria Borghese
Piazzale Scipione Borghese 5
00197 Rome
Italië
ga-bor@cultura.gov.it
collezionegalleriaborghese.it

Hannibal Books, Veurne, België
www.hannibalbooks.be
Gautier Platteau

ISBN 978 94 9341 655 0
D/2026/11922/07
NUR 644/654

Team Hannibal Books: Laura Bijnens, Sara Colson, Pieter De Meyere, Natacha 
Hofman, Séverine Lacante, Sofie Meert, Gautier Platteau, Hedwig Scheltjens, 
Stephanie Van den bosch, Hadewych Van den Bossche

© 2026: Rijksmuseum, Amsterdam; Galleria Borghese, Rome; Hannibal Books, 
Veurne; en individuele auteurs 

© 2026 beeld: Rijksmuseum, Amsterdam, en andere instanties en personen 
vermeld in de lijst van werken in de tentoonstelling en de fotoverantwoording

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden verveel­
voudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand of openbaar 
gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, door fotokopieën, 
opnamen, of enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke 
toestemming van de uitgever.

Omslag
Bewerkt detail van Jupiter en Io (cat. 50)

Details
p. 1  Jupiter en Io (cat. 50)
pp. 2–3  Leda en de zwaan (cat. 44)
p. 4  Venus blinddoekt Amor (cat. 16)
p. 6  Apollo en Daphne (cat. 26)
p. 8  Narcissus (cat. 74)
p. 10  Danae (cat. 52)
pp. 12–13  Chaos of De strijd van de Vier Elementen (cat. 7)
pp. 102–103  Fantastisch rotslandschap (cat. 99)
pp. 104–105  Het afscheid van Diana en Procris (cat. 22)
pp. 316–317  De ontvoering van Proserpina (cat. 55)
pp. 318–319  Apollo en Daphne (cat. 24)
pp. 346–347  Arachne en Minerva (cat. 20)
pp. 348–349  De ontvoering van Europa (cat. 36)

Hoofdpartners




	Lege pagina
	Lege pagina



